

# भीवासनोरे - गाडवीना -"श्रीत्य श्रीद्वी हिम्पाम्

# The Satapathabrahmana

ACCOROLISG TO THE MADRY AMDINA RECENSION WITH THE COMMUNICARY OF SAYAN MUMAYA

ALTEA PLANES UNIVERS











# श्रीमद्वाजसनेयिमाध्यन्दिन-

श्तपथ-ब्राह्मणस्।

तत्र

बृहदारण्याकोपानिषत्।

OF THE P



श्रीवासुदेवब्रह्मभगवत्कृत -वासुदेवप्रकाशिकाख्यभाष्यसमेता। बहुभिर्विद्वद्भिः परिशोधिता च।



चतुर्दशकाण्डात्मक उत्तरसंज्ञको ब्रह्मविद्यानिरूपकः

पंचामी। भतागः ५.





नाग प्रकाशक

११ ए/यू. ए., जवाहर नगर, दिल्ली-७













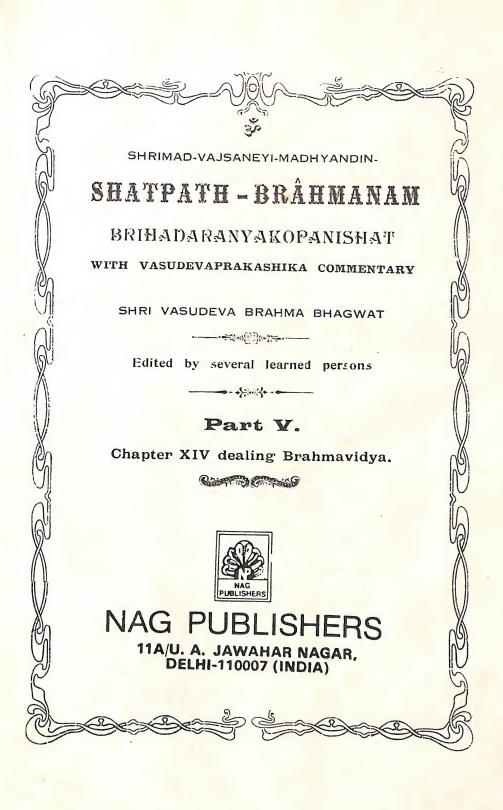
#### नाग प्रकाशक

- 1. 11 A/U. A. जवाहरनगर, दिल्ली-110007
- 2. 8 A/3 U. A. जवाहरनगर, दिल्ली-110007
- 3. जलालपुरमाफी (चुनार-मिर्जापुर) उ० प्र०

ISBN: 81-7081-218-6 (Set)

0338

नागशरण सिंह, नाग प्रकाशक, जवाहर नगर, दिल्ली-७ द्वारा प्रकाशित तथा न्यू ज्ञान आफसेट प्रिटर्स, शाहजादा बाग, दिल्ली द्वारा मुद्रित



### NAG PUBLISHERS

- (i) 11A/ U.A. Jawahar Nagar, Delhi-110007
- (ii) 8A/3 U.A. Jawaharnagar, Delhi-110007
- (iii) Jalalpur Mafi (Chunar-Mirzapur) U. P.

ISBN 81-7081-218-6 (Set)

1990

#### PRINTED IN INDIA

Published by Nag Sharan Singh for Nag Publishers, 11A/U.A. Jawaharnagar, Delhi-110007 and printed at New Gian Offset Printers, Delhi.

## अथोत्तराख्ये भागे चतुर्दशकाण्डे षडध्याय्यां बृहद्।रण्यकोपनिषदि

#### विषयाणामतुक्रमणिका।

### तत्रादिमे आगमप्रधाने मधुकाण्डे-

ब्राह विषया:

पृष्ठाङ्काः

न्ना ० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

#### प्रथमोऽध्यायः।

१ उद्गीयब्राह्मणं वैराजब्राह्मणं वा-तत्र च प्रथमं मृत्य्वातमभावसाधन-भूतयोः कर्मञ्चानयोर्यत उद्भवस्तस्यो-द्धावकस्योपास्यस्य प्राणस्य स्वरूपनिर्णाः यिकाया आख्यायिकायाः कथनं, तस्यां च देवा असुराश्चेति द्विप्रकाराः प्राजा-पत्यास्ते रन्योन्यमस्पर्द्धन्तेत्यभिधाय तत्रा -सराणां बाहुल्यात्तरिभयुमाना अल्पा किं इत्यभिधानं, कृतवन्त विधित्सितस्य शुद्धादिगुणविशिष्टप्राण-विज्ञानस्य स्वरूपनिर्द्धोरणाय परीक्षा-प्रकारनिरूपणं, तत्र क्रमेण वाक्प्राण-चक्षःश्रोत्रमनोदेवतानां परीक्षाया निरू-पणम्, एवं वागाद्यो मृत्योरतिक्रमणे-**ऽसम**र्था इति निश्चित्याशरणाः सन्तो देवा मृत्य्वतिगमनाय मुख्यं प्राणमेव प्रार्थितवन्त इत्यभिधानं, वक्ष्यमाणैर-यास्याङ्गिरसदू मिर्गुणैर्विशिष्टस्य विधान-पूर्वकस्य प्राणकर्मकोपासनस्याख्यायिकां पुरस्कृत्य विविधफलस्य स्फुटीकरणं, प्राणस्य स्वतः शुद्धत्वेऽपि अशुद्धवा-गादिसम्बन्धादशुद्धत्वं स्यादिति शङ्कां वारियतुं पाप्महानिफलासाधारणगुण-कस्य विशिष्टस्योपासनस्य निरूपणम् , अयास्यादिगुणविशिष्टप्राणविदः फला-भिधानम्, उक्तार्थस्यैव स्पष्टीकरणं, देवता- भावपत्लामिधानम्, एवं सामान्येनोक्त-स्यातिवहनस्य प्रत्येकपरत्वेन निरूपणं. वागादीनामग्न्यादिदेवतात्वप्राप्तावपि-उपा-किमायातमिति तनिरूपणं. उपास्यस्य प्राणस्य कार्यकारणसंघात-विधारकत्वस्य नामगुणान्तरस्य च सहे-तुकं निरूपणम्, एवं प्राणस्यैव स्वातं-त्र्येणानकतोपकारभाजित्वं वागादीनां त तद्वारकमिति कथं निश्चेतं शक्यमि-त्याशंक्य यन्निश्चयादनेनैवेत्येवकारस्य सार्थकत्वं स्यादित्यतस्तन्निर्णयार्थाभि-धानम्, एतद्गुणविज्ञानफलप्रदर्शनद्वारा फलसहितस्य गुणजातस्य निरूपणं, स्तोतं तद्विद्याविद्वेषिणो दोषाभिधानं, प्राणविदनुरक्तस्य लाभ-प्रदर्शनं च, पूर्वोक्तायास्यत्वेन प्रतिज्ञात-स्याङ्गिरसत्वस्य विवरणं, बृहस्पत्यादि-नामराशिधर्मकं प्राणीपासनं वक्तुं तस्य प्राणस्य ऋमाद्ययञ्चःसामात्मत्वस्य सोप-प्रतिपादनं, पत्तिकं पुनस्तत्रास्यैव प्राणस्य प्रकारान्तरेण सामत्वस्योपा-सनार्थं निरूपणम्, एतद्गुणकप्राणी-पासनफलस्य प्रतिपादनं च, इदं चौक्तं फलं मध्यप्रदीपन्यायेनोभयतः सम्बद्ध-फलश्रुतिमनुसुत्या-मित्यवधायेमामेव ख्यायिकयोद्गीथादिगुणान्तरस्यामिधा-नम्, एवमुद्गीयदेवता प्राण एवेति निद्धीर्य ज्ञाo विषया:

पृष्ठाङ्काः

ना ० विषयाः

शह्वाह्य

तस्य सार्थवादं सोपपत्तिकं स्वसुवर्ण-प्रतिष्ठागुणविधानम्, एवं प्राणविज्ञान-वतो मंत्रत्रयजपस्य सफलं विधानम्, उक्तमंत्रत्रयस्य श्रुतिकर्तृकं व्याख्यानम्, प्राणवदुद्वातुरि स्वार्थं गानमस्तीत्य-भिधानम्, अस्योद्वातुः सर्वेफलसाधक-त्वकथनम्, एवं समुचितादुपासनात्फल-सिद्धावाशंकासम्भवाभावेऽपि केवलादु-पासनात्तिसिद्धिशंका स्यात्तस्या निरा-करणकथनं चेलादि.

2-28

र पुरुषविधवाह्मणं वा आत्मबाह्मणं वा सृष्टिब्राह्मणम्-तत्र चैवं ज्ञान-कर्मभ्यां समुचिताभ्यां प्रजापतित्व-व्याप्ति व्याख्यायेदानीमस्य प्रजापतेः जगत्सर्जनस्थितिसंहारेषु **क्रभूतस्य** स्वातन्त्रयादिविभूत्यपवर्णनेन तं स्तोतं ज्ञानकर्मणोर्वेदिकयोः फलोत्कर्षस्य वर्णनं, तत्र प्रथमं सहेतुकं प्रजा-पतेरुपासनार्थमहमिति यन्नाम तस्य निर्वचनं, ततः प्रजापतेः पुरुषना-मनिर्वचनम्, एतद्रुणविज्ञानफलाभि-धानं च, प्राजापत्यलक्षणं ज्ञानकर्मफलं संसारविषयं नैवात्यकामदित्यस्यार्थस्य प्रदर्शनद्वारा प्रजापतेर्भयाद्याविष्टत्वेन संसारान्तर्भूतत्वप्रतिपादनं, तत्रैवारत्या-विष्टत्वे हेत्वन्तरं प्रतिपाद्य प्रजापतेस्त-निरसनोद्योगप्रकारस्याभिधानं, लोक-प्रसिद्धयोर्दम्पत्योरुक्ते निर्वचने लोकानु-भवप्रदर्शनम् ,उक्तेऽर्थेऽभियुक्तयाज्ञवल्कय-सम्मतिमभिधायं हेत्वन्तराभिधानं, सृष्टि-मिथनदारिकेत्यभिधाय गवादिसृष्टेरभि-धानं,वक्ष्यमाणामिसोमेन्द्रादिसृष्टिं सिद्ध-गन्मत्वा सर्वस्याः सृष्टेरुपसंहरणवर्णनं,

सष्ट्रेतद्वणविदः फलामिधानं च, एव-मनुप्राह्यसृष्टिमुक्त्वाऽनुप्राह्कसृष्टेरुपऋम-निरूपणं, तत्राविद्वनमतप्रत्याख्यानस-हितं सोपसंहारमेकस्यैव प्रजापतार्द्धधो॰ पास्यत्वायाग्न्यन्तसर्गयोः सोपपत्तिकं निरूपणम्, एवमनुप्राहकदेवसृष्टिमभिधाय तां प्रशस्य चैतादशः प्रजापतेरुपासकस्य फलनिरूपणम्, एतावतोक्तस्य जगतः व्याकृतस्य सवीजसंसारोद्धरणप्रयोज-नाया वीजभूताया अन्याकृतावस्थायाः सदृष्टान्तं सोपपत्तिकं विवरणम् ,एवं मूल-कारणं तत्कार्यं चाभिधाय तत्र कार्य-स्रष्टुः प्रविष्टत्वपृथक्तवयोः सहेतुकं प्रति-पादनं, यः क्रत्स्नदर्शी स ब्रह्मात्मतन्त्र-दशीत्याकांक्षापूर्वकं त्रह्मविद्यासूत्रस्या-वतरणं, तत्र पुनस्तस्यात्मनः सहेतुकं कृत्सनत्वं सहेतुकं पदनीयत्वं च प्रति-पाद्य तत्र पदनीये उपायनिरूपणं, प्रोक्तविज्ञानस्य गुणफलिक्एणं च. कतोऽन्यत्सर्वमनादृत्यात्मतन्त्वमेव विज्ञे-यमित्याशंकायां लोकदृष्टिमवृष्टभ्य समा-धानकथनम्, एवमात्मनि मुख्या प्रीति-रनात्मनि त्वमुख्या प्रीतिरिति स्थिते यत्फिलितं तस्य निरूपणं, यद्थी क्रत्सना-ऽप्युपनिषत्तस्यैतस्य सूत्रस्य ख्यासया प्रयोजनामिधित्सया चादा-व्योद्धातत्वेन प्रश्नत्रयस्य प्रतिपादनम्, एतेषां प्रश्नानां क्रमेण सर्वदीषानाग-न्धितप्रतिवचननिरूपणं, तत्र प्रसङ्गा-ह्रहाविद्यायाम सिहोत्रादाविव वाद्यधिकारिविशेषणनियमो नास्तीत्य-भिधानम्, अस्या ब्रह्मविद्यायाः सर्वभावा-पत्तिः कथमित्येतस्यार्थस्य

पृष्ठाङ्काः

ब्रा० विषयाः

मुष्ठाङ्काः -

श्रुतिप्रदर्शितं मन्त्रमुदाइत्य तद्वारा सोप-पत्तिकं विद्यासूत्रं विविच्याविद्यासूत्रस्य सोपपत्तिकं विवेचनं, पूर्वमनुप्राहकदेवता-सर्गं प्रकम्याग्नेरेवार्थोद्धसम्हिरुक्तेदानी-मविद्यां प्रस्तुत्य कर्मणः श्रेयसे तनिया-मकक्षत्त्रसृष्टेरिभधानं, तथा कर्माङ्गभूत-द्रव्योपार्जनार्थं वैश्यसृष्टेरभिधानं परि-चारकश्रद्रसृष्टेरभिधानं च. ततः क्षत्त्र-स्योप्रत्वात्तन्नियन्तधर्मसर्गस्य पादनम् , उक्ते ऽर्थे लोकप्रसिद्धरिभधानम् , इत्थं देवेषु दर्शितस्य चातुर्वर्णस्य मनु-ध्येष्वपि योजयित्वा प्रदर्शनं, केचि-चाग्न्यादिसाध्यकर्मणा मोक्षमिच्छन्तीति तेषां मतमनूदा तस्य सोपपत्तिकं प्रत्या-ख्यानं, तत्र तावनमोक्षसाधनानि यानि कर्माणि तानि कानि १ के च तैर्यष्टव्या देवादयः १ तेषासुभयेषां सप्रपन्नं निरू-पणं, येन प्रयुक्तो मनुष्यो प्रहप्रस्त इवावशः सन्स्वातमलोक्तबहिर्मुखीभूतो द्वःखात्मके कर्मण्येव प्रवर्तत इति स कः प्रवर्तक इत्यपेक्षायां काम एवेति निर्णयार्थं सप्रपञ्चं निरूपणम्, अन्तेऽन्त-र्यञ्चस्य पांक्तत्ववद्वाह्ययञ्चस्यापि सफलं पांक्तत्वप्रतिपादनं चेत्यादि.

१६-३९

सप्तान्नाह्मणं वा संवर्गविद्यात्राह्म-णम्-तत्र वेवं कामप्रयुक्तेन पुरुषेण पांक्तज्ञानकर्मम्यां वा केवलज्ञानेन वान ऽद्यमानत्वेन स्प्रप्रान्तभूतस्य जगत उपासनार्थं विमागन सत्त्वा निरूपणं, तत्र संक्षेपतः स्विनियोगानप्रकाश-कानां सूत्रभूतानां मन्त्राणासुदाहरणं, तत्र पयसोऽन्नत्वे हेतुं प्रतिपाद्यानस्या-श्वयत्वे के हेतुं प्रतिपाद्यानस्या- त्वगुणविज्ञाने फलनिरूपणम्, एतेषां मन्त्राणां तिरोहितार्थत्वेन तत्तनमन्त्रस्य प्रतीकप्रहणपूर्वकं व्याख्यानं, तत्रोक्त-सप्तानविनियोजकमन्त्रमागस्य व्याख्या-नम्, तत्रापि विशेषतः सर्वसाधारण-स्यानस्यासाधारणीकुर्वतो दोषप्रदर्श-नम्-मनुष्याणां पशूनां च पयोरूप-मेकमेवालमिति सकारणमभिधानं-परानां पयोत्नमस्तीत्यत्र लोकप्रसिद्धः प्रदर्शनं-पयसि हीदं सर्वे प्रतिश्वितमिति विधि-त्सितदर्शनस्तुत्यर्थ ं मतान्तरमुद्भाव्य तस्य निन्दार्थवादप्रतिपादनं च, एवं पाठक्रमं विहायार्थक्रमवशात्साधनभूत-मन्नचतुष्टयं व्याख्यायेदानीं पांकस्य क्रमणः फलभूतं क्रमेणाध्यातमम्धिभूत-मधिदैवमन्त्रयं कार्यत्वाद्वस्तीर्णविषय-त्वादात्पूर्वसमादन चतुष्टयात्पृथगुत्कृष्टं तस्य तत्र मनोवाक्प्राणरूपे-व्याख्यानं, **ऽन्नत्रये आध्यात्मिकस्य मनसः सप्रमा-**णमस्तित्वं निरूप्य तत्स्वरूपस्य सोप-पत्तिकं निरूपणम्, आध्यात्मिकाया स्वरूपमभिधायाध्यात्मिकस्य वाच: प्राणस्य सप्रमाणं स्वरूपनिरूपणम्, एवं वागादीनामाध्यात्मकी विभूतिमु-क्त्वाऽऽधिभौतिक्या विभ्रतेर्विस्तारनि-रूपणं, तत्र वागादीनां लोकत्रयात्मक-त्वं वेदत्रयात्मकत्वं देवितृमनुष्यात्म-कत्वं पितृमात्वप्रजात्मकत्वं चेत्यादिनि• रूपण, तथा वागादीनां पुनर्विज्ञात-विजिञ्चास्याविश्वातवस्त्वात्मकत्वनिरूप-एवं वागादीनामाधिभौतिकं विस्तारमुक्ता आधिदैविकविस्तारस्य प्रतिपादनं, तत्राध्यात्माधिभूतं च या ना० विषयाः

पृष्ठाङ्काः | त्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

वाक्परिच्छिना तस्गा आधिदैविकवागं-शलादंशांशिनोश्च तादात्म्यात्तया सह तुल्यपरिमाणत्वप्रद्शेनम्, तथाऽध्याः त्माधिभूतं च मनःप्राणयोराधिदैविक-मनःप्राणांशत्वात्तादात्म्याभिप्रायेण तत्य-परिमागत्वप्रदर्शनं, तत्रापि विशिष्येन्द्र-त्वासपत्नत्वादिगुणविशिष्टस्य प्राणस्य सफलमुपासनकथनं, तत आध्यात्मिका-धिभौतिकाधिदैविकानां वाङ्मनःप्रा-णानौ ध्यानार्थं समत्वानन्तत्वादिगुण-निरूपणं, तत उक्तेऽथें वित्तकर्मणोः सम्भावनायाः प्रतिप्रादनद्वारा प्रजापतेः कर्मफलत्वमुक्त्वाऽमावास्यायां रात्रौ प्राणिनः प्राणं न विच्छिन्दादि-त्यस्य प्रासिद्धकार्थस्य निषेधप्रयोजन-सहितमभिधानं, यत्पूर्वमाधिदैविकत्रय-नात्मकप्रजापत्यपासनमुक्तं तदहमस्मि प्रजापतिरित्यहंप्रहेण कर्तव्य मिति दृष्टान्तं सफलमभिधानं, तत उक्तेऽर्थे पुत्रकर्माप्रविद्यानां साध्यलोकत्रयप्राप्ति-साधनमात्रं सामान्येनावगतं तस्यैव पुनर्विशेषज्ञानार्थं विस्तरशः प्रतिपादनं, तत्र पुत्रत्वस्य क्रियात्मकत्वात्केन प्रका-रेण लोकजयहेतुत्वमित्यपेक्षायां तत्प्र-कारस्य सोपपत्तिकं निरूपणं, तत्र विशोषतः पितृकर्तृकं सफलं पुत्रानु-शासननिरूपणं-पुत्रशब्दनिर्वचनं-पितुः पुत्रतादात्म्येनैतङ्कोकावस्थाननिरूपणं च. एनं कृतसम्प्राप्तिकं पितरमेते दैवा वाङ्मनःप्राणाश्च मरणधर्माण भाविशन्तीति सप्रकारकं निरूपणं, " ते सर्वे समाः सर्वेऽनन्ताः " इति यसूर्वमविरोषेण वाङ्मनःप्राणानामुपा-

सनमुक्तं तत्र तद्गतान्यतमविशेषप्रति॰ पत्यर्थे प्राणविषयकाध्यातमदर्शनंनिक-पणं, तद्र्य प्राणवतमीमांसाकथनं. प्राणवतमभग्रत्वेन धारणीयमिति निर्धा-रणायाख्यायिकाकथनं, तस्यां च विशे-षतः करणानामन्योऽन्यस्पद्धीप्रकारकः थनं-प्रजापतेर्वागादिष्ठ श्रमद्वारा स्व-कर्मप्रच्यतिरासीदिति सप्रमाणमभिधा-नम-प्राणवतधारणप्रकारकथनं-कर-णानां प्राणनामत्वनिरूपणम्-उक्तदर्शन-फलनिरूपणम्-उक्ताध्यात्मप्राणदर्शन-स्योपसंहरणं चेत्याद्यशप्रतिपादनं, ततो-Sध्यात्मवत्प्राणविषयकाधिदेवतद्शीननि-रूपणम्, उक्तार्थदाढर्याय मन्त्रसंवादप्रद-र्शनं, श्रुतिकर्तृकं संवादमन्त्रस्य व्या-ख्यानं, प्रकरणार्थस्योपसंहरणं, प्राण-व्रताकरणे बाधकनिरूपणं, प्राणव्रत• मामरणम्नुवर्तयेदिति प्रतिपादनम् , अहं च सर्वभूतेषु सूत्ररूपप्राणात्मा सर्वपरि-स्पन्दक्वदित्येवंप्राणोपासकस्य फलाभि-धानं चेत्यादि.

38-93

४ व्यत्रवाह्मणं वा अविद्याविषयक-संसारतत्त्वप्रदर्शकं ब्राह्मणं वा उपसंहारब्राह्मणम्—तत्र च पूर्व-ब्राह्मणं सूत्रिताया अविद्यायाः साध्यसा-धनलक्षणो व्याकृताव्याकृतक्षणो वि-स्तरो निरूपित इदानीं तस्येव प्रति-पत्तिसौकर्याय नामरूपकर्मत्वेनोपसंहा-रस्य प्रतिपादनं, तत्र च क्रमेण देव-दत्त्यकृदत्तप्रसृतीनां नामविशेषाणां— सितासितप्रसृतीनां रूपाणां—मनन-दर्शनचलनप्रसृतीनां सर्वकर्मविशेषाणां सौपपत्तिकं विवरणम्, एवं नामरूपकर्म- ना० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

त्रा॰ विषयाः

पृष्ठाङ्काः

त्वेन संक्षिप्तस्यापि जगतः पुनः संक्षे-पान्तरकथनं, एकस्मित्रपि संघाते कार्यकारणरूपेणावान्तरविभागकथनं— तत्प्रतिपादकवाक्यस्य श्रुतिकर्तृकं व्या-ख्यानं चेति.

98-98

इति प्रथमोऽध्यायः ।

## अथ द्वितीयोऽध्यायः।

१ अजातराञ्जबाह्मणं वा पर्यङ्कविद्यान ब्राह्मणम्-तत्र प्रथमेऽध्याये सूत्रितयो-र्विद्याविद्ययोर्भध्येऽविद्यायाः निरूपितः, सम्प्रत्यस्मिन्नध्याये विद्यायाः प्रपञ्चस्य निरूपणम् । तत्रादौ वक्तश्रोत्-रूपाख्य।यिकयाऽविद्याविषयमेव ब्रह्म-त्वेनोपक्षिप्य तत्प्रत्याख्यानं, तत्रापि प्रथमं गार्ग्येण दप्तबालाकिनाऽजात-शत्रो राज्ञः श्रवणायाभिमुखीकरणप्रका-रकथनं, ततः संवादेन पर्यायशः आदि-त्यचन्द्रविद्युदाकाशवाय्वान्यबाद्शीदिक्षु स्थितं पुरुषं तथा गच्छतः पृष्ठदेशे समुत्पनं शब्दं छायामयं पुरुषं तत्तद्गु-णविशिष्टतयाऽहं ब्रह्मोपास इति दत्त-बालाकिनोक्तेऽजातशत्रोस्तत्तद्गुणानु-रोधेन प्रतिपर्यायमुपासनफलनिरूपणम्, एवं व्यस्तानि ब्रह्माण्युपन्यस्यात्मन्विगु-णविशिष्टमात्मनिस्थितपुरुषलक्षणं सम-स्तं ब्रह्माहमुपास इति दप्तबालाकिना पुनरुक्ते निरुक्तगुणानुरोधेनाजातरात्री-रस्मिन्नपि चरमे पर्याये उपासनफल-निरूपणं, ततस्तूष्णीम्भूते गाग्येंऽजात-शत्रुस्तं " किं त्वया एतावदेव ब्रह्म विज्ञातं १ नैतावता विदितं भवतीत्यु-क्तवानित्यभिधानं, ततो गार्ग्ये ब्रह्मजिज्ञासया

छात्रभावेन उपसंगते त्वां ब्रह्म जप-विष्यामीत्यजातरात्रोः प्रतिज्ञाकरणा-भिधानं, प्रतिज्ञातब्रह्मावबोधार्थमुपक्रम-करणप्रतिपादनं, तत्राजातशत्रुर्यथोदा-हरणं व्यतिरिक्तात्मास्तित्वं प्रतिपाद्या-स्यात्मनः स्वाभाविकस्वरूपं बोधयित-मधिकरणमपादानं चोभयं पृष्ट्वा-ततो जागरिते नित्याद्यभिधानं. क्तृत्वभोक्तत्वादिकं नात्मनः स्वाभा• किन्त वागायुपाधिसम्बन्ध-कृतमेव स्वप्ने तद्यतिरेकेण कर्तृत्वादे-र्व्यतिरेकदर्शनादिति दर्शयितुं प्रश्नानु । वादपूर्वकं प्रथमप्रश्नस्योत्तर्निरूपणं, शरीरेन्द्रियाध्यक्षतामुत्सुजति तदाऽसौ स्वात्मनि वर्तते इति कथम-इत्यपेक्षायां नामप्रसिद्धया इत्यादि सयुक्तिकं निरूपणं, दर्शनलक्ष-णायां स्वप्नावस्थायां वागादिसम्बन्धा-भावेऽपि कर्तृत्वादिसंसारस्य दर्शना-द्यतिरेकासिद्धिरित्याशङ्कय सत्त्वात्परिकल्पितस्य जाप्रद्वासनायाः मृषात्वान व्यतिरेका-म्बप्तप्रपञ्चस्य सिद्धिरित्यतोऽस्य स्वतः-शुद्धत्वमेवे-त्यभिष्रेत्य समाधाननिरूपणं, ततो वेद-शब्दप्रयोगाह्यभिचारदर्शनाचैते महा-राजत्वादयो लोका मृषेव नास्या-त्मभूता इत्येवमुक्तस्यार्थस्य दृष्टान्त्रभूविकं कथनं, दर्शनवृत्तौ स्वप्ने वासनाराशे-र्दश्यत्वादसंसारधर्मता-इत्यात्मनो विशु-द्धाताऽवंगता-तत्र कामवशात्परिवर्तन-मुक्तम्-इष्टर्यसम्बन्धश्वास्य स्वाभा-विक इति पुनरशुद्धतामाशंक्य तत्स-म्बन्धस्य सुवृत्तौ व्यतिरेकदर्शनेनास्वा- ब्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

न्ना० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

भाविकत्वाच्छुद्धत्वमेवास्य स्वाभाविकमिति यथायथमुपपादनं, तत्रोक्तरायनस्य दृष्टान्तपूर्वकं निरूपणम्, एवं
प्रथमप्रश्नस्य प्रतिवचनमुक्त्वेदानी
तस्याद्वितीयत्वं प्रकटियतुं द्वितीयप्रश्नस्य प्रतिवचननिरूपणं, प्राणोपिनषदो निरूपणं चेत्यादि.

90-88

00-03

- २ सर्वात्रबाह्मणं वा शिशुबाह्मणम्-तत्र पूर्वत्राह्मणान्ते उपकान्तां प्राणी-पनिषदं विशेषतया व्याख्यातुमादौ तस्याः फलार्थवादकथनम्, एवं फलश्र-वणेनाभिमुखीभूताय जिज्ञासवे शरीर-मध्यस्थं प्राणं शिशुःवेन-शरीरस्य तदाधानत्वेन-शिरसः प्रत्याधानत्वेन-बलस्य स्थूणात्वेन-अनस्य दामत्वेन चोपवर्णनं, ततस्तस्यैव शिशोः प्रत्या-धाने शिरस्याह्रढस्य चक्कषि काश्व-नोपनिषद्स्तासां विवरणं, तत्राक्षिती-नामुपपादनपूर्वकं तत्कर्तृकप्रागोपास-नस्य निरूपणम्, एवंविधोपास्तेः फल-निरूपणम्, उक्तेऽर्थे मन्त्रसम्मतिमभि-धाय तस्य मन्त्रस्य सोपपत्तिकं सहेतुकं व्याख्यानं, "प्राणा वा ऋषयः" इत्युक्तं के ते प्राणा ऋषय इत्यपेक्षायां तेषामुपपादनं, प्रसङ्गादत्रिशब्दनिर्व-चनम्, अत्रिनामनिर्वचनविज्ञानस्य प्राण याथात्म्यवेदनस्य च फलप्रतिपादनं चेत्यादि.
- मूर्तामूर्तब्राह्मणम्—तत्र च कथमेषां प्राणानां सत्यत्वं कथं वा ततोऽध्याः त्मनः सत्यत्वमिति जिज्ञासायां कार्यः कारणात्मकानां सत्यानां पञ्चभूतानां स्वरूपस्यावधारणं, तत्र प्रथमं " नेति

नेति " अपोहद्वारा निर्दिधारयिषितस्य ब्रह्मणो मायामयस्य रूपद्रयस्याभिधानं, के ते मूर्तामूर्ते कानि वा कस्य वा विशेषणानीत्यपेक्षायां तद्विशेषप्रति-पत्तिनिरूपणम्, उक्तविशेषणचतुष्टयवतो भूतत्रयस्य यत्सारिष्टं कार्यं तस्य विशे-षणानुवादपूर्वकमिधानं, तत्रामूर्तस्या-विदेविकस्य कारणात्मकस्य ब्रह्मणो रूपनिरूपणं, ततोऽध्यात्मतया मृती-मूर्तयोर्विभागनिरूपणम् । एवमाध्यात्म-कस्य कार्यात्मकस्य ब्रह्मणो रूपं निरूप्य कारणात्मकस्य यदृषं तस्य निरूपणं. ततोऽस्य कारणात्मनो यद्वासनामयं रूपं तस्य निरूपणं, चामोक्तहरण्य-गर्भवासनारूपोपासनस्य फलामिधानम्, एवं सत्यस्येति षष्ठयन्तस्य स्थूलसृक्ष्म-प्रपञ्चात्मकं हेयभूतं सत्यशब्दस्यार्थं व्याख्यायानन्तरमुपादेयभूतप्रथमान्त-सत्यशब्दार्थस्य सोपपत्तिकं व्याख्याः नम्, प्रथमत्राह्मणान्ते '' तस्यो-पनिषत् " इति प्रतिज्ञाताया उप-निषद उपमंहारस्य निरूपणं चेति.

थ मेनेयीब्राह्मणम्-तत्र चेवं ब्राह्मण-त्रयेण निरूपिताया ब्रह्मविद्याया अङ्ग-त्वेन सन्न्यासं विधातुमाख्यायिकाप्रति-पादनं, तस्यां चादौ याज्ञवल्क्यः स्वस्य सन्न्यासप्रहणं प्रतिज्ञाय मेनेथ्याः कात्यायन्या सह दायं करवाणीति प्रति-ज्ञातवानित्यभिधानं, तदा हे भगवन् ! मह्मियं सर्वा ससागरा वित्तपूर्णा च पृथिवी यदि दत्ता तेन किमहममृता स्याम् ! इति तया मेनेथ्या पृष्टो याज्ञ-वल्क्यस्तेनेतर्थनिकवत्ते जीवितं स्याद- पृष्ठाङ्काः

ब्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

मृतत्वस्य तु नाशा कर्तव्येति प्रति-वचनं ददावित्यभिधानं, येनाहममृता न स्यां किमहं तेन कुर्याम १ येनाहम-मृता स्यां तन्मे बृहीति मैत्रेय्याः प्रार्थना-करणकथनम्, एवं प्राधितो याज्ञवल्क्य-स्तस्ये मैत्रेय्ये मोक्षसाधनमात्मज्ञानं व्याख्यास्यामि निदिध्यासस्य तदिति समाश्वास्य तदुक्तवानित्यभिधानं, ततो याज्ञवल्क्योऽमृतत्वसाधनं वैराग्यमुपदि-दिक्षुजीयापतिपुत्रादिभ्यः सकलसुख-साधनेम्यस्तत्सन्न्यासविरागमुत्पाद्यात्म-दर्शनं कर्तव्यमिति विधाय च तत्र श्रवणमनन निदिध्यासनरूपोपायत्रयं-दर्शयामासेति निरूपणं, ततः कथम-रिमनात्मनि विदितेऽन्यत्सर्वे विदितं भवेदित्याशंक्यात्मव्यतिरेकेणान्यस्याभा-बादिति समाधिप्रदर्शनं, कथं पुनरिदं सर्वमारमैवेति प्रहीतुं शक्यत इत्याशंक्य घटः स्फ्रातीत्यादिप्रत्ययमाश्रित्य चिन्मा-श्रानुगमात्सर्वत्र चित्स्वरूपतैवेति -यत्स्व-रूपव्यतिरेकेण यस्याप्रहणं तस्य तदा-स्मकत्वमेवेति व्याप्तौ दष्टान्तत्रयपूर्वकं समाधिप्रदर्शनम्, एवं स्थितिकाले जगतो ब्रह्मेकत्वमवगमय्योत्पत्तिकालेऽपि तथा-ऽवगमयितुं कार्याणामुत्यत्तेः प्राकारणा-दभिन्नत्वप्रदर्शनं, तथा प्रलयकाले-ऽपि अस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मात्म-कत्वं प्रतिपत्तव्यमिति दृष्टान्तपूर्वकम-भिधानम्, एवं प्राकृतिकप्रलयप्रदर्शनेन मूलप्रकृतिभूतमद्यात्मतत्त्वमव-गमय्य " इदं सर्वे यदयमातमा" इति प्रतिज्ञातत्वादिदानीं ब्रह्मविद्ययाऽविद्या-**ऽतिरोधद्वारेण योऽयमात्यन्तिकः प्रलय-**

स्तस्य दृष्टान्तसहितं प्रदर्शनम्, अस्यो निरूपितायां कैवल्यावस्थायां विशेषज्ञानं नास्तीत्यभिधानम्, उक्तेऽथें मैत्रेय्याः सन्देहं प्रदर्श तस्य सप्रका-रकं याज्ञवल्क्यकृतनिराकरणकथनं, तत विशेषविज्ञानाभावमन्वय-व्यतिरेकाभ्यां दढीकृत्य यत्र तु ब्रह्म-विद्ययाऽविद्यानाशमुपगमिता तत्रात्म-व्यतिरेकेणान्यस्याभाव इति व्यतिरेक-प्रदर्शनम्, एवमन्वयन्यतिरेकाम्यां कैवल्या॰ वस्थायां विशेषविज्ञानाभावं प्रतिपाद्य तत्रैव कैमुतिकन्यायं दर्शयतुमविद्या-वस्थायामपि साक्षिणो ज्ञानविषयत्व-पुनर्विद्याऽवस्थस्यासंसा-प्रतिपादनं, रिण आत्मनो ज्ञानाविषयत्वप्रतिपादनं चेखाढि.

5>-8v

५ मधुब्राह्मणम्-तत्र च पूर्व मेत्रेयी-ब्राह्मणे " इदं सर्व यदयमात्मा " इति प्रतिज्ञातस्यात्मन उत्पत्तिस्थितिलयहेतु-त्वमुक्त्वा प्रतिज्ञातस्यार्थस्य निगम-नार्थ मधुविद्याया निरूपणं, तत्र सर्वेषां शरीरिणां प्रत्येकं प्रथिव्यादयः स्तन-यिल्वन्ता भूतगणा देवगणाश्च कार्य-कारणसंघातात्मनोपकुर्वन्तो मधु भव-न्तीति पर्यायशः सोपपत्तिकं निरूपणं. निरुक्ता भूतगणा देवगणाश्च येन प्रयुक्ताः शरीरिभिः सम्बध्यमाना मधु-खे**नोपकु**र्वन्तीति तनिरूपणं, पृथिव्यादिप्रयोक्तरि धर्मे सामान्यरूपेण कार्यकारणसंघातकर्तार तु धर्मे विशेष-रूपेण तत्तदारम्भिकत्वप्रतिपादनं, सत्य-मपि धर्मबद्धिविधम्-तत्र सामान्यरूपं पृथिव्यादिषु कारणत्वेनानुगतम्, विशेष- न्ना॰ विषया:

पृष्ठाङ्काः

त्रा**०** विषयाः

पृष्ठाङ्काः

रूपं त सत्यसंघातत्वेनानगतमित्या-चिभिधानं, धर्मसत्याम्यां प्रयक्तोऽयं कार्यकारणसंघातविशेषोयेन जातिविशे-षेण संयुक्तो भवति तस्य बाह्याम्यन्त-रविभागपुरःसरं प्रदर्शनं, यः पुनर्मानु-षादिजातिविशिष्टः कार्यकारणसंघात-स्तस्य मधुत्वोपपादनम्, अस्यान्तिम-पर्यायोक्तस्यात्मनः स्वरूपस्य सदृष्टान्तं निरूपणम्, एवं साकल्येन निरूपिताया ब्रह्मविद्यायाः स्तुत्यर्थं प्रवर्ग्यप्रकरण-स्थिताख्यायिकासंक्षेपकयोर्मन्त्रयोः श्रति-कर्तृकं प्रस्तावपूर्वकमवतारणं, ततो ब्रह्मविद्यार्थयोस्तु तृतीयचतुर्थाघ्याययो• रर्थं प्रकाशियतुं श्रुतेईयोर्मन्त्रयोस्तद-मिप्रायप्रतिपादकबाह्यणसहितमवता-रणं. ततोऽस्यात्मनः पारमार्थिकस्व-रूपस्योपपादनम्, अयमेव सर्ववेदान्ता-नामध इत्यपसंहारस्य निरूपणं, ततो ब्रह्मविद्याप्रशंसार्थं मधुकाण्डस्य य एष स्वाच्यायार्थी जपार्थश्च ब्रह्मविद्याया वंशस्तस्य विस्तरशोऽभिधान चेत्यादि. 13-68

इति द्वितीयोऽव्यायः । इत्याद्यं मधुकाण्डं समाप्तम् ।

अथ द्वितीये उपपत्तिप्रधाने याज्ञवल्क्यकाण्डे

नृतीयोऽध्यायः।

अश्वल्झाह्मणम्-तत्र च प्रथमं प्रस्तांव कर्तुं ब्रह्मविद्याप्राप्युपायप्रदर्श-नार्याया विज्ञानस्तृत्यर्थायाश्चाख्याय-काया निरूपणं, तस्यां च जनकस्य बहुदक्षिणाकयज्ञकरणं-तिसम्यज्ञे कुरु-

पञ्चालानां विद्वास्पसंगमनं-उपसंगतेषु ब्राह्मणेषु जनकस्यानुचानतमब्राह्मणविष-विणी जिज्ञासा जिज्ञासापुर्त्यर्थ गवां सहस्रमवरोध्य भो ब्राह्मणाः ! युष्माकं मध्ये यो ब्रक्षिष्ठः स एता गा उद्जतां इत्यपायचिन्तनं तत्करणं च यदाऽन्ये सर्वे ब्राह्मणा न दध्यस्तदा याज्ञवल्क्यः स्वशिष्यद्वारा एता गा उदाचकार तेन ते ब्राह्मणाश्चक्र्यः कथं त्वमेवैकोऽस्माकं मध्ये त्रह्मिष्ठोऽसीत्याद्यंशस्य प्रतिपादनं. एवं कुद्रेषु ब्राह्मणेषु जनकस्य होत्राऽश्वलेन " नोऽग्रे त्वमेव खल मो याज्ञवल्क्य! किमिति " ब्रह्मित्रोऽसीति याज्ञवल्क्यो '' वयं ब्रह्मिष्ठाय नमस्क्रमीः गोकामा वयमतो गोग्रहणं क्र.तवन्तः" इति प्रत्युत्तरं ददावित्यभिधानं, पूर्वत्र मधकाण्डे व्याख्याते उद्गीथप्रकरणे आसङ्गापनो मृत्योरत्ययः समुचितेन कर्मणा संक्षेपतो व्याख्यात इदानी तस्येवोद्गीयदर्शनस्य योऽयं परीक्षाविषय-स्तस्य वचनप्रतिवचनरूपविस्तारस्य कथनं, तत्र स्वामाविकादज्ञानासङ्गप्रयुक्तात्कर्भ-लक्षणानमृत्योरतिमुक्तेः सोपपत्तिकं त्विरणं, इदानीं तस्य कर्मणः सास -इस्य मृत्योराश्रयभूतानां दर्शप्रर्णमासा दिकर्मसाधनानां विपरिणामहेतोः काला-कियानुष्ठानुब्यतिरेकेणापि क्रियायाः प्रागुर्ध्वं च साधनविपरिणामहेतुःवेन कालस्य व्यापारदर्शनात्तरमादपि काला-चातिमुक्तेः पृथकपृथक्सोपपत्तिकं विव-रणं, तथा तिध्यादिलक्षणात्कालादति-मुक्तेः सौपपत्तिकं विवरणं, स च अतिमुच्यमानः केनावष्टम्मेन परिच्छेद-विषयं मृत्युमतीत्य फलं प्राप्नोतीति

पृष्ठाङ्काः

ष्ट्रा**०** विषया:

पृष्ठाङ्काः

प्रश्नं निरूप्य तस्योत्तरनिरूपणं, ततः सम्पदामारम्भमुपपाद प्रश्नोत्तराम्या-मृग्जातिषु अध्वर्युकृताहुतिषु मनसि स्तोत्रियासु च फलसम्पादनप्रकारनिरू-पणं तत्र स्तोत्रियाणामधिदेवताध्यात्म-खरूपेण प्रतिपादनं चेति.

२ आर्तभागब्राह्मणं वा जारत्कारव-ब्राह्मणम्-तत्र प्रथमं बन्धज्ञानं विना ततो विश्लेषायोगान्मुमुक्षोः सप्रयो-जकबन्धज्ञानार्थत्वेन प्रहातिप्रहलक्षणाः द्बन्धान्मृत्योरतिमुक्तिं वक्तुमाख्यायिका-कथनं, तत्रादौ तेषामष्टानां प्रहाणामति-प्रहाणां च स्वरूपस्योपपादनं, यस्या देव-ताया मृत्युरप्यनं भवेत्सा देवता केत्यु-पपादनं तज्ज्ञानफलकथनं च, परमात्म-दर्शनेन मुक्तस्य कि प्राणा एव समवनीयन्ते उत तत्प्रयोजकं सर्वमपी-स्याशंक्यांतिमपक्षाश्रयणेन तत्समाधान-निरूपणं सांक्षात्कारज्ञाने जाते विद्वान म्रियते -न च तस्य प्राणा अत्यन्तं समवनीयन्ते किन्तु जीवन्मुक्तत्वेन स सर्वदा तिष्ठतीत्याशङ्कय तन्निराकरणं, प्रहातिप्रहलक्षणं बन्धनं केन प्रयुक्तमितिः प्रश्नपूर्वकं तनिर्द्धारणं, निर्णीतार्थस्य श्रुतिमुखेन प्रदर्शनं, कर्मेंव प्रधानं प्रशंसापदोपपादितस्य कारणमिति प्रावान्यस्योपसंहरणं चेति. 2.02-200

३ भुज्युबाह्मणम्-तत्र चादौ लाह्यायने-भुज्योयीज्ञवल्क्यस्य च संवादात्मिकाया आस्यायिकायाः कथनं, तस्यां च मोक्ष-स्यापि पुरुषार्यत्वाविशेषादुत्तमेन पुण्यो-स्कर्षण मोक्ष्मे भविष्यतीत्याशङ्कर त्तनिरासार्थं विद्यसंयुक्तस्यापि कर्मणो मोक्षारम्भकत्वसम्भवान \_ मोक्षार्थानि कर्माणीत्यतः कर्मफलानां संसारत्वप्रद-र्शनं, तत्र भुज्योः स्वविद्यायाः गुरूप-देशपूर्वकत्वज्ञापनं, गन्धर्वेर्भुज्यवे यः प्रश्नः कृतः स एव प्रश्नो भुज्यना याज्ञवल्क्याय कृतः " क पारिक्षिता अभवनिति ? " प्रदर्शनं, कृतप्रश्नस्य याज्ञवल्क्यप्रदत्तोत्तरकथनं, प्रसङ्गाद्ध-वनकोशपरिमाणनिरूपणम्, एतद्विज्ञान-फलनिरूपणं चेत्वादि. १०८-११०

- ४ कहोडब्राह्मणं वा निग्रंणब्रह्मविद्या-कौर्षातकेयस्य ब्राह्मणम्-तत्र च कहोडस्य याज्ञवल्क्यस्य च संवादा-रि**मक्याऽऽ**ख्यायिकया संसारवतो यन्मोक्षसाधनं ससन्न्यास-मात्मज्ञानं तस्य सोपपत्तिकं निरूपणम्, एतद्विज्ञानफलनिरूपणं चेति. १११-११२
- ५ उपस्तब्राह्मणं वा निर्भ्रणात्मविद्या-ब्राह्मणम्-तत्र च चांकायणस्योष-स्तस्य याज्ञवल्क्यस्य च संवादात्मिक-याऽऽख्यायिकया यो बद्धः संसरति सोऽस्ति नास्ति वेति अस्तित्वे च कि-लक्षणो देहादीनामन्यतमस्तेभ्यो विल-क्षणो वा-इति विमृश्ये आत्मनो देहा-दिम्यो विवेकेनाधिगमायोपायप्रदर्शन चेत्यादि. 113-118
  - ६ गागीबाह्मणम्-तत्र च वाचक्नव्या गाग्यी याज्ञवल्क्यस्य च संवादात्मिक-याऽऽख्यायिकया पूर्वमाहाणयोनिरूपि-तस्य सर्वान्तरस्यात्मनः स्वरूपाधिगमाय तदुपायंभूतत्वेनानात्मभूतान्सर्वान्पदा-र्थानुक्त्वा तद्वारा सूत्रादर्वोक्तनस्य व्याप-कस्य निरूपणं चेति. **१**१५**–११**६

बा॰ विषयाः

पृष्ठाङ्काः | त्रा ० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

- उद्दालकब्राह्मणमन्तर्यामिब्राह्मणं
   सृष्टिप्रवेशब्राह्मणं वेति—तत्र चारुणे इदालकस्य याज्ञवल्क्यस्य च संवादात्मि कयाऽऽख्यायिकया आगमिकगम्यस्य
   स्त्रस्य तदन्तर्गतस्यान्तर्यामिणोऽधि देवताधिलोकाधिवेदाधियज्ञाधिभूताध्या त्मरूपै: सोपपत्तिकं निरूपणं चेति. ११७-१२६
- ८ वाचक्रवीबाह्मणं वा अक्षरब्राह्मणं वा सृष्टिप्रवेशबाह्मणं वा-तत्र च पन-गींग्यों याज्ञवल्क्यस्य च संवादात्मिकया-**ऽ**ऽख्यायिकयाऽशनायादिविनिर्मुक्तस्य निरुपाधिकस्य साक्षादपरोक्षात्सर्वान्त-रस्य ब्रह्मणो निरूपणं, तत एवमशेष-विशेषणनिषेधावधित्वेन तत्साक्षित्वेन चाक्षरास्तित्वे सिद्धेऽपि इदानी तस्यैव अविद्यकेषितव्यसंबन्धादीश्वरात्मभूतस्या-स्तित्वायानुमानप्रमाणस्योपन्यसनं तथा, यस्याज्ञानेन नियता संसारोत्पत्तिर्यदि-ज्ञानेन च संसारविच्छेदस्तदस्त्यक्षरमिति साधियतं कर्मणामेव मोक्षहेतुःवमिति पक्षस्य निराकरणं, ततोऽप्नेर्दहनप्रका-शकत्ववस्वामाविकमक्षरस्य प्रशास्तृत्व-मिति प्रतिपादनं, तत एतस्य नानात्व-शङ्काया निराकरणं, गार्ग्य मुखेन याज्ञवल्क्यस्य ब्रह्मोद्यमप्रतिममिति निरू-पणं चेत्यादि. १२५-१३२
- शाफल्यक्राह्मणग्रन्यो वा शाकल्य-ब्राह्मणग्-तत्र चान्तर्यामित्राह्मणे पूर्वमन्याकृतविषये सूत्रमेदेषु पृथिव्या-दिषु नियम्येषु तस्य नियन्तृत्वममिहित-मिदानी नियन्तव्यानां देवतामेदानां प्राणान्तसङ्कोचानन्त्यपर्यन्तं वस्तु-निर्देश इत्येतस्यार्थस्य प्रदर्शनं, तत्र

संख्यायाः सङ्कोचविस्तराम्यां प्राण-स्वरूपकथनं, ततस्तस्यैव प्राणस्य ब्रह्मणः पुनरष्ट्या देव-लोक-पुरुष-मेदेन त्रिधात्रिधाऽऽत्मानं विभज्याव-स्थित एकैको देव: प्राणभेद एवेसप्ट-भेदस्य ध्यानार्थमुपदेशकथनं, दिग्विभागेन पञ्चधा विभक्तस्य सर्वस्य जगतो इदयात्मन्युपसंहारस्य श्रुति-मुखेन प्रदर्शनं ततः कार्यकारणयो-र्ह्यवरारीस्योरन्योऽन्यप्रतिष्ठाया निरू-पणं. ततः प्राणादीनां परम्परयाडन्त-र्याभिणि तस्याप्यक्षरे कृटस्ये ब्रह्मणि प्रतिष्ठाया निरूपणम्, ततः प्राणा-दीनां परम्परयाऽन्तर्यामिणि तस्याप्यक्षरे कूटस्थे ब्रह्मणि प्रतिष्ठा इत्यर्थोद्दर्शित-मेवेत्यभिप्रायेण श्रुतिमुखतो ब्रह्मणः स्वरूपनिरूपणं, याज्ञवल्क्येन शाकल्यं प्रति औपनिषदपुरुषविषयिणी पृच्छां निमित्तीकृत्य शापः प्रदत्त इति सप्रका-रकं निरूपणम्, शापप्रसङ्गेनाष्टाध्याय्यां निर्वृत्ताया आख्यायिकायाः संसूचनम्, यस्य ब्रह्मणो नेति नेतीत्यन्यप्रतिषेध-द्वारेण पूर्व निर्देशः कृतस्तस्यैवेदानी विधिमुखेन निर्देशः कर्तव्यो जगतो मूलं च वक्तव्यमित्येतदर्थं श्रुतिमुखेना-ख्यायिकया बाह्मणानुमतिमनापाद्य ब्रह्मस्वं नीयमानमनर्थाय स्यादिति न्यायं दर्शयितं बाह्मणानुमतिसम्प्राप्तिहेतुभूतं पराजयं कर्तुं च याज्ञवल्क्यो ब्राह्मणा-न्पृष्टवानिसाद्यर्थप्रदर्शनम्, तत्र जग-त्कारणं प्रष्टुं पुरुषदृक्षयोः साधर्म्यस्य स्रोकत्रयेणामिधानम्, ततो वृक्षपुरुषयो-वैंधर्म्यकथनपुरःसरं जगत्कारणनि-

**ब्रा॰** विषयाः

पृष्ठाङ्काः

ब्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

रूपणम्, तत्र शङ्कामुद्भाव्य तस्या निरान् करणं देत्यादि. १३२-१४८

१० पडाचार्यब्राह्मणं वा उदङ्गाह्मणम्—तत्र च पूर्वत्र शाकल्यब्राह्मणे
निर्द्धारितस्य सिवदानन्दलक्षणस्य ब्रह्मण
एव प्राणाचिष्ठात्रीत्र वाय्वादिदेवतासु
ब्रह्महिष्ठारा निर्णयाय उदङ्कादिषडाचार्याणां याञ्चवल्यस्य च संवादरूपाया आख्यायिकाया निरूपणम्,
तस्यां च पर्यायषद्केन क्षमात्प्राणवाक्चक्षुःश्रोत्रमनोहृदयानां ब्रह्मलस्य सोपपत्तिकं निर्द्धारणम्, प्रतिपर्यायं प्राणादितत्तद्ध्रह्मोणमसितुः फलकथनम्, तथा
प्रतिपर्यायं जनकस्य राज्ञो विद्यानिष्कयार्थे प्रतिज्ञाकरणप्रदर्शनं चेत्यादि १४९-१९६

११ कुर्चेब्राह्मणम्-तत्र च पूर्वे षडाचार्य-ब्राह्मणे निरुत्तेर्ज्ञातसाधनैः प्राणायुपासनै-र्नेयस्य ब्रह्मणो जागरादिहारा ज्ञानार्थ जनकयाञ्चवल्क्ययोः संवादस्य निरूप-णम्, तत्रापि प्रथमं वैश्वतैजसप्राज्ञान-वादेन वक्तव्यतया प्रतिज्ञातं तुरीयं ब्रह्म प्रतिपाद्यितुमादौ वैश्वानरामिनस्य जाप्रदिमानिनो वैश्वस्य प्रदर्शनम्, एकस्यैव वैश्वानरस्योपासनार्थं प्रासिक्त-कस्येन्द्रश्चेन्द्राणी चेति मिथुनस्य प्रक-ल्पनम्, नतस्तयोः स्वप्नाजागरित-गमनमार्गस्य कथनम्, ततो वैश्वतैज-सयोरनविवेको मोतुश्च सूक्ष्मता इत्ये-तद्शीयतुमिन्द्रियाश्रितानां नाडवन्तराणां परिमाणस्य सदृष्टान्तं सोपयोगं सप्र-योजनमभिधानं, ततो वैश्वतैजसयोरेव श्रुत्या साक्षानिर्दिष्टत्वात्तेनसप्राइद्वारा तुरीयत्रसात्मनिलयः साक्षादेव निर्देष्टन्य

इत्यभिप्रेत्य तुरीये छीनस्य तैजसस्य लयात्प्रागवस्थायां परिच्छेदहेतुभूता ये अध्यात्मप्राणास्तेषां लयानन्तरं संबृत्ता• वस्योपन्यासव्याजेन तैजसस्य प्राज्ञद्वारा तुरीये लयप्रदर्शनं, तत एवं सर्वोपसंहारं कृत्वाऽवस्थितस्य पुरुषस्य विदुषः कि स्बरूपमित्यपेक्षायामविद्यातत्कार्यभावा-मावसाक्षित्वेन तद्विलक्षणं निष्प्रपञ्चं स्व-रूपमिति प्रदर्शनं, यदिदानीं प्रत्यगा-त्मस्वरूपज्ञापनार्थत्वेन .ज्ञानमभिहितं तस्य ज्ञानस्यापरोक्षानुमवरूपस्य फल-निरूपणं, ततः शिष्यं कृतार्थमकृत्वा ततो दक्षिणा न प्राह्मेति मुनिमतं समरत्राजा दित्सुर्भमानुभवपर्यन्तं ज्ञानं कृतार्थताहेतुभूतं जातमिति ज्ञापितवानि-त्याद्यर्थप्रदर्शनं,गवादीनां दक्षिणानामे-तदुपदिष्टज्ञानाननुरूपत्वमभिप्रेत्य जन-कस्य राज्ञो दक्षिणान्तरदानप्रवृत्तेः सप्र-कारं निरूपणं चेत्यादि • 198-181

इति वृतीयोऽध्यायः ।

#### अथ चतुर्थोऽध्यायः।

१ ज्योतिर्बाह्मणम्—तत्र च जनकयाञ्चव-हक्ययोः. संवादात्मिकयाऽऽज्यायिकया प्राङ्गिरूपितां जागराद्यवस्थामनुस्त्य महता तर्केणानेकविप्रतिपत्तिनिरासदा-रेण देहादिन्यतिरिक्तगुद्धस्वयंप्रकाशान-तिशयानन्दस्वभावलक्षणं प्रागमिहित-मेवात्मानमधिगमयितुमुपायनिरूपणं, तत्रादौ प्रसङ्गात्कर्मकाण्डनिर्वृत्ताया आ-ज्यायिकायाः संस्चनं,ततः प्रश्नप्रतिव-चनाम्यामादित्यादिज्योतिःपर्यायैः कार्य-कारणसंघातानुषाहकमात्मज्योतिःसंघा-तातिरिक्तं तदिजातीय चेरितं न्यायतो त्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः । त्रा॰ विषयाः

प्रष्ठाङ्काः

निर्द्धारणं, ततो "विज्ञानमयः" इत्यादि-विशेषणैरात्मज्योतिःस्वरूपस्य निर्द्वारणं, ततो नित्यमुक्तस्यात्मनोऽविद्यया बुद्ध्या-दितादात्म्याध्यासादेव संसारित्वमिति दर्शयितुं सूक्ष्मदेहादिव्यतिरिक्ततयाऽऽ-त्मनः शुद्धत्वप्रदर्शनाय वा स्वप्तस्वरूपो-पपादनं, तत्र यथैकिसमन्देहे स्वप्नजाग-रिते सञ्चरत आत्मनो देहाद्वयतिरेकस्तथेह-परलोकयोः सञ्चारोक्त्याऽपि तद्वयतिरेक इत्यभिधानं, प्रथममुपोद्घातः त्वेन स्थानभेदप्रतिपादनपुरःसरं पर-लोकः प्रत्यक्षसिद्धोऽस्तीति प्रतिपादनं. स्वप्तस्थानं गत आत्मा किमाश्रितः सन्केन विधिना परलोकं पश्यतीसपे-क्षायां तत्प्रकारनिरूपणं,तथाऽऽदित्या-दिज्योतिर्भिरसंस्१ष्टश्चिदात्मा यथा सा-क्षादेव प्रत्याभावेन स्वप्रकाश इत्यवगन्तुं शक्येत तादशप्रकारप्रदर्शनं, आत्मा स्वयं ज्योतिरित्युक्तप्रपञ्चस्य फलितमिस्ये • तत्प्रदर्शनं, ततः स्वप्नेऽपि सर्वस्यादि-त्यादेर्दश्यमानत्वात्कथं परिशेषात्स्वयं ज्योतिष्ट्वसिद्धिरित्याशङ्क्यं तत्समाघानाय तस्य सर्वस्य वासनामात्रनिर्मितत्वात्त-त्रात्मा विविक्तः स्वयंउयोतिरिति निश्चा-यकस्य स्वप्ने बाह्यस्थाद्यभावस्य प्रतिपा-दनं, उक्तेऽर्थे स्वप्तप्रयावेदकमन्त्राणां तथाऽऽत्मा विविक्तः स्वयंज्योतिरित्यावे-दक्तमन्त्रशेषस्य संवादप्रदर्शनं, तती-Sन्यदीयं मतं स्वयंज्योतिष्ट्वविचातंक दृष्टमिति बोधियतु स्वमतपरिशुद्धये च तदुपन्यसनं, ततो मोहत्रासाद्यभावप्रद-रीनपुरःसरं तःकारणभूतः कर्मलक्षणो सृत्युनीत्मनः स्वभाव इति दर्शयितुं स्वप्न-ह्थानाज्ञागरितदेश्चागमनस्य सहेतुकं

सोपपत्तिकं प्रतिपादनं, उक्तेऽर्थे महामत्स्यादिदृष्टान्तदाष्टीन्तिकयोयोजनं, रयेनादिहप्रान्तदार्ष्टान्तिकाभ्यां सुप्रती तद्विलक्षणत्वस्य प्रतिपादनं, ततो जाग्र-त्स्वप्नोपाध्यपगमेन सुपुतिगतस्याप्या-त्मनो न ब्रह्मकरवं तत्रापि भेदहेतोरवि-द्यायाः सन्वादित्याराङ्कयः न ताबद्विः द्याऽऽत्मनः स्वभावः- तथा सति चैत-न्यवत्तद्विवृत्तरमोक्षापत्तेः-अस्वभावत्वे त कामकर्मादिवत्तनिवृत्तेमीक्ष उपपद्यते इत्यादिविचारपुरः सरमस्वभावत्वकथन-द्वारा विद्याकामकर्मादिहीनतया निरूपि-तात्मस्वरूपस्य प्रत्यक्षेण प्रदर्शनं, तत्र धर्मसहकारिकायास्तस्याः विशेषतो शुभवासनात्मिकाया अनातमभूताया अविद्यायास्तत्कार्यप्रदर्शनद्वारा निरूपणं, सत्य एवात्मनि विद्योत्कर्षवशादविद्याया विनश्यमानत्वादपि तस्या अनात्मस्व-भावतेत्यभिष्रेत्यात्मविद्योत्कर्षवता सर्वा रमभावलक्षणं मोक्षफलमारमस्वरूपमपि स्वप्ने प्रत्यक्षत अनुभूयत इत्याद्यभिधानं, ततो व्यक्ताविद्याविहीनायाः सुपुष्त्यव-स्थाया दृष्टान्तदार्ष्टान्तपुरःसरं विशदी-करण, ततः सुपृतिमुपेयुषः पुरुषस्य विशेषविज्ञानाभावे स्वाभाविकात्मैकत्व-मेव हेतु:-न स्वयंज्योतिष्ट्वाभाव इति दृष्टान्तेनोपाद।नान्नात्मनः कामादिव-रस्वयंज्योतिष्ट्वमस्वभाव इति प्रासङ्गिकं परिसमाप्याधुना प्रकृतिरूपस्य स्पष्टी-करण, तत एवमविद्यक्तकामादिरहित-माप्मस्वरूपं प्रत्यक्षतः प्रदर्शीधुना तद्वेतुभूतकर्माख्याविद्यासम्बन्धरहितत्व-मत्यात्मनः सुत्रुतौ प्रत्यक्षमित्याद्य-भिधानं, उक्तार्थःयानुवादपूर्वकमनेकैः

पर्यार्थरतितरां स्पष्टीकरणं, ततः "यद्दै तन पश्यति" इत्यादिविस्तरेणोक्त• रूपस्य प्राज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्तस्यात्मन उपसंहारकरणं, यथा लोके लवणावयवै-र्लवणार्टिय लोहो बोचयति तथा , ब्रह्मानन्दपर्यन्त-मानुधानन्दमारभ्य मृत्तरोत्तरशतग्रितातिशयशाङिनां पर-महानिद्धावयवानां प्रतिपादनदारेणाव-यविनो नितृत्तगुणितभेदस्यानितशयस्य <u>जोएदिकं</u> सविशेषं ब्रह्मानन्दस्य विवरणं, विदृतायः आनन्दमीमांसाया उ रसंहारकरणं, एवं सुनृतिविषय आत्मा दार्शन्तकः निरूपितः सुपृती च सम्बन्धस्यात्यन्तं स्पष्टियतुमशक्यत्वादा-दभिवेत्यात्मनः सुत्रप्तिस्थानाजागरित-स्थाने प्राप्तिभवतीति तस्य दार्षान्ति-कस्यातितरां स्पष्टीकरणं, ततः स्वप्राजा-गरणप्राप्तिवल्लोकान्तरं गच्छत्यात्मा इत-स्यार्थस्यं यथा छुखेन प्रतिपत्तिः स्थाः त्तया सोपोद्घातं सोपपत्तिकं सप्रयोजनं दृष्टान्तदाष्टीन्तिकसहितमभिधानं, एवमा-स्मनो वर्तमानदेहं हित्वा देहान्तरं जिग-मिषतस्तनिर्माणे सहायसम्पत्तिमुक्तवेदानी गच्छन्तं संसारिणं केऽन्गच्छन्ति-अनु-गच्छन्तं संसारिणं केऽनुगच्छन्त अनु-गच्छन्तोऽपि कि स्वातंत्रयेणोक्तसंसारि-कर्मप्रयुक्त्याऽनुगच्छन्तीति जिज्ञासायां संसारिकमंत्रेरिता एव वागादयोऽनुग-च्छन्तीति निर्णयस्य दृष्टान्तदार्ष्टान्तिक-सहितं सप्रयोजनं सोपपत्तिकमभिधानं चेत्यादि. 187-866

२ शाशिरकज्ञाह्मणम्- तत्र च धूर्वत्र ज्ञाह्मणे प्रस्तुते संसारोपवर्णने " अयं

शारीर आत्मा एम्योऽङ्गेम्यः सम्प्रमुच्य पुनः" इत्यादिना साकल्येन सम्प्रमोक्ष-णादि सूचितं तदिदानी कस्मिन्काले क्यं वेति जिज्ञासायां संसरणस्योप-पत्तिसहितं वर्णनं, तत्रादौ इदिकरणो-पसंहरणेन स्वात्मोपसंहरणम् अभिधाय करणानुप्राहकनिष्टत्तिनिमित्तकं रूपायदर्शनं स्यादित्याद्यर्थस्य प्रतिपा-दतं, ततः करणेषूपसंहतेषु सत्सु निष्क्रमणसाधनीभूतो योऽन्तर्वापारो भवति तस्याभिधानम्, उक्तप्रद्योतेन कर्मार्जितं लोकं पश्यनात्मा मरणकाले हृदयात्केन मार्गण निर्गच्छतीत जिज्ञा-सायां तस्य मार्गस्यामिधानम्, निर्ग-च्छतां प्राणानां मध्ये कस्य प्राचान्य-मित्यपेक्षायां तंस्यामिधानम्, स्रियमा-णस्य यदर्थसिद्धं तस्याभिधानम्, पर-लोकाय प्रस्थितस्यातमनः पाथेयं पुनः-शरीराद्यारम्भकं च किमित्यवेक्षायां तस्य निरूपणम्, एवं सम्भृतसम्भारो देहान्तरं प्रतिपद्यमानः कथं तत्प्रति-पद्यत इत्यस्मिन्नर्थे दृष्टान्तदाष्टीन्तिक-योरभिधानम्, योऽयमात्मनः संसार-सम्बन्धः स वास्तवो न भवति-किन्त्वौ-पाधिक एवेति तदुपाधीन् दर्शयितु-मात्मनो वास्तवस्वरूपस्याभिधानम् तत्र विज्ञानमयादिवाक्यार्थस्य संक्षेप-णाभिधानं च, पुण्यपापयोरेव संसारा-साधारणकारणत्वमित्यमुं पक्षं पूर्वपः क्षीऋय कामस्यैवासाधारणकारणत्व-सिद्धान्तस्योपपत्तिसहितमभि-मिति धानम्, उक्तेऽथं मन्त्रसंवादिन्रह्मणम्, ततोऽज्ञानकारणकः काम एव संसाधः

ब्रा॰ विषयाः

पृष्ठाङ्काः | त्रा० विषयाः

शह्वाष्ट्राः

साधारणकारणमित्युक्तमुपसंहत्य योधि-दालिङ्गनेनेष पुंसः सुद्रुप्तिप्राप्तस्यात्मनः कामादिहीनं रूपं मोक्षदशन्तभूतं यद-तिच्छन्दोबाक्येनोक्तं तस्य दार्शन्तिक-भूतस्य सोपायस्य मोक्षस्वरूपस्य सोप-पत्तिकं निरूपणम्, **अत्राप्युक्ते**ऽर्थे मन्त्रसंवादस्य निरूपणं, ततो विदुषः सर्वातमविद्ययाऽऽत्ममात्रत्वेन प्राणादिष बाधितेष्वपि-असी देहे वर्तते चेत्तती-ऽस्य पूर्ववदेहं हिःवा द्विधा वैयर्थ्यमेवे -त्याराङ्कायां तस्या निराकरणाय दृष्टान्त-दार्ष्टान्तिकयोः प्रतिपादनम् ," अया-इस्यादिब्राह्मणेन " यदा सर्वं प्रमुच्यते " इति मन्त्रेण च ज्ञानादेव मुक्तिरिति यः संक्षितोऽथी-Sम्पधायि तस्यैव विवरणार्थं श्लोकाना-मुदाहरणं, तेषु विप्रतिपत्तिनिराकरण-पुरःसरं मोश्रमार्ग निश्चित्य तनिग-मनं. प्रस्तुतज्ञानमार्गस्य स्तुत्यर्थं मार्गा-न्तरस्य निन्दाकरणं, न केवलं ब्रह्मविद्रो विद्या कृतकृत्यत्वे श्रुतिसम्प्रतिपत्ति-रेव किन्तु स्वानुभवसंवादोऽप्यस्तीत्य-मिधानं, उक्तात्मज्ञानमार्गनिष्ठस्य काय-हेंशराहित्यं कृतकृत्यता चास्ते इत्य-भिधानं, विदुषो विहिताकरणादि-प्रयुक्तं भयं नास्तीति विद्यायाः प्रशंसनं, तस्य तस्यातमनोऽमृतत्वं सर्वाधिष्टान-सिध्यतीत्याद्यर्थस्य निरूपणं. ईश्वरोऽपि कालावच्छिलोऽतो न काल-त्रयं प्रत्यस्येश्वरत्वसम्भव इत्याशंकायां तस्या निराकरणम्, पूर्वमन्त्रेणोक्तं यत्पञ्चजनप्रतिष्ठाभूतत्रहाविद्मृतो भव-पुनरेवंविधन्नसविद्यो-तीति-तत्कथं दयः स्यादित्यपेक्षायां तदुदयप्रकारस्य

निरूपणम्, भेददर्शननिन्दया नाना-त्वाभावस्य दर्जीकरणम्, अनुदर्शन-प्रकारस्योपवर्णनम्, उक्तस्य ध्रवत्वस्य सोपस्करमुपपादनं, यथोक्तवस्तुदर्शनस्य निगमनम्. प्रसङ्गाद्वहुशास्त्राध्ययने दोषाभिधानं च, ततो विविदिषावाक्येन व्रह्मात्मिन कृतस्नस्य वेदस्य काम्यराशि-वर्जितस्य विनियोगकथनार्थमस्मित्र-ध्याये उक्तस्य सकलस्यात्मज्ञानस्या-स्यानुवादकरणम्, तत्र पूर्व सशब्देन उयोतिम्हासणोक्तं विज्ञानलक्षणमयं जीवं परामृश्य तमेव वैशब्देन स्मारियत्वा तस्य '' विरजः पर आकाशादज आत्मा " इत्यव्यवहितेनोक्तेन परमा-रमना सहैक्यस्येतिशब्देन श्रुतिमुखतो निद्रीनम्, उत्तात्मज्ञानफलकथनं च, यदर्थमेषा विहिता सफला ब्रह्मविद्या-ऽस्मित्रध्यायेऽनूदिता तस्य काम्येकदेश-वर्जितस्य कृत्स्नस्य कर्मकाण्डस्याविद्यायां परम्परया विनियोगस्य प्रदर्शनं, ततो-ऽर्थोक्तस्य सन्न्यासस्य मुनिप्राप्यमात्म-लोकभिच्छतां तत्साधनत्वेन विधानं, कथमयं सन्त्यासे विधिरिति निश्चेतं शक्यते " प्रवजन्तीति " वर्त-मानोपदेशादिति संशये-अनन्यथा-सिद्धार्थवादवशाद्विधिरेव निश्चेय इत्य-भिप्रायेण तस्य विधित्वनिर्णयहेतोरर्थ-वादस्याभिधानम्, एवमपि किमित्यात्म-लोकार्थिनां नियमेन पारित्रज्यं विधी-यते कर्मणामपि तत्साधंनत्वेनानुष्ठेय-त्वादित्याशङ्कायां तस्यात्मलोकस्यो-त्पाद्यादिविलक्षणत्वेन कर्मासम्बन्धान कम् तद्धिनामनुष्ठेयभियाद्यरस्य सफलं निरूपणं, एवमुक्ते ब्रह्मविद्यापले मन्त्र-

मा**०** विषयाः

पृष्ठाद्धाः

ब्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

संवादस्य प्रदर्शनं, एवमुपास्यस्वरूपं द्शियित्वा तदुपासनाफलकथनं, एवं निरुपाधिकवह्यज्ञानात्केवल्यफलम्भि-धाय सम्प्रति सोपाधिक ब्रह्मच्यानाद-म्युदयफलदर्शनद्वारा तत्त्वरूपस्यामि-एवमुपास्यस्वरूपं दर्शयित्वा तदुपासनाफलकथनं, ततो मन्त्रत्राह्य-णाभ्यामुपदिष्टायाः सफलाया विद्याया उपसंहारस्य प्रतिपादनं, एवं राजा जनको याज्ञवल्क्यादात्मज्ञानं प्राप्या-त्मीयमशेषविद्यालामं द्योतयितुं सर्व-स्वदानं प्रतिजन्ने इति प्रतिपादनं, ततः "तिष्ठमानस्य तद्विदः प्रायणं " इत्यक्तस्येव ब्रह्मात्मैक्यज्ञानफलस्योप-संहाराभिधानं चेत्यादि. 218-378

३ याज्ञवलक्यमेत्रेयीसंवादबाह्मणम्-तत्र च एतद्रब्यध्यायोक्तार्थस्य निगमन-मयवा मधुकाण्डोक्तेन मैत्रेयीब्राह्मणेनाग-मबलान्मुक्तिसाधनभूता या सन्न्यास-सहिताऽद्रंमविद्या प्रतिपादिता सैवा-धुना न्यायप्रधाने मुनिकाण्डेऽपि मुक्ति-हेतुःवेन न्यायतो मन्तव्येत्याद्यर्थस्य याज्ञवल्क्यमैत्रेथ्योः संवादात्मिकयाऽऽ-ख्यायिकया विवरणं, तत्रानेकैः पर्यायैः सर्वमात्मनः कामाय प्रियं भवतीति प्रतिपादनं, तत आत्मदर्शनं कर्तब्य-तयाऽभिधाय तत्साधनत्वेन श्रवणमनन-निदिध्यासानां सफलमभिधानं, ततो-**ऽनेकिर्द्यान्तिरात्मतच्वस्य** सोपपत्तिकं निरूपणं, ततोऽविद्योत्यद्वेते सत्येव विशेषविज्ञानमात्मनस्तद्भावे तु तद्भाव इत्यन्वयव्यतिरेकाम्यामौपाधिकमात्मनो विशेषविज्ञानमिति प्रदर्शनं, महद्भुतमनन्तमपारं " इत्यादिना

सूचितस्य ब्रह्मदर्शनस्य व्याचिष्यासया
भूतोपाध्यभावेन विशेषविज्ञानलक्षणसंसाराभाव इति पुनर्व्यतिरेकस्यामिधानं, ततो याज्ञवल्कीयकाण्डप्रवर्तकगुरुशिष्यपरम्परावदकवंशस्य प्रतिपादनं
चेत्यादि. २१३-२२४

इति चतुर्थोऽन्यायः । इति बृहदारण्यकोपनिपदि मध्यमं याज्ञ-बल्क्यकाण्डं मुनिकाण्डं वा परिसमाप्तम् ।

अथ बृहदारण्यकोपनिषद्यन्तिमं द्यध्यायं खिलकाण्डम् ।

#### अथ पश्चमोऽध्यायः।

शान्तिब्राह्मणम्-तत्र च तदेवं यदि-ज्ञानं केवलममृतत्वसाधनं सं आत्मा निरुपाधिकः अश्नायाद्यतीतो यदेव साक्षादपरोऽक्षाइस य आतमा स सर्वा-न्तरो नेतिनेत्यादिलक्षणः काण्डद्वयेन निर्द्धारितोऽधुना तस्यैनोपाधिषैशिष्टय-मापनस्य प्रमाणप्रमेयादिव्यवहारविषय-तामुपगतस्यान्यदयफलानां कममुक्ति-फलानां कर्मसमृद्धचर्थानां चेति त्रिवि-धोपासनानां पूर्वत्रानुक्तानां प्रतिपादनं तत्र सर्वोपास्त्यङ्गभूतानां दमो दानं दयेति पदार्थानां विधित्सया श्रुतिमुखेन पूर्वमात्मयाथात्म्यविज्ञान-सिद्धये मिथ्याभूतकार्यकारणसम्बन्धमा-श्रित्य तात्पर्येण व्याख्यातस्य ब्रह्मणो यच्छुद्धं स्वरूपं तस्य पूर्वीपात्तकार्य-कारणसम्बन्धस्य हेयत्वं द्योतियितुमनुवाद-करणं, तत्र लक्ष्यं तत्पदार्थं दर्शियत्वा लक्ष्यस्य खापदार्थस्य प्रदर्शनं, त्वम्प-

**ब्रा०** विषया:

पृष्ठाङ्काः

278

न्ना० विषयाः

शक्कां:

'दार्थस्य पूर्णत्वे हेतुमभिधायैक्यज्ञान-फलस्य निरूपणं, ततो ध्यानविधानार्यं तिस्मन्त्रिनियुक्तं मन्त्रमभिधाय तद्द्या-स्थानमुखेर्नोकारप्रतीकं कार्यकारणो-मयविधं ब्रह्म ध्येथमिति प्रतिपादनं, ततः प्रणवस्य यथोक्तब्रह्मवाचकत्व-मस्तीत्युपपादनं चेत्यादि. २२५-२२६

२ दमदानद्येति त्रिकोपदेशब्राह्मणम्-तत्र च बाह्मसाधनस्य दमदिसाधन-त्रयस्य विधानं, तत्र तेनापि निशिष्ट एव बाह्माम्यन्तरञ्जचिः सन्सर्वोपास्तिष्वधि-क्रियते-अतस्तिद्विधानायाख्यायिकारूपः स्यार्थवादस्याभिधानं, लिङ्गदर्शनद्वेकं देवमनुष्यासुरेम्यः प्रजापतिनादत्तस्या-नुशासनस्य विधानं चेति. २२७-२२८

सूर्याग्न्योरुपस्थानब्राह्मणम्—तत्र च दमादियुक्तस्यापि शरीरपाते तु नामृतत्वं आध्यात्मिकवाय्वादिदेवताप्रतिबन्धकः त्वादेहस्यैव सूक्ष्मतां गतस्य प्रतिबन्धकः त्वावेत्याशङ्कायां तस्या निराकरणं, तत्र सूर्याग्न्योरुपस्थानस्य प्रतिपादनं चेति.

४ हृद्यब्रह्मोपासनब्राह्मणम् - तत्र च सोपाधिकस्य ब्रह्मणो निरुपाधिकस्व-रूपेऽनिधिकताना ध्यानमेदस्योपवर्णनं, तत्र प्रजापतिर्देवादीनामनुशास्तेति सामान्यतः श्रवणाहश्चादिष्विप प्रजा-पतित्वशङ्का मा भूदिति प्रजापतेविंशेष्य-विन प्रतिपादनं, तत्रोक्तहृदयस्योपा-स्यार्थं ब्रह्मत्वप्रतिपादनं, हृदयस्य सूक्षम-वात्प्रजापतिश्व सर्वात्मकत्वात्कयं हृद्द-षस्य प्रजापतिना सहैक्यमित्याशङ्कायां तत्समाधानकयनं, तत उपास्यत्वेन सिद्धस्य हृदयस्य प्रशंसार्थं तनामाक्षरै- कदेशोपासनस्य निरूपणं, तत्र कमेण त्रयाणामक्षराणां सोपपत्तिकं विवरणं, एतद्विज्ञानफलकथनं चेति.

230

५ हृद्गब्रह्मणः सत्यभित्युपासनावि-धिब्राह्मणम्—तत्र चैतस्यैव हृद्या-स्यस्य ब्रह्मणः सत्यमित्युपासनान्तरस्य सप्रकारकं विधानं, तत्र तस्य स्वरूप-कथनपूर्वकं तदिज्ञानफलस्याभिधानं, कैमुतिकन्यायेन फलान्तरस्याभिधानं, कथमीटिन्यज्ञानादुपासकस्येदं फल-मित्यपेक्षायामुक्तोपासकस्यानुवादपूर्वकं हेतोरिभधानं चेत्यादि.

238

६ सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुतिबाह्मणम्--तत्र चादौ सत्यस्य ब्रह्मणः प्रशंसार्थ प्रथमज्ञत्वं साध्यित्वाऽशब्दोपलक्षिता-न्मूलकारणात्सूत्रोत्पत्ति चामिधाय तस्य महत्त्वप्रतिपादनं, ततस्तस्य निरूपयितुमुत्पनादिराडातमनः सकाशा-दिन्द्रादिदेवतासृष्टेः प्रतिपादनं, प्रसाध्य हृद्यत्रहावद्स्यापि सत्यस्य ब्रह्मणः प्रशंसार्थ वर्णत्रया-रमत्वं च प्रसाध्य सफलमक्षरत्रयस्वरूप-प्रदर्शनं, एवं विशिष्टससीपास्तिमुक्ता-ऽधुना तस्यैवाध्यात्मिकाधिदैविकांसस्था-नभेदवैशिष्ट्यं कल्पयित्वा तदुपास्तेर-. भिधान, ततः कथं तावन्योऽन्यस्मिन्प्र-तिष्ठितावित्यपेक्षायां परस्परोपकार्यो-पकारकमावेनेत्यमिधानं, ततो ज्ञाता-रिष्टः पुमान्कथं नाम हितमाचरेदित्यभि॰ श्रुतिमुखतश्रक्षुरादित्यपुरुष-प्रसङ्गागतस्यारिष्टदर्शनस्य प्रतिपादनं, प्रकृतयोः परस्परोपकार्योप-कारकारवस्य निगमनं, एवं स्थानद्वयः ब्रा० विषया:

पृष्ठाङ्काः

२३६

730

ना॰ विषयाः

पृष्ठाङ्काः

सम्बन्धि सत्यब्रह्मणो ध्यानमुक्त्वा-ऽधुना तस्यैवाधिदैविकन्याहृत्यवयवक-स्वेन आध्यात्मिकन्याहृत्यवयवकत्वेन च ध्यानस्य सोपपत्तिकं नामविशोषाभि-धानसहितं सफलं निरूपणं चेति. २१२-२३५

- विद्यद्वस्थापासनात्राह्मणम्-तत्र
  चैतस्यैव सत्यब्रह्मणोऽशेषपापथ्वंसकस्योपासनान्तरस्याभिवानं, तत्र विद्युच्छब्दिनिर्वचनं, एवं विद्युद्वस्थोपासितुरुपास्यानुगुणं फलं भवतीति निरूपणं चेति. २६५
- शाण्डिल्यविद्यायन्थो वा मनोमयपुरुषो-पासनाबाह्मणम्—तत्र चोपाधीनामनेकत्वा-त्यत्येकमनेकविशेषणत्वाच तथैव प्रकः-तस्य ब्रह्मणो मनउपाधिकस्योपासन-विधानं, तस्य ध्यानार्थमौपाधिकस्वरूप-कथनद्वारा स्थानविशेषस्याभिधानम् , तत्र दष्टान्तदार्धान्तिकयोरभिधानम् , एअमुपासितुः फलनिरूपणं चेति.
- ९ वेदत्रयीवाग्धेन्पासनात्राह्मणम्-तत्र च पुनस्तस्यैव ब्रह्मणो वाङ्मयधेनुसम्ब-न्धेनोपासनस्य महाफलार्थत्वेन विधा-नम्, तत्रोपासने निमित्तभूतस्य धेनु-सामान्यत्वस्य सार्वात्ग्येनोपपादनम्, सत्र स्तनानां विनियोगकथनम्, धरसत्वसम्पादनं चेति.
- १० जठरस्थवेश्वानरोपासनाब्राह्मणम् तत्र च प्रकृतस्येव ब्रह्मणः कौश्चेयाग्नि-त्वमापन्नस्यापरोऽश्नत्वं दर्शयितुं पुनरु-पासनान्तरस्य विधानम्, तत्राग्नेः म्बरूपकथनम्, तत्सद्भावं मानकथनं च, ततः प्रासङ्गिकमारिष्टदर्शनं चेति.
- ११ ज्वरादिव्याध्यादेस्तपस्त्वोपासना-ब्राह्मणम्-तत्र चैवं ब्रह्मोपासनानां

केषाञ्चित्पञ्चवतां कथनानन्तरं-अत्र-स्रोपासनानां केषाञ्चित्पञ्चतां प्रदर्शनं, तत्र व्याधी-प्रेतस्यारण्यं प्रत्याहरणे-प्रेतस्याग्नावभ्याधाने च परमतपोखुद्धि-करणप्रतिपादनं, तत्सहिवोक्तोपासनानां फलप्रतिपादनं चेति.

738

१२ सर्वासामुपासनानां गतेः फलस्य च विधायकं ब्राह्मणम्—तत्र चास्मि-न्प्रकरणे उक्तानां सर्वोपासनानां गते-रत्रक्तफलस्य च प्रदर्शनम्, तत्र छिद्र-प्रमाणकथनम्, गन्तव्यस्थानकथनम्, गच्छतो विराडात्मा विश्रामस्थानमिति कथनं चेति.

739-780

१३ अनुपाणयोरेकब्रह्मोपासनाविधा-यकं ब्राह्मणम्-तत्र च पुनः प्रकृत-ब्रह्मोपासनमेवानुसृत्य श्रुतिमुखेन " वि रम् " इति गुणद्वयविशिष्टानप्राणी-पाधिकत्रह्मोपासनं विशिष्टफलकं वि• धातुमादौ तस्यैतस्यैवोपास्यत्वस्य निर्ण-यार्थाया युक्तेरभिधानम्, ततोऽन्नप्रा-णयोरेकत्वेन ब्रह्मदृष्टिः कार्येत्येतस्या-र्थस्येतिहासकथनद्वारा दढीकरणम्, ततः कथं ज्ञानात्कृतकृत्यः स्यादित्यपे-क्षायामन्त्रप्राणयोः सशक्तिकयोरेकत्व-विज्ञानात्त्रथा स्यान केवलयोरेकत्ववि-ज्ञानादित्यारायेन तयोः शक्तिभूतस्य गुणद्रयस्य क्रमेणोपदेशकरणकथनम्. " वि-रम् " इत्येतयोर्गुणयोः सोप-पत्तिकं स्वरूपप्रतिपादनम्, एवमुपा-सितुः फलनिरूपणं चेति. 788-783

२३८ १४ प्राणोपासनाब्राह्मणम्-तत्र च पुन-स्तस्थैव ब्रह्मण उक्थादिगुणपूगविशि-ष्टत्वेनोपासनस्य विधानम्, तत्रोक्थस्व- त्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

ना० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

रूपकथनम्, एवमुपासनस्य क्रमेण
दृष्टमदृष्टं च फलं भवतीति प्रतिपादनम्, ततः प्राणस्य योकृतागुणवन्त्वेनोपासनस्य विधानम्, तत्र प्राणे
यज्ञःशब्दपृष्टतः प्रदर्शनम्, एवमुपासितुः पूर्ववत्फलिरूपणम्, ततः
प्राणस्य सर्वप्राणिसम्यग्गमनहेतुत्वगुणवैशिष्ट्येनोपासनस्य विधानम्, पूर्ववदत्रापि प्राणे सामशब्दप्रवृत्तेः प्रदर्शनम्,
पूर्ववदुपासनफलिन्रूपणम्, ततः
प्राणस्य पालकगुणवन्त्वेनोपासनस्य
विधानम्, तत्र प्राणस्य क्षत्त्रशब्दाभिधेयत्वप्रसाधनम्, एतद्वेदनफलिन्रूपणं चेत्यादि.
२४२-२४४

१५ गायत्रब्रह्मोपासनब्राह्मणम्-तत्र च हृद्याद्यनेकोपाधिविशिष्टस्य ब्रह्मण उपासनाभिधानानन्तरमधुना गायत्रयुपा-धिविशिष्टस्य ब्रह्मण उपासनस्य विधानं, तस्या एतस्या गायत्रयाः क्रमेण पाद-त्रयस्य सोपपत्तिकं स्वरूपनिरूपणं. ततः शब्दलक्षणायास्त्रिपदाया गाय-ज्यास्तुरीयपादस्य स्वरूपोपपादनं, तत-स्रेलोक्यत्रेविद्यप्राणादित्रयलक्षणपाद-त्रयवती गायत्री तुरीये दर्शते पदे परोरजसि प्रतिष्ठितेति सोपपत्तिकं प्रतिपादनं, तत्तुरीयं पदं सत्ये प्रति-ष्टितमित्यभिधानं, सत्यं च चक्षरेवेत्यु-पपादनं, तःसत्यं बले प्रतिष्टितमित्य-मिधानं, बलं च प्राण एवेत्युपपादनं. गायत्रीशब्दनिर्वचनं, प्रसङ्गानमतान्तरं दृष्ट्वा बटवे उपदेश्या गायत्री इ्यमेव भविष्यतीति विभ्रमो माऽभूदित्यभिप्रेत्य मतान्तरं दूषितुं तस्योपन्यसनम्,

एवम्प्रासङ्गिकमुक्तवा गायत्रीज्ञानफेल-कथनाभिप्रायेण गायत्रीविदः प्रशंसनं, तत एवमुक्तगायत्रयुपासनासङ्ग्रहविष-यकस्येव मन्त्रस्यैहिकफलविशेषोपाय-कथनार्थमवतारणं, तत्र प्रवृद्धदेषवन्त-म्प्रति-उक्तोपस्थानमन्त्रे जहप्रदर्शने-नाभिचारिकस्योपस्थानान्तरस्याभिधानं, पुनराभिचारिकस्योप-कामिनम्प्रति स्थानान्तरस्याभिधानं, ततो गायत्री-मुखविज्ञानमन्तरेण तद्विज्ञाने पूर्ण न भवति-अतस्तद्विधानार्थमर्थवादस्याभि-धानं, तत्र गायत्र्या मुखमिप्रिरिति बुडिलर्षेर्जनकराजस्य च संवादेन निरू-पणं, एतद्गायत्रीविज्ञानवेदनफलनिरू-289-298 पणं चेसादि.

इति पञ्चमोऽध्यायः।

अथ षष्ठोऽध्यायः । १ पश्चामिविद्याब्राह्मणं वा श्वेतकेतु-ब्राह्मणम्-तत्र च कर्मणः फलविज्ञा-नस्य विवक्षितत्वात्तद्वारेण च पञ्चा-ग्निविद्यादर्शनस्योत्तरमार्गप्रतिपत्तिसाध-तत्राप्यशेषभवगत्यप-नस्याभिधानं, संहारः कर्मकाण्डस्येषा निष्ठा-इत्ये-तस्य द्वयस्य दिदर्शयिषयाऽऽख्यायि-काया निरूपणं, तस्यां च श्वेतकेतोः पाबालानां परिषदि गमनकथनं, श्वेत-केतुं प्रति प्रवाहणस्य भोः कुमारानु-शिष्टोऽसि पित्रेति प्रश्नक्रणं, उक्त-प्रश्नस्य श्वेतकेतोहत्तरप्रदानमोमिति, पुनः श्वेतकेतुं प्रति प्रवाहणस्य पञ्चाग्नि-विद्यासम्बन्धप्रश्नपञ्चकस्य विचारणा, पञ्चस्विप प्रश्नेषु न जाने इति श्वेत-केतोरुत्तरप्रदानं, तत्र पञ्चमप्रश्नगतमार्ग- बा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः न्ना विषयाः

पृष्ठाङ्काः

द्रयसद्भावे मन्त्रसम्मतेरभिधानं, ततो विद्याभिमानगर्वपरिहारेणं ऋदः श्वेत-केतुः पाञ्चालराजप्रतिश्रुतां वसितमना-दृत्य स्वितरं प्रति प्रत्याजगामेत्याचं-शस्य सप्रकारकं वर्णनं, ततः पित्रा पृष्टे पारिषये वृत्तान्ते तस्योपवर्णनं, ततः पितुः पुत्रस्य कोघोपशमनकरण-प्रकारवर्णनं, ततः पितुर्गीतमस्यानुपदं दार्शितप्रश्नपञ्चकस्योत्तराणां जिज्ञासया प्रवाहणं प्रति शिष्टभावेनोपसंगमनप्रका-रस्य वर्णनं, ततो राज्ञो गौतमप्राधितं वरमङ्गीकृत्य तदनुसारेण पूर्व स्वयं श्वेत-केंत्र प्रति पृष्टस्य प्रश्नपञ्चकस्योत्तरपञ्चक-कथनव्याजेन सोपपत्तिकं पञ्चाप्तिनि-397-783 द्याया निरूपणं चेत्यादि

२ ज्येष्ठश्रेधत्राह्मणं वा प्राणविद्याः ब्राह्मणम्-तत्र च पूर्व "प्राणो गायत्री " इत्यादिना गायत्र्याः प्राण-भावोऽभिहितो न पुनर्वागादिभावः इति यसमाज्ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च प्राणो न वागादयो ज्येष्ठचश्रेष्ठचमाजः-कथं प्राणस्पेव उपेष्ठत्वं श्रेष्ठत्वं चेत्यपेक्षायां तस्योपपादनं, ज्येष्ठचश्रष्ठयविज्ञानफल-निरूपणं च, ततः सफलं वाक्चशः-श्रोत्रमनोरेतसां क्रमेण वसिष्ठाप्रतिष्ठा-सम्पदायतनप्रजातित्वलक्षणविज्ञानस्य पर्यायश उपपादनं, ततो वागादयः प्राणाः ' अहं श्रेयानहं श्रेयान् '' इति विवद्मानाः सन्तो विर्णयार्थं ब्रह्म जग्मु-रिति निरूपणं, ब्रह्मणस्तेम्यो निर्णा-यकोपायस्य कथनं, ततो ब्रह्मण आदे-शेन वागादीनां शरीरादुरकम्यासंवत्सरं प्रोध्य पुनरागत्य मां विना यूयं कथं जीवितुं शक्तुथ इति पुच्छ।करणस्य पञ्चभिः पर्यायैः प्रतिपादनं, प्रतिपर्यायं तस्य तस्य त्वद्यापारादते स्वस्वव्या-पारं कुर्वन्त एव वयमजीविष्मेत्युत्तरं श्रुत्वा पुनः शरीस्प्रवेशनस्य कथनं, ततो यदा च प्राण उत्क्रमणमैच्छत्त-दानीमेव वागादयः स्वस्वस्थानाद्विच-लिताः सन्तोऽत्रवत हे भगवंसवं मोत्म-मीस्वदते वयं जीवितं नैव शक्ष्याम इति सदृष्टान्तं प्रतिपादनं, ततः यद्येवं भवद्भिमम श्रेष्ठता विज्ञाता तर्हि मे भवन्तः सर्वे करं प्रयच्छतेति प्राणस्या-ज्ञाकरणकथनं, ततो मुख्यस्य प्राणस्या-ज्ञामनुसूत्य तस्मै वागादीनां स्वस्ववसि-प्रत्वादेर्गणस्य कररूपेण प्रदानकर-णस्य कथनं, तत एवं गुणविशिष्टस्य मे किमले कि वासः इति प्राणस्य पुनरन्योगकरणकथनं, ततो यदिदं किञ्च जगसाश्वितिमिकीटपतङ्गेभ्योऽनं तत्सर्व तेऽन्नमापो वासश्च स्यादिति वागादीनां प्रतिवचनप्रदानकथनं, उक्तस्य व्राणानस्य प्रशंसार्थमर्थवाद-कथनं, ततः प्राणस्य यस्मादापो वास-स्तरमाद्विद्यांसः श्रोत्रिया ब्राह्मणा भोज-नस्यादावन्ते चाप आचामन्तीति साभि-प्रायमभिधानं, एतदिज्ञानवेदितृभिरिदा-नीम्तनैरपि भोजनस्यादावन्ते चापामाच-मनं कार्यमिति पुरुषार्थतया विधानं. उक्तविवेरर्थवादकथनं चेत्यादि. 368-208

श्रीमन्यकर्भब्राह्मणम्-न्तत्र च कर्मार्थमप्रत्यवायकारिणोपायेन वित्तः मुपार्जियतुं श्रीमन्याख्यस्य कर्मण उपाः यखेनाभिषानं, तत्रापि विशेषतः प्रवृत्तिः त्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः | त्रा० विषयाः

पृष्ठाङ्काः

निमित्तकालसामग्रीतिकर्तव्यताप्रभृतीनां क्रमेण प्रतिपादनं, ततः प्रथमे दे भाइती समन्त्रके अभिधाय तृतीयस्या आहुतेर्मन्त्रप्रतीकस्याभिधानं, " ज्येष्टाय स्वाहा " इत्यारम्य " प्रजा-पतये स्वाहां " इत्यन्तानामाहुतीनां सेतिकर्तव्यताकमनुक्रमणं, ततो मन्थस्य समन्त्रकमभिमर्शनविधानं, ततो मन्थस्य समन्त्रकं पात्रेण सह हस्ते ग्रहणविधानं, ततो मन्थस्य व्याहृतीभिर्मधुमतीभि-र्ऋगिभश्च सप्रकारकं भक्षणविधानं. ततोऽग्नेः पश्चाद्धागे प्राविशस्कतया शदनस्य विधानं, ततः प्रातरुत्थायादि-त्यमुपतिष्ठेतेति समन्त्रकं विधानं, ततो जघनेऽग्रिमासीनः यथागतमागत्य सन्वंशं जपेदिति विधानं, तत्र जप-साधनभूतस्य श्रीमन्थकर्मणो शिष्यपरम्पराद्योतकस्य वंशस्याभिधानं, तत्रापि विद्याधिगमे षट् तीर्थानि तेषां मध्येऽत्र प्राणदर्शनस्य द्वे एव तीर्थे पुत्रान्तेवासिनावित्यनुज्ञापनं. श्रीमन्थकर्मसाधनभूताना केषाञ्चित्प्रधा-नानां पात्राणामभिधानं, ततो मन्थस्य प्रकृतिभूतानि दश प्राम्याणि धान्या-न्यभिधाय तेषां मन्यसम्पादनेतिकर्त-व्यतायाः सविशेष निरूपणं चेत्यादि. 308 -- 306

४ पुत्रमन्थकर्मब्राह्मणम्—तत्र च प्रथमं याद्यजनमा यथोत्पादितैर्वा गुणैर्विशिष्टः पुत्र आत्मनः पितुश्च लोक्यो भवेत्तथा सम्पादनायोपायानां प्रदर्शनं, तत्र भूता-दीनां पृथिव्यादयो रसा इति प्रतिपादन-द्वारा रेतसः प्रतिष्ठायै प्रजापतेः स्त्रीसृष्टि-

निर्माणकथनं, ततः प्रजापतिः स्त्रीस-म्बन्धेन मैथुनारूयं ग्राम्यधर्मं सृष्टवानि-त्युपपादनं, ततो मैथुनाख्यस्य ग्राम्य-धर्मस्य श्रुतिमुखेन वाजपेयसामान्यत्वो-पवर्णनं, मैथ्रनकर्मणः प्रशंसार्थमर्थवाद-कथनं तत्र मैथुनकर्मणो वाजपेयसम्पत्ति विदुषोऽविदुषश्च कि फलं भवतीत्य-पेक्षायां तस्य निरूपणं, तत्राप्यविद्व-त्फले उदालकनाककुमारहारितानः सहे-तुकं मतनिरूपणं, ततः सुप्तावस्थायां जाग्रदबस्थायां वा वह वाऽल्पं वा यदि रेतः स्कन्देत्तदा तद्भिमृशेद्वाऽनुमन्त्र-येत वेति समन्त्रकं सेतिकर्तव्यताकं विधानं, ततो यदि कदाचिदा • पश्येत्तदाऽप्यभिमन्त्रये-त्मानमुद्रके तेति समन्त्रकं विधानं, ऋतुमती स्त्रिय-मभित्रम्योपमन्त्रयेतेति विधानं, आप्लुती सत्यपि सा चेदस्मे मैथुनं कर्तुं न द्या-त्तदा तां वशीकर्तमुपायप्रतिपादनं, तत्र मंत्रस्य प्रदर्शनं, यदा च स्त्री म्लत एवानुकूला तदोक्तमन्त्रे ऊहप्रदर्शनं च, ततः स यामिच्छेदियं मां कामयेत तदा तस्या उपस्थमभिमशोदिति सम-न्त्रकं सप्रकारकं विधानं, ततः स थामि-च्छेदियं मे स्त्री गाभिणी मा भूदिति तदाऽभिप्राण्यापान्यादिति सप्रकारकं विधानं, ततः स यदीच्छे-दियं मे स्त्री गर्मिणी भवत्विति तदा-ऽपान्याभिप्राण्यादिति समन्त्रकं सप्रका-रकं विधानं, ततो यस्य जायायै जारः स्यात्तं चेद्वेष्थात्तदा तम्प्रत्याभिचारिको-पाययोजनस्य समन्त्रकं सेतिकर्तव्यताकं विधानमुक्तोपायफलप्रदर्शनं च.

पृष्ठाङ्काः

पृष्ठाङ्काः

बा॰ विषयाः प्रसङ्गाद्रजस्वलायाः स्त्रियो वर्तनधर्माणां निरूपणं, ततः क्रमेण गौरत्वविशि-ष्टस्य पुत्रस्य-क्विष्ठस्विषङ्गलस्विशि-ष्ट्रस्य पुत्रस्य – इयामवर्णत्वलोहिताक्षत्व-विशिष्टस्य पुत्रस्य-पांडित्यविशिष्टाया दुहितु:-पाण्डित्यप्रख्यातिप्राग्हम्यैक-पाठित्वादिविशेषगुणविशिष्टस्य पुत्रस्य चोत्पादनेच्छायां तत्तदर्थे सेतिकर्तब्यता-कस्योपासनस्य पर्यायशोऽभिधानं, तत्रा-न्तिमे पर्यायस्थोपाये होमादिविशेषेति-कर्तव्यताया अभिधानं, तत्रापि सन्नि-वेशकाले " अमोऽहमस्मि " इत्यादि-मन्त्रेणाभिषयेतेति विशेषस्याभिधानं. ततः सप्रकारकं समन्त्रकं गर्भाधान-कर्मणो विधानं, ततः सप्रकारंक सम-न्त्रकं सोध्यन्तीकर्मणो विधानं, ततः सप्रकारकं समन्त्रकं जातस्य कर्मणो विधानं, ततो ज!तस्य कुमारस्य सप्र-कारकं समन्त्रकमायुष्यकरणनामकरण। योर्विधानं, तत्र कुमारस्य समन्त्रकम्-भिमरीनविधानं,तन्मातुश्च समन्त्रकः।भि-मन्त्रणविधानं, ततो जातस्य कुनारस्य मात्रे प्रदानं विधाय माता च तस्मै स्तनं प्रयच्छतीति समन्त्रकं स्तन्यप्रदान-विधानं, ततोऽनेन विधिना मन्त्रवतु-र्भाधानजातकमीदिना जातः संस्कृतश्च पुत्रः पित्तरं पितामहं वाऽतिशेते इति

ब्रा॰ विषयाः

363

368

तस्य पुत्रस्य प्रशंसार्थमर्थवादकथनं, ततः समस्तकर्मज्ञानोभयकाण्डात्मकस्य वेदविज्ञानस्य य आचार्यशिष्यपरम्परा-द्योतकः स्त्रीप्रधानत्वाद्गुणविशेषाभि-व्यञ्जको विद्यावंशस्तस्य निरूपणं, वाजस-नेयेन याज्ञवल्क्येन प्रवचनविषयी-कृतानामेषां यजुषां वैशिष्ट्यामिधानं चेत्यादि. 306--368

इति षष्ठोऽध्यायः ।

इति खिलकाण्डं समाप्तम्। इति पडध्याय्या बृहदार्ण्यकोपनिषदो विषयानुक्रमणिका समाप्ता । इति चतुर्दशकाण्डात्मकस्य माध्यन्दिन-शतपथब्राह्मणस्य विषयानुक्रमणिका परिसमाप्ता ।

अथ परिशिष्टसूची।

१ अथास्य बृहदारण्यकोपनिषदः स्वाध्याय-प्रवचनादौ-आद्यन्तयोः पठ्यमानायाः शान्तरभिधानम्

२ स्वाध्यायप्रवचनान्ते पठचमानस्य स्वाध्यायानिराकरणस्याभिधानम्

३ स्वाध्यायोचारणपरिभाषावेदकं व्याख्या-सहितं प्रतिज्ञासूत्रम् 399-799

४ स्वाध्यायस्वरपरिभाषावेदकं व्याख्या-सहितं भाषिकसत्रं चेति. 300-370

इति परिशिष्टसूची।

इति श्रीगोदातिटनीतटनिकटवर्तिश्रीमन्नासिकमहाक्षेत्रवासिना " वारे " इत्युपनाम्ना ज्योति-विज्ञयराममपौत्रभट्टात्याजीस्रिपौत्रवैदिकतिलकपटसंभूषिताण्णाशास्त्रिस्तुना"काव्य-तीर्थमीमांसकविद्याभरण " इत्युपाधित्रयवता श्रीधरशर्मणा प्रायो भाष्यस्था-वतरणिकाद्यनुसारेण कचित्स्वमितंवैभवेन च सम्पादिता चतुर्दश-काण्डात्मकमाध्यन्दिनशतपथबाह्मणस्य विषयानुक्रमणिका परिसमाप्ता ।

॥ इति ॥

## अथ चतुर्दशकाण्डान्तर्गतबृहद्गरण्यकोपनिषदि अकाराद्य-नुक्रमेण विशिष्टनान्नां सूची.

| नामानि.                          | अ. त्रा. क.                   | नामानि, अ. त्रा. क,                                   |
|----------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------|
| अग्नि:                           | १।४।१५, २।२।२                 | आरुणिः ( उदालकः ) २ । ५, २३                           |
|                                  | 319178, \$1318                | ्।३।७,६।४।४                                           |
|                                  | ६।४।१९,६।४।२४                 | आरुणेयः (श्वेतकेतुः) ६।२।१                            |
| अग्निर्वेश्वानरः                 | १।१।१, ५।९                    | इन्द्रः १।४।११,२।२।२                                  |
| भजातरात्रुः ( राजा )             |                               | २। ५। १९, ३। ९। २,६                                   |
| अत्रिः                           | 71718                         | <b>४।२।२,६.</b> ४।२३                                  |
| अथर्ववेद:                        | २।४।१०,४।१।२                  |                                                       |
|                                  | 81 ५ । ११                     |                                                       |
| अदितिः                           | १।२।५                         | इन्यः ४।२।२,३                                         |
| अध्वर्युः                        | ३।१।४                         | इला (डा) ६।४।२८                                       |
| अन्तर्यामिः                      | 310                           | उदङ्कः ( शौल्वायनः ) ४।१।३                            |
| अनुमति:                          | ६ । ४। १९                     | उदालकः ( आरुणिः ) ३।७।१,२३                            |
| अनुष्ट्प                         | 918819                        | ६।३।७,६।४।४                                           |
| भयास्यः ( आङ्गिरसः )<br>अश्वमेधः | ११३।८, १९।२४                  |                                                       |
| अश्वमधः                          | १ 1 १ 1 १, १ 1 २ 1 ७          | उद्गीयः १।३।१-७-२४।६।३।४                              |
| अश्वलः ( होता )                  | ३। ४। २ इत्यादिषु             | उपनिषद् २ । ४ । १०,३ । ९ । २६<br>४ । १ । २,४ । ९ । ११ |
| अश्विनी                          | ३   १   २, ५<br>२   ५   १६-१९ |                                                       |
|                                  |                               | डघस्तः (चाक्रायणः) ३।४।१,२<br>ऋग्वेदः (ऋक्) १।२।५,    |
| असुरा:                           | १।३। १। २। १                  | १   १   १, २   ४   १०,४   १   १,                      |
| <b>अ</b> क्षरम्                  | 31/1/819188                   | 819188,918818                                         |
|                                  |                               | क्षत्रियः २ । १ । १ ९, १ ४ । १ १, १ ४                 |
| आङ्गिरसः ( अयास्यः )             | 3   3   1                     | क्तबन्यः (आधर्वणः) ३।७।१                              |
|                                  | १।३।८,१९।२४                   | कश्यपः २।२।8                                          |
| आथर्वणः ( दध्यङ् )               | २। १। १६-१९                   | कहोलः (डः) (कौषितकेयः) ३। ५ ईः                        |
| आधर्वणः ( क्रबन्धः )             | ३।७।१                         | कात्यायनी २ । ४ । १                                   |
| आत्मा                            | प्रायः सवेत्र.                | काप्यः (पतञ्चलः) ३।३।१,३।७।१                          |
| आदर्याः                          | १।४।१२, ३।९।५                 | कुरुपञ्चालाः ३।९।१९,४                                 |
|                                  | <b>६ 13 180, 88</b>           | 81918, 7, 31819                                       |
| जातमागः ( जारकारिक               | :) ३।२।१,१३                   | कुमारहारितः ६।४।४                                     |

| नामानि.                         | अ. त्री. क.                   | नामानि,         |                  | अ. त्रा. क.      |
|---------------------------------|-------------------------------|-----------------|------------------|------------------|
| कौरव्यायणीपुत्रः                | 918                           | पूषा            | १।४।             | १३, ५ । १५ %.    |
| गन्धर्वः १।१                    | 12,31318                      | पेङ्गयः ( मधुकः |                  | ६।३।८,९          |
| गन्धवलीकः ६।                    | 8,813133                      | पौल्कसः         | 0.0188           | 813133           |
| गर्दभीविपीतः ( भारद्वाजः )      | 81819                         |                 | 8 1 3 1 8 . 8    | 19188-38         |
| गायत्री ( छन्दः )               | 918818-6                      |                 |                  | 9 1 7 1 8, 9 13, |
| गार्गी (वाचक्तवी)               | 318,316                       |                 | •                | 3 13, \$1817, 78 |
| गार्ग्यः ( दसबालािकः )          | २।१इ.                         | प्रजापतिलोक:    | •                | 3   33. 3   8    |
|                                 | 8, 31012,7                    |                 | लिः ) ( पञ्चालान |                  |
|                                 | २ । ४ इत्यादिषु.              | राजा )          |                  | £1818            |
| चाकायणः ( उषस्तः )              | ३। ४। १,२                     | प्रस्तोता       |                  | १।३।२८           |
| चाण्डातः                        | 8   3   22                    | ਧਾਰਣ•           |                  | 918818           |
| चूलः (डः ) (भागवित्तिः)         | ६। ३।९।१०                     | वर्कः (वाष्णीः  | )                | 81818            |
| चैकितानेयः ( ब्रह्मदत्तः )      | १।३।२४                        | ਰਵਾ             |                  | प्रायः सर्वत्र   |
|                                 | 18, 7, 818,                   | वद्या           |                  | 31118            |
| जमदग्निः                        | ४   ३, ४   ४   ७<br>२   २   ४ |                 | केतानेयः )       | १।३।२४           |
|                                 | £ 1 ₹ 1 १ °, १ १              |                 |                  | १।३।२१           |
| जाबालः (सत्यकामः)               |                               |                 | ६। २             | । १५, शशाद्य,    |
|                                 | 3   7   8,83                  |                 | त्र              | ६, ४।४।२३        |
| जित्वा ( शैलिनिः )              | 8   8   3                     |                 | ३।७।             | १, ४ । ४ । ८,९   |
| जैवलिः ( प्रवाहणः पश्चालानां रा |                               |                 | २ । १ ।          | १५,१।४।१५        |
| विष्टा                          | \$ 1 8 1 <b>2</b> 8           |                 | 319,818          | 179,8171         |
| त्यम्                           | 31910                         |                 |                  | १।३।२०           |
| दध्यङ् ( आथर्वणः )              | 3   4   18 \ - 8 \            | भरद्वाज:        |                  | २।२।४            |
| दूर                             | 81316                         | भागवित्तिः (    | चूलः ) ( डः )    | ६।३।९,१०         |
| द्दावालाकिः                     | 7 1 8 5                       |                 | र्दभीविपीतः )    | 8 1 5 1 6        |
| धाता                            | € 1 8 1 <b>२</b>              |                 | ायनिः )          | 31318,           |
| नाकः (मौद्गल्यः)                | £181                          |                 | 31               | ६।१,३।७।१        |
|                                 | 81718                         |                 | यः )             | \$ 1 3 1 C,      |
| , ,                             | 1 ३ । १, ३ । ७।               |                 |                  | 81818            |
|                                 | 188, 2121                     |                 |                  | 61816.           |
| पारीक्षिताः                     | 3   3                         |                 | 8                | 17, १ 1818       |
|                                 | 818,81913                     | र, मैत्रेयी     | २                | 1819-3,81        |
|                                 | €, २1 9, 91 89°               | 13              | ·                | \$181            |

| नामानि.                   | अ. ब्री. क.              | नामानि.               | अ. त्रा. क.         |
|---------------------------|--------------------------|-----------------------|---------------------|
| यजुर्वेदः ( यजुः )        | १।२।५,१।५।५,             | विष्णु:               | E18138              |
|                           | ५,४।१।२, ४।५।११,         |                       | 13177,81919         |
|                           | (३१२,५११४। र ।,६१५१३     |                       | 319,818180          |
| यमः १।४।                  | ११, ३1९ 1२१, 9 1 १9      | शूद:                  | १ 1 8 1 १ 3, १ %    |
| याज्ञवल्क्यः              | 11813, 218,              |                       | <b>\$1718</b>       |
|                           | ६।३।७,८                  |                       | 81112               |
|                           | इत्यादिषु-प्रायः सर्वत्र | शौल्वायनः ( उदङ्कः )  | ४।१।३               |
| राजसूयः                   | 18181                    |                       | १।१।६,६।३।११        |
| रुद्र: १                  | 18188, 31313             |                       | <b>६</b>   ८   २७   |
| रुद्राः १।                | 8 1 8 7, 3 1 9 1 7,8     | सविता ६। इ            | ६।६,६।४।१९          |
| लाह्यायनिः ( भुज्युः )    | 31318,7                  | साम १ । ३ ।           | 1 77, 8 1 8 1 8, 7, |
| वरुण: १                   | 18188,319177             |                       | 918313              |
| वसवः १।                   | 8187,31917,3             | सामवेदः १।            | २19, १   ३   २२     |
| वसिष्ठः                   | 31718                    | १।५।५,२               | 18180,81812,        |
| षाजपेयः                   | <b>६181</b> 3            | 819                   | 1 88, 9 1 8 1 7     |
| षाजसनेयः ( पाज्ञवल्क्यः ) | ६।४।३३ इ.                | सामश्रवाः             | 31813               |
| वामदेव:                   | 618160                   | सावित्री (गायत्री ) ५ | । १४। ५,६। ३।६      |
|                           | !२२, ३।७।२,६।४।२२        | <b>सु</b> धन्वा 💮 💮   | 31818               |
| वार्ष्ण: ( वर्कु: )       | 81618                    | <del>सूर्यः</del>     | 118150              |
| विदग्धः ( शाकत्यः )       | ३।९,४।१।७                | सोमः ( सोमराजा ) १    | । ३ ।२४,१।४।११,     |
| विराद्                    | 81713                    | २ । १ ।               | १५, ३।९।२३,         |
| विश्                      | १   ४   १२, १४           | ६।२।९,                | १०, १६,३   ३   ३    |
| विश्वामित्रः              | 21218                    | होता                  | 31813               |
| विश्वावसुः                | \$18139                  | इति बृहदारण्यकोपनि    | षद्यकारानुक्रमेण    |
| विश्वेदेवाः               | १   8   १२               | विशिष्टनाम्नां सूची   | समाप्ता ।           |

इति श्रीगोदातिटनीतट्निकटवृतिश्रीमन्नासिकमहाक्षेत्रवासिना '' वारे '' इत्युपनाम्ना ज्योतिर्विज्ञयरामप्रपात्रभद्दात्याजीस्रिरिपोत्रवैदिकतिलकपदसंभूषिताण्णाशास्त्र- स्तुना " कान्यतीर्थमीमांसकविद्याभरण '' इत्युपाधित्रयवता श्रीधरशर्मणा संकलिता माध्यन्दिनशतपथम्नाह्मणस्य चतुर्दशकाण्डान्तर्गता अकाराद्यनुकमविशेष्टा विशिष्टनामां सूची परिसमाप्ता॥

## अथ बृहदारण्यकोपनिषत्स्थकाण्डाध्याय-प्रपाठकत्राह्मणकण्डिकानामनुक्रमणिका ।

G D CO

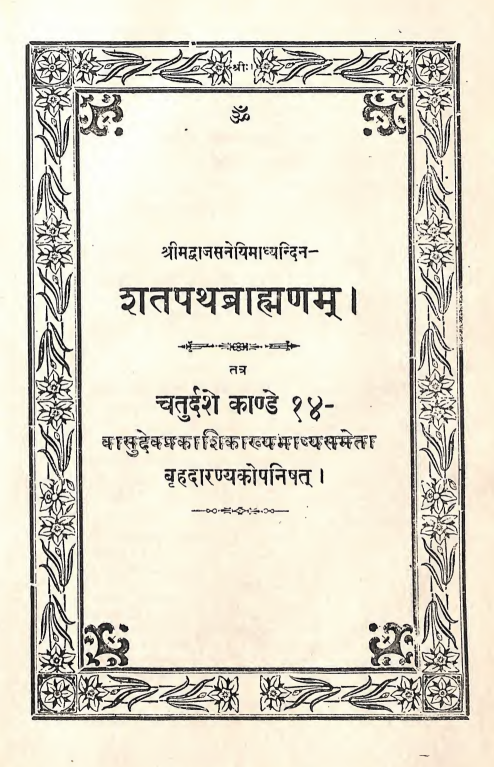
| काण्डानि.                                       |                        | पृष्ठांकाः                   | अनुक्रमांकः ब्राह्मगनामानि        | कण्डिक       | ाङ्कः पृष्ठाङ्कः |
|-------------------------------------------------|------------------------|------------------------------|-----------------------------------|--------------|------------------|
| १ -प्रभ्वाज्ञानिमागमप्रधानं                     | द्यायायं मधु           | काण्डम्।१                    | ११-गागीबाद्ययम्                   | 2            | 119-114          |
| २-सुहृदुपदेशनिमोवपत्तिप्रधानं द्याच्यायं याज्ञ- |                        | १२ - जटरस्थनैश्वानरोपासना    | - ,                               |              |                  |
| वल्क्यकाण्डं वा मुनिक                           | ाण्डम् <b>।</b>        | ९९                           | <b>ब्रा</b> सगन्                  |              | २३८              |
| ३-सारभूनं द्याःयायं खिलकाण्डम् । २२५            |                        |                              | १३-व्यसादेव्याधस्तपस्वीप          | सना-         |                  |
|                                                 |                        |                              | ब्राह्मगम्                        | 8            | २३८ <b>-२१९</b>  |
| १प्रथमोऽध्यायः                                  | १प्रथ                  | मः प्रपाठकः                  | १४-इंयेछश्रेष्टत्राक्षणं वा प्राप |              |                  |
| २ द्वितीयोऽच्यायः                               | े २द्विती              | थः प्रपाठकः                  | <b>ब्राह्मणम्</b>                 |              | २६४-२७१          |
| ३तृतीय्ोऽध्यायः                                 | ३- <b>-</b> तृती       | यः प्रपाठकः                  | १५-ज्योतिर्बाह्मणम्               |              | 187-166          |
| ४ -चतुर्थोऽध्यायः                               | ४चतु                   | र्थः प्रगठकः                 | १६-ज्यनब्राह्मणं वा स्रविद्य      |              |                  |
| ५पञ्चमोऽच्यायः                                  | ५पञ्च                  | मः प्रपाठकः                  | उपसंहारत्राञ्चणम्                 | A            | -                |
| ६षष्ठोऽध्यायः                                   |                        |                              | १७-दमदानदयेति त्रिकोपदेः          |              | 774-47           |
| तत्र बाह्मणानामका                               | राचनुक्रमे             | ण सूची.                      | १८'—पञ्चाग्निविद्यानाह्मणं वा     | धेतकेतु-     |                  |
| अनुक्रमांकः ब्राह्मणनामानि.                     | कण्डिका ₹              | : पृष्ठाङ्कः                 | ब्राह्मणम्                        | १९           |                  |
| १-अजातरात्रुत्राद्यणं वा                        | पर्यङ्कविद्या-         |                              | १९-प्राणोवासनात्राह्मणम्          | 8            | 385-588          |
| <b>ब्राह्मणम्</b>                               | 23                     | ९७-६६                        | २०-पुत्रमन्यकर्मत्राह्मणम्        | \$ \$        | २७८-२९२          |
| २-अन्नप्राणयंशिकत्रहोपा                         | सनाविधायकं             |                              | २१-पुरुषविधवासणं वा सृ            | ष्टेत्राह्मण |                  |
| ब्राह्मगम्                                      | व्                     | 780-787                      | वा आत्मब्राह्मणम्                 |              | 18-29            |
| ३अश्वलबाह्मगम्                                  |                        |                              | २२- भुज्यु शङ्गणम्                | 3            | 305-360          |
| ४-आर्तभागबाह्मणं वा ज                           | गरत्कारव-              |                              | २३-मधुत्राह्मणम्                  | 77           | < <b>१-</b> ९४   |
| <b>ब्राह्मणम्</b>                               | 88                     | 807-800                      | २४-मनोमयपुरुवत्रद्धोपासना         | ब्राह्मणम् १ | 739-730          |
| ५—उदालकनाह्मणं वा अ                             | न्तयामित्रा <b>स</b> प | ıi –                         | २५-मूर्ताम्तिबाह्मणम्             | 88           | 01-08            |
| वा सृष्टिप्रवेशत्राह्मणम्                       | 38                     | ११७-१२9                      | २६-मैत्रेयीत्राह्मणम्             | 18           | 98-65            |
| ६-उद्गीथनाहाणं वा वैरा                          | ज-                     |                              | २७याज्ञवल्क्यमैत्रंयीसंवादश       | ा० २         | ( २१३ – २२४      |
| त्राह्मणम्                                      | ३३                     | 9-98                         | २८वाचक्नवीब्राह्मणं वा अ          | भरत्राक्षणं  |                  |
| ७-उषस्तब्राह्मणं वा निर्गु                      |                        |                              | वा सृष्टिप्रवेशत्राह्मणम्         | 83           | 124-115          |
| त्राह्मणम्                                      | . 8                    | 183-888                      | २९विद्युद्धहोपासनात्राक्षणम       | 1            | 284              |
| ८-कहोडत्रः सगं वा निर्गुणब्रह्मविद्या-          |                        | ३०-वेदत्रयीवाग्धेनूपासनात्रा |                                   | 280          |                  |
| त्राह्मणभ्                                      | 8                      | 888-888                      | ३१-शाक्त्यबाह्मणं वा शाक          | ल्य-         |                  |
| ९-कूर्चब्राह्मणन्                               | 8                      | 198-188                      | प्रन्थो वा                        | 38           | 137-186          |
|                                                 |                        |                              | ३२शान्तिब्राह्मणम्                |              | 779-778          |
|                                                 |                        |                              |                                   |              |                  |

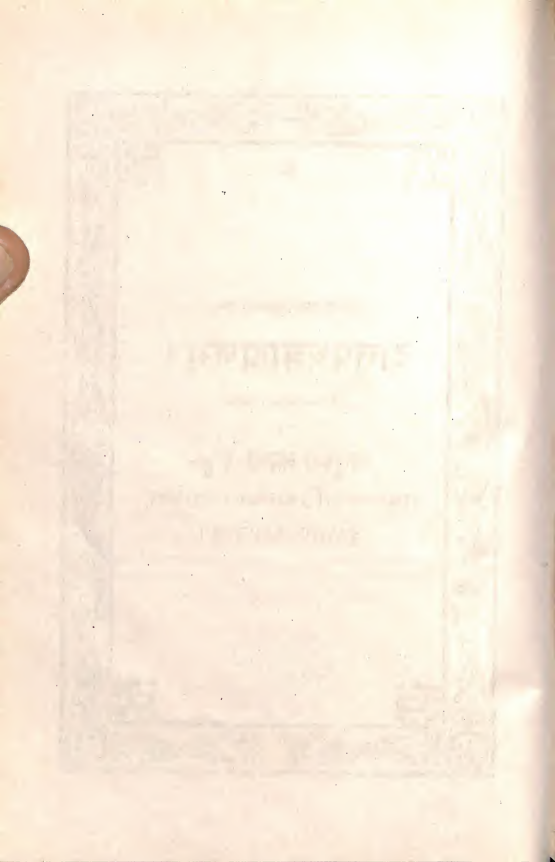
| अनुक्रमाङ्कः ब्राह्मणनामानि, कण्डिकाङ्कः पृष्टाङ्कः     | अनुकमाङ्कः ब्राह्मगनामानि     | . कण्डि | माङ्कः पृष्ठाङ्कः  |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------|---------|--------------------|
| <b>२२</b> शारीरकत्राक्षणम् <b>२</b> १ २३२१४८            | ३-अक्षरत्राह्मणम्             | १२      | १२५-१३२            |
| <b>३४</b> श्रीमन्थकर्मत्राह्मणम् २२ <sup>°</sup> २७१२७८ | ४आत्मत्राह्मणम्               | 3 8     | 18-39              |
| ३९षडाचार्यब्राह्मणं वा                                  | ५उदङ्कनाह्मणम्                | 99      | १४९१५६             |
| उदङ्कत्राह्मणम् १९ १४९१५६                               | <b>६उपसंहारब्राह्म</b> गम्    | 8       | 98-98              |
| ३६-सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुतिब्राह्मणम् २३२२३५             | ७जारत्कारवत्राह्मगम्          | \$8     | १०२-१०७            |
| ३७सप्तान्नब्राह्मणं व। संवर्भविद्या-                    | ८निगुणब्रह्मविद्यात्राह्मणम्  | 8       | १११११२             |
| त्राह्मणम् ३४ ३६५३                                      |                               | 8       | ११३-११8            |
| ३८सर्वान्तवाद्यगं वा शिशुन्नाद्यगम् ६७-७०               | ९निर्गुणात्मविद्यात्राह्मणम्  | •       |                    |
| १९-सर्वासामुपासनानां गतः फलस्य                          | १ ८ — पयङ्ग विद्यात्राह्म गम् | २३      | q ७ ६ <del>६</del> |
| च विधायकं ब्राह्मणम् १ २३९२४०                           | ११- प्राणविद्यात्राह्मणम्     | १५      | २६४-२७१            |
| ४०-सूर्यान्योरपस्थानब्राह्मणम् १ २२९                    | १ २वैराजब्राह्मणम्            | ३७      | १-१६               |
| <b>४१ - ह</b> दयंत्रह्मोपासनम् १ २३०                    | १ ३ - शाकल्पप्रन्थः           | इ ४     | १३२-१४८            |
| ४२ - हृदयत्रक्षणः सत्यमित्युपासना-                      | १४ -शाण्डिल्यविद्याप्रन्थः    |         | २३६-२५१            |
| विधित्राह्मणम् १ २३१                                    | १५शिशुत्राह्मणम्              | Ę       | € ७७०              |
| तर्वेकेकस्य बाह्मणस्य नेके पर्याया-                     | १६धेतंकेतुत्राक्षणम्          | १९      | २५२-२६३            |
| स्तेषामप्यकाराद्यतुक्रभेण सूची.                         | १ ७ संवर्गविद्यात्राक्षणम्    | ३४      | ३६- ५३             |
| १अन्तर्यामित्राह्मणम् ६१ ११७१२५                         | १८ सृष्टित्राह्मणम्           | ३१      | १६३५               |
| रअविद्यासंसारतस्वप्रदर्शकं                              | १९सृष्टिप्रवेशत्राह्मणम्      | ३१      | १०७१२५             |
| ्त्राह्मणम् ३ ५४ -५६                                    | २०- सृष्टिप्रवेशत्राह्मणम्    | 85      | १२५-१.३२           |

इति बृहदारण्यकोपनिषत्स्थवाह्मणानामकाराद्यनुक्रमणिका समाप्ता ।

इति श्रीगोदात्तिटिनीतटिनकटविश्वीमन्नासिकमहाक्षेत्रवासिना " बारे " इत्युपनाम्ना श्रीमदैदिकतिलकपदभागण्णाज्ञास्त्रिसूनुना " काव्यतीर्थमीमांसकविद्याभरणा " इत्युपाधित्रयभाजा श्रीधरद्यर्पणा संकलिता बृहद्वारण्यकोपनिषत्स्य-ब्राह्मणानामकाराद्यनुकमणिका परिसमाप्ता ।







## अथोत्तराख्ये भागे चतुर्दशे काण्डे षडध्यायी बृहदारण्यकोपीनषत् ।

りる意思を同

## तत्रादिमं व्यध्यायं मधुकाण्डैम् ।

\*\*\*\*\*

अथ प्रथमोऽध्यायः प्रारम्यते।

तत्र प्रथमेऽध्याये प्रपाठके च प्रथमं ब्राह्मणम्।

---×16331/x---

## द्रया ह प्राजापत्याः । (०) देवाश्चासुराश्च तुतः कानीयसाऽएउ देवा ज्यायसा ऽअसुरास्तुऽ एषु लोकेष्वस्पर्दन्त ॥ १ ॥

उद्गीथबाह्मणम् । वैराजबाह्मणं वा ।

दया ह प्राजापत्याः । देवाश्चासुराश्च । ततः कानीयसा एव देवाः । ज्यायसा असुराः । त एषु लोकेष्वस्पर्धत ॥ १ ॥

### श्रीमद्वासुदेवब्रह्मभगवत्कृतं वासुदेवप्रकाशिकारुयं भाष्यम् ।

ॐ नमो ब्रह्मादिभ्यो ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्तृभ्यो वंशार्षभ्यो नमो गुरुभ्यः ॥

द्वा ह प्राजापत्या इत्येवमाद्या षडध्यायी माध्यन्दिनीयत्राक्षणोपनिषत् । तस्या इयमल्पग्रंथा वृत्ति-रारम्यते । उपनिषच्छव्देन मुख्यया वृत्त्या त्रक्षविद्येव वाच्या । उप समीपस्थं प्रत्यगात्मेकत्वं नीति निश्चितं सत् तत्पराणां सहेतुं संसारं सादयतीःयुपनिषदिति व्युत्पत्तेः । ग्रंथस्तु विद्यासमर्थकत्वेनोपचारादुपनिषदित्युच्यते । वृहत्त्वज्ञास्य त्रक्षविद्याहेत्नामन्तरङ्गवहिरङ्गभूतानां वहूनामिहोपदेशात् अर्थतो ग्रंथपरिमाणतश्च बहुत्वात् । आर-ण्यकत्वज्ञास्य नियमपूर्वकमरण्येऽन्त्र्यमानत्वात् । अथ कर्मकाण्डज्ञानकाण्डयोर्नियतपौर्वापये संबन्धोऽभिधीयते । विद्योत्पत्त्यपेक्षितिविवेकवैराग्यशमदमादिमुसुक्षत्वसम्पत्तिहेतुसम्वद्यद्विसम्पादकतया कर्मकाण्डस्य प्राथम्यम् । तज्ज-नितस्रद्वयपेक्षया तत्त्वज्ञानजनकत्वात् ज्ञानकाण्डस्य नियतमुत्तरमावित्वमित्युपायोपेयमावः काण्डयोः संबन्ध

१-अस्य " उत्तरकाण्डम् " इत्यपि नःमान्तरम् । " ततः षष्टियथं कृत्स्नं सरहस्यं ससंप्रहम् । चक्रे सपिरशेषं च सोत्तरं च प्रहर्षतः " ॥ इति ( म. भा. शां. प. मो. ध. ४३ । १६ ) इत्यत्र प्रतिपादितम् ॥

२-इयमुपनिषन्मान्यन्विनब्राह्मणोपनिपदिति नाम्नाऽपि प्रसिद्धा ।

३-अनयोर्द्वयोरध्याययोर्मधुविद्याप्रतिपादकत्वान्मधुकाण्डामिति संज्ञा व्यवहारार्था ।

४-अस्या बृहदारण्यकोपनिषदः श्रीमत्सायणाचार्यकृतं भाष्यं विद्यत इति "वषा वा अश्वस्य० "-" नैवेह किञ्चनाप्रे० " (श. प. १०। ६। ४। ५।) इत्येतद्वाद्वाणद्वयमधिकृत्य-" अक्षरार्थस्तु-अत्तरत्र बृहदारण्यके " तथा प्रदर्ग्य-धर्मभेदपायित्वत्तं प्रकृत्य-" एतवोत्तरिसम्रष्ट्याये स्पष्टियेष्यते " (श. प. १४ (१) १। २। १६) इति श्रीसायणाचार्येरेवासकृतुक्तत्वाज्ञ्ञायते । परं तचान्विष्यापि नोपलभामहे स्म । यदि केषांचन महाभागानां सत्विष्ठित, तर्दायेत चेत्पुनसुद्रणावसरेऽवद्यं संयोषायि- ष्यामः । इति ॥

# ते ह देवाऽऊचुः। ( ह ) हन्तासुरान्यज्ञऽउद्गिथेनात्ययामेति॥ २॥ ते ह व्वाचमूचुः। ( स्त्वं ) त्वन्नऽउद्गायेति तथेति तेभ्यो व्वागुद्गाय-द्यो व्वाचि भ्रोगस्तुन्देवेभ्यऽआगायद्यत्कल्याणम्बद्ति तुद्यः सुने तेऽविदु-

ते ह देवा ऊचुः । हंत ! असुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति ॥ २ ॥ ते ह दाचमूचुः । त्वं न उद्गायेति । तथेति । तेभ्यो वागुद्गायत् । यो वाचि भोगः । तं देवेभ्य

<u>इति त्रुमः ॥ पूर्वमग्निरहस्यकाण्डसमाप्तावश्चमेधाग्नित्राह्मणाभ्यां ( श. प. १० । ६ । ४ । ५ । ) समुचितयोः</u> <mark>केवळयोर्वा ज्ञानकर्मणोर्मृत्य्वारममावः परं फलमित्युक्तम् ।</mark> अथेदानीम्मृत्य्वात्मभावसाधनभूतयोः कर्मज्ञानयो-र्थत उद्भवः तस्योद्भावऋस्योपास्यस्य प्राणस्य स्वरूपनिर्णयार्थमुद्भीथबाह्मणमारम्यते । प्राणोपास्तिर्हि ज्ञान-कर्मोत्पत्तिप्रतिबंबकीभूतरागाद्यप्रबस्तिहेतुः । तस्याः पाप्ममृत्य्वतिक्रमणावान्तरफळःवात् । कोऽसौ पाप्मा मृत्यः, कुतो वा तस्योद्भवः, केन वा तस्यातिक्रमणं कथं वेति वीक्षायामेतत्सर्वं स्पष्टियितुमाख्यायिकामनुसस्य द्वया हेत्यादिश्वतिः प्रवर्तते । अत्र हरान्दः पूर्ववृत्तावद्योतकः। प्रजापतिरान्दश्च भविष्यदुत्तिमाश्रित्य यजमानविषयकः। तथा च ' द्वयाः ' द्विप्रकाराः ' ह ' किल ' प्राजापत्याः ' प्रजापते हिरण्यगर्भस्य अतीतजन्मनि यजमानाव-स्थस्य अपसभूता गोलकावस्था वागादयः प्राजापत्याः । के ते द्विप्रकारा इत्यत आह**-देवाश्चासुराश्चे**ति । <mark>बाह्मीयज्ञानकर्मवासनावासिताः धोतनात्मका ट्वाः ।</mark> प्रत्यक्षानुमानजनितदृष्टप्रयोजकस्वाभाविकज्ञानकर्मन वासनावासिता असुराः । स्वेष्वेवासुषु रमणात् देवेभ्योऽन्यत्वाद्वा असुराः । नेन्द्रविरोचनादयः प्राणाधिकारा-दिसर्थ: | ' चौ ' समुचये । मिथः यस्माद्वागादीनामासुरी वृत्तिर्वहुला । ततस्तस्मात् ' देवाः कानीयसा एव ' अल्पीयांस एव कर्नीयांस एव । कार्नीयसाः । स्वार्थेऽणि वृद्धिः । अल्पा एव देवाः शास्त्रप्रवृत्तेरत्यंतं यत्न-दााच्यत्वात् । 'ज्यायसाः 'ज्यायांसो बहुतराः 'असुराः ' शास्त्रानाधेयस्वामाविकप्रवृत्तेर्बहुलत्वात् । 'ते ' देवासुराः ' एपु लोकेषु ' ब्रह्मादिस्थावरान्तेषु शास्त्रीयाशास्त्रीयज्ञानकर्मसाध्येषु निमित्तमूतेषु सत्सु 'अस्पर्कंत ' स्पर्झा कृतवन्तः । तेषां देवासुराणां साच्विकतामसवानुसारेण शमकामादिवृत्युद्भवाभिभवौ स्पर्झा । कदाचि-ध्प्राणानां शास्त्रजनितवृत्युद्धवादेवानाञ्चये सति धर्मवृद्धेर्वागाद्यपहितस्य यजमानस्य धर्मप्राधान्यादामानुषादा-प्रजापतेश्वीत्कर्षः । तद्विपरीतवृत्युद्भवाचासुराणां जये सति अधर्मवृद्धेरामानुषादारथाणोश्वापकर्षः । साम्ये च मनुष्यत्वप्राप्तिरित्यर्थः ॥ १ ॥

असुराणां बाहु त्यात् तैरिभभूयमाना अल्पा देवाः किं कृत्यन्त इत्यत आह—ते ह देवा ऊचुिरित्यादिना । 'ते देवाः ' असुरिप्तिभूयमानाः 'ह ' किल ' ऊचुः ' उस्तवन्तः । हन्तदानीमिरिमन्यन्ने ज्योतिष्टोमाख्ये उद्गीयेनोद्गीथकर्मपदार्थकर्तृप्राणस्वरूपाश्रयणेनासुरानस्यामातिगच्छामः । असुरानिभभूय स्वं देवमावं प्रति पद्मामहे इत्यन्योन्यमुक्तवन्त इत्यर्थः । उद्गीयकर्मपदार्थकर्तृस्वरूपाश्रयणञ्च ज्ञानकर्मभ्यां भवित । तत्र कर्म 'तदेतानि जपेत् " ( रा. प. चृ. १४ । १ । १ । ३० ) इति विधास्यमानं मन्त्रजपळश्चणम् । ज्ञानं तु इही ख्यायिकया परीक्ष्यमाणमञ्जुद्धवागादिप्रस्याख्यानेन प्राणोपासनरूपिस्सर्यः ॥ २ ॥

इह ग्रुद्धादिगुणविशिष्टप्राणविज्ञानस्य विधित्सितत्वात् तस्य स्वरूपनिर्द्धारणाय परीक्षाप्रकार आरम्यते -ते ह वाचमित्सादिकण्डिकाषट्केन । तत्र प्रथमं वाग्देवतापरीक्षामाह-ते ह वाचमूचुरिति । 'ते ' पूर्वोक्ता रनेन वै नऽउद्गात्राऽत्येष्यन्तीति तुमभिद्धृत्य पाप्मनाऽविध्यन्तस् यः स वाप्मा युद्रेवेद्मुप्रतिह्रपम्युद्दति सुऽएव सु पाप्मा ॥ ३ ॥

(प्माऽथ ) अथ ह प्राणुमूचुः । (स्त्वुं ) त्वुन्नऽचुहायेति तथेति वेभ्यः प्राणऽ बुद्गायद्यः प्राणे भ्रोगस्तुन्देवेभ्यऽञ्जागायद्यत्कल्याणञ्जिष्ठति तुदा-

आगायत् । यत्कल्याणं वदति । तदात्मने । ते अविदुः-अनेन वे न उद्गात्रा अत्येष्यंतीति । तम-भिद्धत्य पाप्मन। अविध्यन् । स यः स पाप्मा । यदेवेदममतिरूपं वदति । स एव स पाप्मा ॥ ३ ॥ अथ ह प्राणमूचुः । त्वं न उद्गायेति । तथेति । तेभ्यः प्राण उदगायत् । यः प्राणे भोगः । तं

देवाः 'ह ' उक्तप्रकारेण विनिश्वित्य ' वाचं ' वागिमगिननीमग्न्याख्यामेवोद्गानकर्त्री "असतो मा सद्गमय" ( श. प. वृ. १४ । १ । १ । ३० ) इत्यादिमन्त्रप्रकास्यां च देवतां मत्वा ' त्वं ' नोऽस्मभ्यं ' उद्गाय ' औद्गात्रं कर्म कुरु ' इत्यूचुः ' उक्तवन्तः । एवं देवैनियुक्ता वाग्देवता ' तथेति ' तथाऽस्विति तान्नियोक्तन् प्रति उक्त्वा स्वसामर्ध्यमिवचार्य उद्गानकर्तृत्वं मन्त्रप्रकाश्यत्वं चात्मनोऽङ्गीकृत्य तेभ्योऽधिभ्योऽर्धाय उदगा-यदुद्गानं कृतवती । कः पुनरनेन कर्मणा कार्यविशेषः कृत इत्यपेक्षायां-यथा प्रकृते ज्योतिष्टोमे द्वादशस्तोत्रा-त्मके उद्गात्रा त्रियु पवमानाख्येषु स्तोत्रेषु यजमानार्थमुद्गानं क्रियते । अवशिष्टेषु नवसु स्तोत्रेषु वाचनिका-र्विज्यफलकं स्वार्थं तद्ददत्रापि द्विविधमुद्गानमिति कथियुतुं तं तं कार्यविशेषमाह-यो वाचि भोग इति । 'यो वाचि ' निमित्तभूतायां सत्यां वागादिसमुदायस्य ' मोगः ' सुखविशेषः । ' तं ' ' देवेभ्यः, अर्थिभ्योऽर्थाय ' आगायत् ' उद्घानेन प्रापितवती । यत्पुनः ' कल्याणं ' शोभनं ' वदति ' यथाशास्त्रं वर्णानभिनिर्वर्त्तयितः ' तदात्मने ' स्वार्थमेव । तद्धि असाधारणं वह्निवाग्देवतायाः कर्म-यत्सम्यग्वर्णीबारणम् । एवं वाग्देवतायाः कल्याणवदनरूपासाधारणविषयासङ्गळक्षणं रंघस्यावसरं प्रतिलम्यासुराः स्वकार्योद्यक्ता जाता इत्याह—तेऽविद-रिति । 'ते ' असुराः कामादिप्रवृत्तेः देवैः रामादिना कृत्वा प्रच्याव्यमानाः देवहद्भतमिवदुर्विदितवन्तः । किन्तिदित्यत आह-अनेन वै नड उद्गात्राडत्येष्यन्तीति । 'अनेन वै उद्गात्रा ' शास्त्रजनितकर्मज्ञानरूपेण नोऽस्मान् स्वामाविककर्मज्ञानात्मकान् देवाः ' अखेष्याति ' अतिगमिष्यन्ति इखेवं विदित्वा तमुद्गातारं वाप्रूपं ' अभिद्रुत्य ' वेगेनाभिगम्य स्वेनासङ्गलक्षणेन ' पाप्पना अविध्यन् ' ताडितवन्तः संयोजितवन्त इति यावत् । एवमसुरै: प्रजापतेर्वाचि पाप्मा क्षिप्त इति कुतो गम्यते ? तत्राह्-स यः स पाप्मेति । 'यः स पाप्मा ' साधकावस्थस्य प्रजापतेर्वाचि प्रक्षितः । 'सः 'एषः अनुमानेन प्रत्यक्षीक्रियते । कोऽसौ 'यदेव 'येनैव प्रयुक्ता सती इयं वाग् इदमप्रतिरूपमन्तुरूपं शास्त्रप्रतिषिद्धं असभ्यद्भीवर्णनप्रेतादिवर्णनारतादि ' वदति '-'स एव '। य एवं प्रजासु प्रतिकृलवदनहेतुःवेनानुमितः 'स एव पामा '। सः कारणभूतप्रजापितवाचि गतः । तथा च-औद्यसकाराभ्यां कारणस्यं पाप्मानमन्द्य तस्यैव कार्यस्थत्वमुच्यते । उत्तरोभ्यां तु कार्यस्थ पाप्मानमन्द्य तस्पैव कारणस्यव्वमुच्यत इति भावः । कारणानुविधायि हि कार्यमिति ॥ ३ ॥

' अथ ह प्राणं '-प्राणदेवतां-' ऊचुः ' इत्यारभ्य ( कं. ४ ) ' एवमु खलु ' ( कं. ७ ) इत्यतः प्राक्तनो ग्रंथः समानार्थकः ॥ ४ ॥

५-स यः स पाप्मेति । स एव स पाप्मा इति । तृतीयादि कंडिकाषु आद्यावत्तरौ च सकारौ अवगंतव्यौ ।

त्मुने तेऽविदुरनेन है नऽउद्गात्राऽत्येष्यन्तीति तुमभिद्धत्य पाप्मुना-ऽविध्यन्त्स यः सु पाप्मा सुदेवेद्मुप्रतिरूपञ्जिघति सुऽएव सु पाप्मा ॥ ४ ॥

(प्राऽथ) अथ ह चुक्षुरूचुः। (स्त्वं) त्वुन्नऽचुद्गायेति तथेति तेभ्यश्च-क्षुरुद्गायद्यश्चक्षुषि भोगस्तुन्देवेभ्यऽआगायद्यत्कल्याणम्पुर्यति तुदा-त्मने तेऽविदुरनेन वे नऽचद्गाञ्चाऽत्येष्यन्त्रीति तुमभिद्वत्य पाष्मनाऽवि-ध्यन्त्स यः सु पाष्मा युद्देवेद्मुप्रतिरूपम्पुर्यति सुऽएव सु पाष्मा॥ ५॥

(प्नाऽथ) अथ ह श्रोत्रमूजः। (ह्तुं) त्वुत्तऽजुह्नायोति तथेति तेभ्यः श्रोत्रमुद्गायद्यः श्रोत्रे भ्रोगस्तुन्देवेभ्यऽ आगायद्यत्कल्याणध् शृणोति तदात्मने तेऽविदुरनेन वै नऽजद्गात्राऽत्येष्यन्त्रीति तमभिद्धत्य पाप्मनाऽ-विध्यन्तस् यः सु पाप्मा युदेवेद्मप्रतिरूपध् शृणोति सुऽएव सु पाप्मा॥६॥

(प्माऽथ ) अथ इ मुनऽऊचुः। (स्त्वं ) त्वन्नऽचुद्रायेति तथेति तेभ्यो मुनऽ चुद्गायद्यो मुनिस भ्रोगस्तुन्देवेभ्यऽञ्जागायद्यत्कल्याणध्र सङ्कलपुः

देवेभ्य आगायत्। यत्कल्याणं जिघ्नति । तदात्मने । ते अविद्धः-अनेन वै न उद्गात्रा अत्येष्यं-तीति । तमभिद्धत्य पाप्मना अविध्यन् । स यः स पाप्मा । यदेवेदमप्रतिरूपं जिघ्नति । स एव स पाप्मा ॥ ४ ॥

अथ ह चक्षुरूचुः। त्वं न उद्गायेति । तथेति । तेभ्यश्रक्षुरुद्गायत् । यश्रक्षुषि भोगः । तं देवेभ्य आगायत्। यत्कल्याणं पश्यति । तदात्मने । ते अविदुः—अनेन वै न उद्गात्रा अत्येष्यं-तीति । तमभिद्धत्य पाप्मना अविध्यन् स यः । स पाप्मा । यदेवेद्मप्रतिरूपं पश्यति । स एव स पाप्मा ॥ ५ ॥

अथ ६ श्रोत्रमूचुः । त्वं न उद्घायेति । तथेति । तेभ्यः श्रोत्रमुद्गायत् । यः श्रोत्रे भोगः । तं देवेभ्य आगायत् । यत्कल्याणं शृणोति । तदात्मने । ते अविदुः—अनेन वै न उद्घात्रा अत्ये-प्यंतीति । तमभिद्धत्य पाप्मना अविध्यन् । स यः स पाप्मा । यदेवेद्मप्रतिरूपं शृणोति । स एव स पाप्मा ॥ ६ ॥

अथ ह मन ऊचुः । त्वं न उद्गायेति । तथेति । तेभ्यो मन उदगायत् । यो मनसि भोगः । तं देवेभ्य आगायत् । यत्कल्याणं संकल्पयति । तदात्मने । ते अविद्वः अनेन वै न उद्गात्रा

अथ ह चक्षुरुचुः ॥ ९ ॥

अथ ह श्रोत्रमुचुः ॥ ६ ॥

अथ ह मनऽ ऊचुः । एताः कण्डिकाः स्पष्टार्थाः । कल्याणाकल्याणकार्यदर्शनात् अनुक्तेषु त्वगादिष्वपि

यति तुदात्मुने तेऽविदुरनेन वै नऽ उद्गात्राऽत्येष्यन्तीनि तुमभिद्धत्य पाप्सनाऽविध्यन्तस् यः सु पाप्सा युद्वेवदस्प्रतिहृतपुरं सङ्कल्यपति सुर एव स पाप्मैवम खुल्वेता देवताः पाष्मभिष्ठपासजन्नेवमनाः पाष्मना-ऽविध्यन् ॥ ७ ॥

( त्रुथ ) अथ हेमुमासुन्धम्त्राणुमूचुः । ( स्त्वुं ) त्वुन्नऽचुद्गायेति तथेति तुभ्यऽ एषु प्प्राणऽबुदगायुत्तेऽविदुरनेन वै नऽबद्गात्राऽत्येष्यन्त्रीति तुम-भिद्धत्य पाप्मनाऽविञ्यत्सन्तस् यथाऽइमानमृत्वा लोष्टो व्विष्व्युर्धेसतैः वुणुँ हैवु व्विष्वुणुँसमाना व्विष्वञ्चो व्विनेशुस्तुतो देवाऽञ्जभवन्परा-ऽसरा भुवत्यातम् ना प्राऽस्य द्विपन्धात्व्यो भवति युऽएवम्बेद ॥ ८ ॥

अत्येष्यन्तीति । तमभिदृत्य पाष्पना अविद्यन् । स यः स पाष्मा । यदेवेदमप्रतिरूपं संकलप-यति । स एव स पाप्मा । एवमु खल्वेता देवताः पाप्मभिरुपासुजन् । एवमेनाः पाप्मना-ऽविध्यन् ॥ ७ ॥

अथ ह इममासन्यं प्राणमृद्धः । त्वं न उद्गायेति । तथेति । तभ्य एष प्राण उदगायत् । ते अविद्धः-अनेन वै न उद्दात्रा अत्येष्यंतीति । तमभिद्रत्य पाप्मनाऽविव्यत्सन् । स यथा अरमानमृत्वा लोष्टो विध्वंसेत । एवं हैव विध्वंसमाना विष्वंचो विनेशुः । ततो देवा अभवन् । पराऽसुराः । भवत्यात्मना । पराऽस्य द्विषन् श्रातृच्यो भवति । य एवं वेद ॥ ८ ॥

असुरवेधोऽनुमीयते, इत्याह-एवयु खल्वेता देवताः पाप्मभिरुपासुजित्निति । ' एवं ' वागादिवदेव ' खलु ' अनुक्ता अपि ' एताः ' त्वगाटिदेवताः कर्मभूताः ' पाप्मिमः ' स्वैः स्वैरिन्द्रियासङ्गेरुपास्जन् संसर्गेकृतवन्तः असुरा इति शेषः । तेषामपि कल्याणाकल्याणस्पर्शवन्वात् । भेदभ्रमन्यावृत्यर्थमेतदेव व्याचष्टे-एवमेनाः पाप्मनाऽविध्यन्निति । एनास्वगादिदेवताः कर्मभूताः ' एवं ' वागादिवत्पाप्मना ' अविध्यन् ' विद्ववन्तोऽस्र इत्यर्थः ॥ ७॥

एवं वागादयो मृत्रोरतिक्रमणे असमर्था इति निश्चित्य अशरणाः सन्तो देवाः मृत्य्वतिगमनाय मुख्यं प्राणं प्रार्थितवन्त इत्याह-अथ हेममासन्यम्प्राणमू चुरिति । ' अथ ' वागादिषु नैरास्यानन्तरं ' ह इमं ' इत्यभिनयप्रदर्शनार्थम् । ' आसन्यं ' आस्नि आस्ये भवम।सन्यं मुखान्तर्बिलस्यं मुख्यम्प्राणमूचः इत्यादि समानम् । ततस्ते असुराः पूर्वाभ्यासवशात् मुख्यं प्राणमभिद्रुख 'पाप्मना ' उक्तलक्षणेन ' अविव्यत्सन् ' व्यथनं कर्तुमिष्टवन्तः । ते च दोषासंसर्गिणं सन्तं मुख्यं प्राणं स्वेनासङ्गदोषेण संसिस्क्षमाणाः सन्तः ' विष्वञ्चः ' नानागतयो विनेशुर्विनष्टा विध्वस्ताः इत्यन्वयः । तत्र कथमिवेति –' सः ' प्रसिद्धो दष्टान्तः । ' यथा ' लोके पाषाणचूर्णनाय प्रक्षिप्तः ' लोष्टः ' पांसुपिण्डः ' अश्मानं ' पाषाणः ' ऋत्वा ' गत्वा प्राप्य स्वयं 'विध्वंसेत ' विचूर्णीभयेत् ' एवं हैव ' एवमेव खलु ' विध्वंसमानाः ' विशीर्यमाणाः 'असराः' ते होचुः । क तु सोऽभूद्यो नऽइत्थमुसकेत्ययमास्येऽन्तरिति सोऽयास्यऽ आङ्गिरसोऽङ्गानाप्ट् हि रुसः ॥ ९ ॥

सा वाऽएषा देवता दूर्शम । दूरॐ ह्यस्या मृत्युर्दूरॐ ह वाऽ अस्मा-न्मृत्युभर्भवति युऽएवम्बेद् ॥ १० ॥

ते होचुः । क तु सोऽभूत् । यो न इत्यमसक्तेति । अयमास्येऽन्तरिति । सोऽयास्यः । आंगि-रसः । अंगानां हि रसः ॥ ९ ॥

सा वा एषा देवता दूर्नाम। दूरं ह्यस्यामृत्युः । दूरं ह वा अस्मान्मृत्युर्भवति ।य एवं वेद ॥१०॥

अपि विनष्टाः । असुरविनाशे सित यत् वृत्तं तदाह—ततो देवाऽअभवन्पराऽसुरा इति । ततस्तस्मादसुर-विनाशात् देवत्वप्रतिवन्धकपाप्मस्यो वियोगात् मुख्यप्राणाश्रयनलात् 'देवाः ' वागादयो वश्यमाणस्वस्वरूपेणा-ग्न्याचात्मकेन अभवन् '। 'असुराः ' 'परा ' अभवन् इत्यनुष्टिंगः । पराभूता विनष्टाः न पुनः प्रसेहिण इत्यर्थः । उक्ताख्यायिकाक्रमेण यजमानावस्थप्रजापतिवत् अन्योऽप्याधुनिकस्तत्प्राप्तिकासः (कं. १७) श्रुतिप्रकाशितेन मार्गेण मुख्यं प्राणमात्मत्वेनोपग्म्य " अहमस्मि प्राणः " इत्युपासीतेति सफलामुपासनां विद्धाति—भवत्यात्मना, पराऽस्य द्विपन्ञान् यो भवति य एवं वेदेति । 'एवं 'यथोक्तं वश्यमाणदूर्नान्न् मादिगुणं च प्राणं 'यो वेद 'उपास्ते । सः ' आत्मना ' प्रजापतिस्वरूपेण 'भवति '। अस्योपासकस्य प्रजापतित्वप्रतिपक्षभूतः पाप्मा 'द्विषन् श्रातृब्यः 'द्वेष्टा शत्रुर्यः स च पराभवति लोष्टवत् विशीर्यते इत्यर्थः ॥ ८॥

एवं वक्ष्यमाणत्वेन स्थितः अयास्याङ्गिरसद्भिर्गुर्णविशिष्टं प्राणकर्मकसुपासनं विधानपूर्वकं "भवत्या त्मना" (कं. ८) इत्यादिनोक्तम् । अथाख्यायिकामवानुस्तय विविधं फलं स्फ्टयति—ते होचुः इत्यारभ्य (कं. ९) अथात्मनेऽन्नाद्यम् (कं. १८) इत्यतः प्राक्तनेन प्रथेन । तत्र देवताभावफलासाधारणगुणकथ-नार्थमाह—ते इति । 'ते 'देवाः वागादयः प्रजापतिप्राणाः मुख्येन प्राणेन परिप्रापितदेवस्वरूपाः फलावस्थाः सन्तः 'ह ' इत्येवं ऊचुरुक्तवन्तः । किमित्याह—क् न्विति । 'नु ' इति वितर्के, 'यः ' नोऽस्मानित्यं असक्त संयोजितवान् देवभावायात्मत्येनोपगमितवान् । 'स क्व' किसमन् अभूदित्येवं लोकवदेवोपकारिणं स्मरन्तो विचार यमाणाः सन्तः ' अयं 'प्राणः 'आस्ये ' मुखे य आकाशः तिस्मिन्तन्तर्मध्ये प्रत्यक्षो वर्तत इति अध्यवस्यन्ति स्म । अनया आख्यायिकया गुणद्वयं सिद्धमित्याह—सोऽयास्य इति । यस्मादेवं वागादयः प्राणं 'आस्ये ' अन्तरुपलम्य अयमास्येऽन्तरिति व्याजहुः । तस्मात्स अयास्यः । अत एवाङ्गिरसः कार्यकारणानामात्मा । तत्र हेतुः—'हि ' यस्मात् ' अङ्गानां ' कार्यकारणानां 'रसः ' सारः । तस्मादाङ्गिरसः इत्यर्थः ॥ ९ ॥

प्राणस्य स्वतःशुद्धत्वेऽपि अशुद्धवागादिसंबंद्धादशुद्धत्वं स्यादिति राङ्कां वारयितुं पाप्महानिफलासाधारणगुणकं विशिष्टोपासनमाह—सेति । यां प्राप्यासुरा विनष्टाः । वै इति " अयमास्येऽन्तरिति" ( कं. ९ ) निर्द्धारिता

सा बाडएपा देवता । (ते ) एतासान्देवतानाम्याप्मानम्मृत्युमपहृत्य ख्त्रासुन्दिशामुन्तस्तुह्रमयुञ्चिकार तुदासाम्पाप्मुनो व्दिन्यद्धात्तुस्मा<mark>त्र</mark> जुनमियाञ्चान्तमियाञ्चेत्पाप्मानंमृत्युम्नववायानुति ॥ ११ ॥

सा बाऽएषा देवता । (ते ) एतासान्देवतानाम्पाप्मानम्मृत्युमपइत्याः थैना मृत्युमुत्यवहत् ॥ १२ ॥

(त्स) स वै व्याचमेनु प्रथमामुत्यवहत् । (त्सा) सा यदा मृत्युमत्य मुच्यत सोऽग्रिरभवुत्सोऽयुमिशः पुरेण मृत्युमृतिकान्तो दीप्यते ॥ ३३ ॥

सा वा एपा देवता, एतासां देवतानां पाप्मानं मृत्युमपहत्य, यत्रासां दिशामंतः, चकार । तदासां पाप्मनो विन्यद्धात् । तस्मात्र जनिमयात् । नांतिमयात् । नेत् पाप्मानं मृत्युम न्ववायानीति ॥ ११ ॥

सा वा एपा देवता, एतासां देवतानां पाप्मानं मृत्युभपहत्य, अथैना मृत्युमत्यवहत् ॥ १२ ॥ स वै वाचमेव प्रथमामत्यवहत् । सा यदा मृत्युमत्यमुच्यत । सोऽग्निरभवत् । सोऽयमिशः परेण मृत्युमतिकांतो दीप्यते ॥ १३ ॥

' सा वे एषा ' वर्तमानोपासकशरीरस्था प्राणरूपा ' देवता ' ' दूर्नाम '-दूरित्येवं ख्याता । अतः शुद्धा। क्यं दूर्नामलभिस्यत आह-दूरं हीति । 'हि ' यस्मात् , 'अस्याः ' प्राणदेवतायाः सकाशात् मृत्युरासङ्गलक्षणः पाप्मा 'दूरं 'दूरे भवति । एतद्गुणविशिष्टप्राणविदः फलमाह-दूरं हेति । 'यः ' एवमुक्तप्रकारेण विद्युद्धि-गुणं प्राणं वेदोपास्तं । असमादुपासकात् 'मृत्युः 'दूरं ह धै दूरे एव किल भवतीत्यर्थः ॥ १०॥

एतदेव स्पष्टयति—सा वा एपा देवतेति । उक्तार्था । ' एतासां ' वागादीनां देवतानां पाप्मानं ' मृत्यु-मपहत्य 'अपन्छिच यत्रासान्दिशामन्तः शास्त्रीयज्ञानकर्मसंस्कृतजनाधिष्ठितो देशो मध्यदेशः तरमाद्तिरिक्तो देशो ' दिशां ' प्राच्यादीनामन्तः परा काष्टा । तत्तत्र दिशामन्ते तदन्तस्थे जने च ' गमयाञ्चकार ' गमनं कृतवती । तत्तत्र दिगन्तस्थेऽन्त्यजने च ' आसां ' वागादीनां 'पाप्मनः' कर्मभूतान् ' विन्यद्यात् ' विविधं न्यग्भावेनाद्धात् स्थापितवती । तस्मात्तमन्त्यजनं ' न इयात् 'दर्शनसंभाषणादिभिनं संसुज्येत । तथा ' अंतं ' तज्जननिवास-स्थानं नेयात्र गच्छेत्। 'नेदिति 'परिभयार्थो निपातः। यदि अहं गच्छेयम् तदा 'पाप्मानं मृत्युं ''अन्व-वायानि ' अनुगच्छेयम् इति भीत्या जनमन्तं वा ' नेयात् ' न गच्छेत् शिष्टमात्र इत्यर्थः ॥ ११ ॥

संप्रति देवताभावफलमाइ-सा वा एषेति किष्डिक्या। 'अय' पापविमोकानन्तरं ' एनाः ' वागादि देवताः कर्मभूताः ' मृत्युं ' पूर्वेक्तमतीत्य अवहत्प्रापयत् स्वस्वमपारेच्छिन्नमान्यादिदेवताऽऽत्मरूपं प्रापितवतीत्यर्थः ॥ १२ ॥

एवं सामान्योक्तमतिवहनं प्रत्येकमाह-स वे वाचिमिति । 'सः 'प्राणः 'वाचमेव 'वारदेवतामेव 'प्रथमां ' उद्गातुरस्यन्तसंनिहितत्वात्प्रधानभूतामस्यवहत् प्रापयत् वहनं कृतवान् । 'सा' वाक् 'यदा 'यस्मिन् काले 'मृत्युं' (तेऽथ) अथ प्राणमृत्यवहत्। (त्सु) सु यद्या मृत्युमत्युमुच्यत सु व्वायुरभवत्सोऽयुम्वायुः पुरेण मृत्युमृतिकान्तः पवते ॥ १४॥

( तेऽथ ) अथ चुक्षुरुत्यवहत् । (त्त) तुद्यदा मृत्युमत्यमुच्यत सुऽआदि-त्योऽभवत्सोऽसावादित्यः पुरेण मृत्युमृतिकान्तस्तपति ॥ १५ ॥

(त्यु) अथ श्रोत्रमुत्यवहृत् । ( नु ) नुद्यद्वा मृत्युमत्युमुच्यत ता दिशोऽभवस्तु।ऽइमा दिशः पुरेण मृत्युमृतिकान्ताः ॥ १६ ॥

(न्ताऽञ्ज) अथ मनोऽत्यवहत् । (न्तु ) तुद्यद्या मृत्युमत्यमुच्यत सु चन्द्रमाऽञ्जभवत्सोऽसी चन्द्रः पुरेण मृत्युमतिक्रान्तो भात्येवुणुँ ह वाऽ एनमेषु देवता मृत्युमतिवहति युऽएवम्बेद् ॥ १७ ॥

अय प्राणमत्यवहृत् । स यदा मृत्युमत्यमुच्यत । स वायुरभवत् । सोऽयं वायुः परेण मृत्युमाति-क्रांतः पवते ॥ १४ ॥

अय चक्षुरत्यवहत् । तद्यदा मृत्युमत्यमुच्यत । स आदित्योऽभवत् । सोसावादित्यः परेण मृत्युमातिकांतस्तपति ॥ १५ ॥

अय श्रोत्रमत्यवहत् । तद्यदा मृत्युमत्यमुच्यत । ता दिशोऽभवन् । ता इमा दिशः परेण मृत्युमतिकांताः ॥ १६ ॥

अथ मनोऽत्यवहत् । तद्यदा मृत्युमत्यमुच्यत । स चंद्रमा अभवत् । सोसौ चंद्रः परेण मृत्यु-मतिकांतो भाति । एवं ह वा एनमेषा देवता मृत्युमतिवहति । य एवं वेद ॥ १७ ॥

पाप्मानं अतीसामुच्यत मोचिता स्वयं तदा वागेव पूर्वमप्यग्निरेव सती ' सः ' प्रसिद्धः ' अग्निरमवत् ' । तर्हि पूर्वसमास्त्रो विशेष इत्यत आह—सोऽयमिति । सोऽयमितकान्तः पाप्माऽतिकान्तोऽग्निः ' परेण ' मृत्योः परस्तात् ' दीप्यते ' राजते प्राङ्मोक्षादध्यात्मं वागात्मना मृत्युप्रतिबद्धो नेदानीमिव दीतिमानासीदित्यर्थः ॥ १३॥

अधानन्तरं ' प्राणं ' नासिकान्तःसञ्चारिणं घ्राणम् । ' सः वायुरभवत् '। स तु मृत्योः परस्तात् ' पवते ' तिर्यगाच्छतीत्यर्थः । अन्यत्सर्वमुक्तार्थम् ॥ १४॥

चक्षुरादिखोऽभवत्। स तु ' तपति ' द्योतते ॥ १५ ॥

तया 'श्रोत्रं ' ' दिशः ' ' अभवन् ' दिशः प्राच्यादिविभागेनाविध्यताः ॥ १६ ॥

तथा मनश्चन्द्रमाः 'भाति '। वागादीनामग्न्यादिदेवतात्वप्राप्ताविप उपासकस्य किमायातिमस्यत आहे— एविमिति । 'यः ' उपासकः एवमग्न्याद्यात्मकवागादिपञ्चकविशिष्टं प्राणं आत्मत्वेन 'वेद ' प्राणोऽहमित्युपास्ते तमेनसुपासकं 'एवं ह वे 'यजमानवदेव 'एवा 'प्राणदेवता मृत्युमतीस्य 'वहति 'वैराजं पदं प्रापयतीति यावत् । ''तं यथायथोपासते तदेव भवति '' (श. प. १०।९।२।२०) इति श्रुतेः ॥ १७॥

( द्राथा ) अथात्मुनेऽन्नाद्यमागायत् । ( च ) यद्धि किञ्चान्नमद्यतेऽनेनेव नुदद्यतऽइह प्यतितिष्ठति ॥ १८॥ ज्ञतम् ॥ ७१००॥

ते देवाऽअञ्चन । ( ने ) एतावहाऽइदध् सुर्वे यदुन्तन्तदात्मन्ऽ आगासीर्ज नोऽस्मिन्नन्नेऽआभजस्वेति ते वै माऽभिसुम्बिज्ञातेति तथेति तुर्धे समन्तुम्पार्ण्यविज्ञान्त तुस्माद्यद्नेनुात्रमुत्ति तेनेतास्तृष्यन्त्येवुर्धे ह बाऽएन एँ स्वाऽअभिसुम्बिज्ञान्ति अत्ती स्वाना एँ श्रेष्टः प्ररुएता भव-त्यन्नादोऽधिपातिर्ध्युऽएवम्बेद ॥ १९ ॥

अयारमने अन्नायमागायत् । यद्धि किंचान्नमयते । अनेनैव तद्यते । इह प्रतितिष्ठति ॥ १८॥ ते देवा अञ्चवन् । एतावद्वा इदं सर्वम् । यदन्नम् । तदात्मन आगासीः । अनु नोऽस्मिन्नन्न आभजस्वेति । ते वै माऽभिसंविशतोति । तथेति । तं समंतं परिण्यविशंत । तस्माद्यद्नेनान्नमात्ति -तेनैतास्तृप्यंति । एवं ह वा एनं स्वा अभिसंविशंति । भर्ता स्वानां श्रेष्ठः पुरएता भवत्यन्नादोऽधि। पतिः। य एवं वेद ॥ १९ ॥

उपास्यस्य प्राणस्य कार्यकारणसंघातविधारकत्वं नामगुणान्तरं वक्तुमाह-अथेति । यथा वागादिभिरात्मार्थ-मागानंकतम् । तथा मुख्योऽपि प्राणः त्रिषु पवमानेषु सर्वप्राणसाधारणमागानंकृत्वा अथानन्तरं शिष्टेषु नवस् स्तोत्रेषु आत्मने आत्मार्थं 'अन्नारं आगायत् 'आगीतवान् । अन्नञ्च तत् आद्यञ्चान्नारं अद्यमानमन्नमित्यर्थः । क्यं पुनस्तदन्तारं प्राणेनात्मार्थमागीतमिति गम्यते इत्यत्र हेतुमाह-यद्धीति । किञ्चेति सामान्यान्नमात्रप्रामर्शार्थः । हीति हेती । 'हि ' यस्मात् लोके प्राणिभियेत्किञ्चन सामान्यतः अन्नमात्रमदाते मध्यते तदन्नमात्रमनेनैव प्राणे-नैवाद्यते तस्मा खार्थमेतदागानम् । अन इति प्राणस्याख्या प्रसिद्धा । अनःशब्दः सान्तः शकटवाची । यस्त्वन्यः स्वरांतः स प्राणपर्यायः । अनितेषांतोर्व्युत्पन्नत्वात् । एतेन इदंशब्दशङ्काऽप्यपास्ता । नत्-तिर्हे एतस्यापि वागादिवत्स्वार्थमागानादासङ्गपाप्मवेधः स्यादित्यत आह - इहेति । इहाने देहाकारपरिणते प्राणः ' प्रतितिष्ठति ' तदन्स।रिणश्च वागादयः स्थितिभाजः अतस्तित्थत्यर्थं प्राणस्यात्रम् । अतो न पाप्पवेधस्तिसम्बन्धतित्यर्थः ॥१८॥

नन्वेवं प्राणस्यैव स्वातंत्र्येणानकृतोपकारभाजित्वं वागादीनां तु तद्वारकं इति कथं निश्चेतुं शक्यते १ यिनश्चियादनेनैवेखेवकारस्य सार्थकत्वं स्यादिति अतस्तिन्निर्णयार्थमाह-ते देवा इति । ' ते ' वागादयः स्वविषय-द्योतनाः 'देवाः ' ' अनुवन् ' उक्तवन्तः मुख्यं प्राणम् । ' इदं सर्वं घै ' प्रसिद्धं ' यदन्नं ' प्राणिस्थितिकरं तदेतावत् । नातोऽधिकमस्ति । यत्पुनस्त्वं ' आत्मने ' आत्मार्थं आगासीरागीतवानसि आगानेनात्मसात्कृत-वानसीत्यर्थः । वयञ्चानमन्तरेण स्थातुं नोत्सहामहे । अतः ' अतु ' पश्चात् नोऽस्मान् ' अने ' आत्मार्थे तवाने ' आभजस्व ' आभाजयस्व । णिचो लोपरछ:न्दसः । अस्मांश्वान्नभागिनः कुरु इति तैरुक्तः प्राणः ' ते ' यूयं यदि अन्नार्थिनो वै ताहि ' मा ' मां ' अभिसंविशत ' अभिमुखेन समन्ततो निविशत इति अन्नवीदिति शेषः । एवमुक्तवति प्राणे ते देवास्तथाऽस्वित्यंगीकृत्य ' तं ' प्राणं ' समन्तं ' समन्तात् परिवेष्ट्य ' न्यविशन्त ' निश्चयेनाविशन्त । तं प्राणं परिवेष्ट्य निविष्टवन्तो यस्मात् तस्माछोको यदन्त्रमनेन प्राणेनात्ति मक्षयित तेनैव खुऽउ हैविम्बुद्ध्ँ स्वेषु प्रति प्रतिन्वीभूपति । न हैगुलम्भुन्वीभयो भवत्थ्थ युऽ एवेतमुनु भवति यो वैतमुनु भाष्यीन्बुभूपति सु हैवालं भाष्यीभयो भवति॥ २०॥

सोऽयास्यऽ आङ्गिरतः। (स्रोऽङ्गा) अङ्गानाध्यँ हि उतः प्राणो वाऽ अङ्गानाध्यँ उतः प्राणो हि वाऽअङ्गानाध्यँ उत्तरतस्माद्यस्मान्छस्मान्छ। ङ्गात्प्राणुऽ उत्कामति तुदेव तुच्छुष्यत्येषु हि वाऽअङ्गानाध्यँ उतः ॥२१॥

य उ हैवंदिदं स्थेषु प्रति प्रतिर्द्धभृवति । न हैवालं भार्यभ्यो भवति । अय य एवैतमनु भवति । यो दे तमनु भार्यान् बुभूर्वति । स हैवालं भार्यभ्यो भवति ॥ २०॥

सोऽयास्य आंगिरसः । अङ्गानां हि रसः । प्राणी वा अंगानां रसः । प्राणी हि वा अंगानां रसः । तस्माद्यस्मात्कस्माञ्चांगात्प्राण उत्कामित। तदेव तच्छुष्यति । एप हि वा अंगानां रसः२१॥

प्राणानेनैवैता वागादयो देवतास्तृत्यन्ति । न स्वातंत्र्येण वागादीनामन्नसंबंधः । अतः अनेनैवेसवधारणं (कं.१८) सार्थकम् । एतहुणविज्ञानफलं दर्शयन्ती श्रुतिः सफलं गुणजातमुविद्याति—एविमिति । 'यः ' उपासको वागादयः प्राणाश्रयाः स च प्राणोऽहमेवेति वेदोपास्ते । तमेनमुपासकं 'एवं ह वै 'यथा प्राणं वागादयः एवमेव खल्धु 'स्वाः ' ज्ञातयोऽभिसंविद्यान्ति आश्रयन्ति ज्ञातीनामाश्रयणीयो भवतीसभिप्रायः । तथैवमभिसन्नि-विष्टानौ ज्ञातीनां प्राणवदेव वागादीनां स्वानेन 'मर्ता ' 'भवति '। 'श्रेष्टः 'पूच्यः । 'पुरएता ' अप्रतो गन्ता 'अन्नादः 'व्याधिरहितः दीताग्निः अधिपतिरिधिष्ठाय पालयिता स्वतन्त्रः पतिर्भवतीति प्राणवदेव वागा-दीनामिति च प्रस्थेकं वोध्यम् ॥ १९॥

संप्रति प्राणिवयां स्तोतुं तिद्वियाविद्विदेषिणो दोषमाह—यऽ उ हेति । 'ट' आश्चर्यं । 'ह' निश्चयेन 'यः' 'एवंविदं 'प्राणिवदं 'प्रति' 'स्वेषु' ज्ञातिषु मध्ये 'प्रतिः' प्रतिकृत्नः 'वभूषित' प्रतिस्पर्द्धीमवितुमिन्छिति । 'सः 'प्राणप्रतिस्पर्द्धिनोऽनुरा इव 'मार्थेन्यः ' मर्रणीयेन्यः आत्मीयेन्यः 'न हैवालं ' समर्थो भवति, मर्रणीयान् मर्तुं नैव पर्यातो भवतीर्यः । अय प्राणिवद्गुरक्तस्य लाभन्दर्शयित—अथिति । 'अय 'पुनर्य एव ज्ञातीनां मध्ये 'एतं 'प्राणिवदं वागादय इव प्राणमनुगतः अनुरक्तः ' भवति ' यो वा ' अपि एतमेवविदमनु एवानुवर्तयनेव आत्मीयान् 'भार्यान् ' 'वुभूषिति ' मर्तुमिन्छिति । यथिव प्राणानुवृत्त्या वागादय आत्मवुभूषिव आसन् । 'सः एवं ' 'ह ' निश्चयेन ' भार्येन्यः ' मर्तुमलं पर्यातो भवतीति समानमित्यर्थः ॥ २०॥

पूर्वीक्तायास्यत्वेन प्रतिज्ञातं यदाङ्गिरसत्वं तदेव " सोऽयास्य आङ्गिरसोऽङ्गानां हि रसः " इत्यनेनान् य 'प्राणो नै' प्रसिद्धः 'अङ्गानां रसः' इति प्रतिज्ञायते । तत्कयमिति हेत्वपेक्षायां प्राणो हीत्यादि वाक्यम् । अत्रैव-मन्वयः । ' यस्मात्कस्माचाङ्गात् ' यतः कुतश्चित् अनिर्द्धारिताच्छरीरावयवात् ' प्राण उन्क्रामित ' अपसपिति । ' तदेव ' तत्रैव तदङ्गं ' शुष्पिति ' शोषमुपैति नीरसं भवति । नान्यत् । इत्यन्वयन्यतिरेकान्यां ' हि ' यस्मात् प्राणो वै एव अंगानां रसः प्रसिद्धः । तस्मात् ' एष वै ' प्राणोऽङ्गानां कार्यं स्थू छशरीरं प्रत्यक्षतो रूप्यमाणं रूपान्मकं कारणञ्ज श्वानिक्रयाशक्तिमत् कर्मभूतम् । तयोरात्मा प्राणः इति समुदायार्थः ॥ २ १ ॥

( सऽए ) एषुऽ उऽ एव ब्बुह्स्पुतिः । ( व्या ) व्याग्वे ब्बुह्ती तुस्याऽएप पतिस्तुस्मादु ब्बृहस्पुतिः॥ २२॥

( तिरे ) एषुऽ चऽ एव ब्ब्रुह्मणस्पुतिः । ( तिर्व्वा ) ब्वाग्वे ब्ब्रुह्म तुस्या ऽएष प्रतिस्तुस्मादु ब्ब्रह्मणस्प्रतिः॥ २३॥

(तिरे) एपुडचड एव साम। व्वाग्वै साडमेपु सा चामश्चेति तत्साझः सामत्वं युद्रेव समः प्लिपिणा सम्रो मशुकेन सम्रो नागेन समुऽ एभिस्त्रिभिर्छोंकैः सुमोऽनेन सुर्वेण तुस्माद्वेव सामाऽश्वते सामः सायुज्यध् सलोकतां युऽएवुमेतत्साम च्वेद ॥ २४॥

एप उ एव बृहस्पतिः । वाग्वै बृहती । तस्या एप पतिः । तस्माद्ध बृहस्पतिः ॥ २२ ॥ एप उ एव ब्रह्मणस्पतिः । वाग्वै ब्रह्म । तस्या एप पतिः । तस्मादु ब्रह्मणस्पतिः ॥ २३ ॥ एप उ एव साम । वाग्वै सा । अमैपः । सा चामश्रेति तत्साम्नः सामत्वम् । यत् उ एव समः प्लिपणा। समो मशकेन। समो नागेन। सम एभिखिभिलांकैः। समोऽनेन सर्वेण। तस्मात उ एव साम । अइनुते साम्नः सायुज्यं सलोकताम् । य एवमेतत्साम वेद ॥ २४ ॥

अथ बृहस्पत्यादिनामराशिवर्मकं प्राणोपासनं वक्तं " एष उ एव " इत्यादि कण्डिकाचतुष्टयम् २२-२५। तत्र न केवलं रूपकर्मभूतयोः कार्यकारणयोरेवात्मा प्राणः । कि ताहें ! नामभूतानामृश्यज्ञःसाम्नामात्मेति सर्वा मकतया प्राणं स्तुवंस्तत्र तावत् ऋगात्मत्वं प्राणस्य तत्त्वेनोपास्यत्वायाह-एप ऽउ एव इति । उरप्यर्थः । ' एषः ' प्रकृत आङ्गिरसः । '' वृहस्पतिईवानां पुरोहित आगीत्'' ( तै. सं. ६।४।१० ) इति श्रुतिप्रसिद्धं देव-पुरोहितवं व्यावर्तथितुमाह—व्वाग्वे वृहतीति । सप्त हि गायत्र्यादीनि प्रधानानि छन्दांसि । तेषां मध्यमं छन्दो वृहतीत्युच्यते । सा च बृहती षटित्रिशदक्षरा प्रसिद्धा । " वाग्वाऽअनुष्टुपू "-( श. प. ७।१।२।१८ )-इति चयनप्रकरणे उक्तत्वात् अनुष्टुभोऽपि वाकृत्वं प्रसिद्धम् । सा द्वात्रिंशदक्षरा अधाक्षरेश्वतुर्तिः पाः (८–४) षट्त्रिंश-दक्षरायां बृहस्रामन्तर्भवति । अवान्तरसंख्यायाः महानंख्यायामन्तर्भावान् । इत्येवं वागनुपुष्ट्रहस्ये वंक्येन वागान सिका धृहती । " स ऋचो व्यौहहादश बृहतीभारमाध्येत बस्यो हर्ची याः प्रजापतिसृष्टाः ' –( श. ए. १०१४ । २। र३) इति श्रुतबृहत्यां सर्वो ऋषोऽन्तमवन्ति । 'तस्याः 'बृहत्या नाम्रूपायाः 'एषः ' प्रायः 'पतिः ' स्थित्युत्पादनेऽद्वतात् । तस्याद् बृहस्यां पीत्युपादारः ॥ २२ ॥

तथा यजुर्वेदात्मकत्वमाह—एप उ एवेति । 'त्रहागः 'यजुर्वेदस्य ' पतिः '। कथं ' ब्वाग्वै ' वाग्विशेष-

रूपं यजुरेव ' ब्रह्म ' वेदः । वेदाधिकारात्-तस्या एप पतिरित्यादि समानम् ॥ २३ ॥

अथास्य सामवेदात्मकत्वमाह्-एप उ एव सामेति । कथं 'वाग्यै' 'सा ' सर्वस्त्रीलिङ्गराब्दाभिधेय-वस्तुविषयो हि सर्वनामसाशब्दः । ' सा वै वाक् सर्वेपुंलिङ्गराब्दाभिधेयवस्तुविषयोऽमराब्दः । ' अम एषः 'प्राणः । " केन मे पौंस्नानि नःमान्याप्तीर्वाति प्राणेनेति त्रूयात्केन मे स्त्रीनामानीति वाचा " ) इति श्रुत्यंतरात् वाक्प्राणाभिधानभूतौ सामशब्दौ । तथा सित प्राणनिर्वर्त्य- (दैषु) एषुऽच वाऽचद्गीथः । प्राणो वाऽच्हत्राणेन हीदध्रँ सुर्व्यमुत्तव्ध-म्वागेव गीथोच ग्रीथा चेति सुऽचद्गीथः॥ २५॥

( थुस्त ) तद्धापि ब्रह्मदत्तुश्चैकितानेयः । ( यो ) राजानम्भक्षयञ्चवाचा-यन्त्युस्य राजा सूर्ज्जानिम्युपातयताद्यदितोऽवास्यऽआङ्गिरसोऽन्येनोद-गायदिति व्वाचा च द्येव सु प्राणेन चोदुगायदिति ॥ २६ ॥

<mark>एष उ वा उद्गीयः । प्राणो वा उत् । प्राणेन हीदं सर्वस्रत्तव्धम् । वागेव गीथा ! उच्च गीथा</mark> चेति । स उद्गीथः ॥ २५ ॥

तद्धापि ब्रह्मदत्तश्चेिकतानेयो राजानं भक्षयन्त्रुवाच । अयं त्यस्य राजा मृद्धांनं विपातयतात् यदितोऽयास्य आंगिरसोऽन्येनोदगायदिति । वाचा च ह्येव स प्राणेन चोदगायदिति ॥ २६ ॥

स्वरपदवाक्यादिसमुदायमात्रं गीतिः सामशब्देनाभिधीयते । ननु—एतावता कस्य सामत्व मुख्यमिखत आह—सा चामश्चेति । एतद्वयुत्पत्तेर्वागुपसर्जनः प्राण एव मुख्यसामशब्दवाच्यः, एकवचनिर्देशा-दिति भावः । यस्माद्वागुपसर्जनस्य प्राणस्य सामत्वं मुख्यं तत्तस्माद्ध्येतृप्रसिद्धस्यापि साम्नो मुख्यसामशब्द-वाच्यप्राणनिर्वर्त्यवेन गौणमेव सामत्वम् । अस्यैव प्राणस्य प्रकारान्तरेण सामत्वमुपासनार्थमाह—यद्वेवेति । यत् उ एवेति च्छेदः । उशब्दो विकल्पार्थः प्रकारान्तरचोतकः । यद्यस्मात् वा अयं प्राणः सूत्रात्मा छिङ्गात्मना 'ख्विषणा ' पुत्तिकाशरीरेण समस्तुल्यः । 'मशकेन ' मशकशरीरेण 'समः ' । 'नागेन ' हस्तिशरीरेण 'समः ' । 'शनेन सर्वेण ' हिरण्यगर्भ-जगदूपेण समस्तुल्य एव । पुत्तिकादिशरीरेषु गोत्वादिवत् कात्स्येन परिसमातः । तस्मादेव साम । एवं प्राणस्य सामत्वं सिद्धमित्यर्थः । एतद्वणकप्राणोपासनफलमाह—अश्चृत इति । 'य एवं 'यथोक्तं एतत्सामगुणकं प्राणं वेदोपास्ते । सः 'साम्रः ' प्राणस्य 'सायुक्यं ' सयुग्भावं समानदेहेन्द्रियाभिमानितामश्तुते व्याप्नोति । 'सछो-कर्ता ' प्राणसमानछोकतां वा ' अश्नुते '। भावनाविशेषतः फळावशेष इति भावः ॥ २४ ॥

इदं च फलं मध्यप्रदीपन्यायेन उभयतः संबद्धमबधेयमिति इमामेव फलश्रुतिमनुस्ख्य गुणान्तरमाह -एष् उ वा उद्गीश इति । 'एषः 'प्राणः ' वै ' 'उद्गीथः '। उद्गीशो नाम सामावयवो मितिविशेषः नोद्गानम्, सामाधिकारात् । कथमुद्गीथः प्राणः ! 'हि 'यस्मात् 'प्राणेनेदं सर्व ' जगत् ' उत्तव्धं ' उद्दूर्ध्वं स्तव्ध मुत्तंभितं विधृतमिति यावत् । तस्मात्प्राणो वा उत् । तथा 'वागेव गीथा ' अभिव्यक्तिरूपा गायतेः शब्दार्थं स्वात् सा वागेव गीथा । उद्गीथाशब्दाम्यां प्राण एव वाच्य इत्याह—उच्च गीथा चेति । एतद्विप्रहात् स वागुपः सर्जनः प्राण एव उद्गीथ इत्यर्थः ॥ २५॥

अथ " तद्धापि " इत्यादिवाक्यस्य प्रकृतानुपयोगमाशङ्क्य उद्गीयदेवता प्राण एव न वागादिः इत्युक्तार्यदाद्यीय आख्यायिकामाह—तद्धापीति । तत्तत्र एतस्मिन्नुकेऽर्थे ' ह ' आख्यायिकाऽपि श्रूयते ह स्म । चिकितानस्यापत्यं चैकितानिः तस्यापत्यं युवा 'चैकितानेयः' ब्रह्मदत्तनामा विश्वसृजां पूर्व-षीणां सत्रे 'राजानं 'सोमं मक्षयन्नुवाचोक्तवान् । कि १ अत्रायास्याङ्गिरसशब्देनोद्गातोष्यते । एतादक्त्राणो-

तुस्य हैतुस्य साम्रो यः स्वम्वेद भवति हास्य स्वन्तुस्य वै स्वर्र एव स्वन्तुरुमाद्यार्त्विज्यङ्करिष्युन्वाचि स्वुरमिच्छेत तुया ब्वाचा स्वुरसम्पन्न-यु।ऽऽर्तिवज्यङ्कर्यानुस्माद्यज्ञे स्वरवन्तन्दिदृक्षन्तऽएवाथो युस्य स्ट्रम्भ-वति भवति हास्य स्वं सुऽष्वुमेतत्सुाम्नः स्वम्बेद् ॥ २७॥

तुस्य हैतुस्य साम्रो युः सुवुण्णम्बेद् । भुवति हास्य सुवुण्णन्तुस्य वै स्वरऽएव सुवृण्णमभुवति हास्य सुवृण्णे युऽएवुमेतत्साम् सुवृण्णम्बेद॥२८॥

तस्य हैतस्य साम्नो यः स्वं वेद । भवति हास्य स्वम् । तस्य वै स्वर् एव स्वम् । तस्मादार्तिवज्यं करिष्यन् वाचि स्वरमिच्छेत । तया वाचा स्वरसंपन्नया आर्त्विज्यं कुर्यात् । तस्माद्यज्ञे स्वरवंतं दिदक्षंत एव । अथो यस्य स्वं भवति । भवति हास्य स्वम् । य एवमेतत्साम्नः स्वं वेद् ॥ २७ ॥

तस्य हैतस्य साम्नो यः धुवर्णं वेद । भवति हास्य धुवर्णम् । तस्य वै स्वर् एव धुवर्णम् । भवति हास्य सुवर्णम् । य एवमेतत्साम्नः सुवर्णं वेद ॥ २८ ॥

पासकत्वात्तस्य । 'यत्' यदि सः 'अयास्य आङ्गिरसः' उद्गाता विश्वसूजां पूर्वर्षीणां सत्रे इतोऽस्मात्यूर्वोक्तात् वागु-पसर्जनात्प्राणात् ' अन्येन ' देवतान्तरेणोदगायत् उद्गानं ऋतवान् ' इति ' यदि स्यात्तदा ' त्यस्य ' तस्यानृत-वादी स्थामित्यर्थः । तस्यानृतवादिनो मम 'मूर्झानं 'शिरः 'अयं 'मक्ष्यमाणः सोमः ' राजा ' विपातय-तात् ' विस्पष्टं पातयतु । ' विपातयतादिति ' आशिषि तोः स्थाने तातङ्ङादेशः । एवमुद्गीथदेवता प्राण एव इत्याख्यायिकया निर्द्धारितमर्थं श्रुति: स्वेन वचसोपसंहरति-वाचेति । सोऽयास्य आङ्गरस उद्गाता 'वाचा च ' प्राणप्रधानया 'प्राणेन च ' स्वस्यात्मभूतेनोदगायदिखेषोऽर्थः शपथेन निर्द्धारित इत्यर्थः २६ ॥

एवमुद्गीथदेवता प्राण एवेति निर्द्धार्य तस्य स्वसुवर्णप्रतिष्ठागुणविधानार्थमुत्तरकण्डिकात्रयम् (२७-२९) अवतारयति—तस्येत्यादिना । ' तस्य ' विशुद्रगदिगुणवत्तया प्रकृतस्य ' ह एतस्य ' बृहस्पत्यादिगुणवत्तया निरूपितस्य 'साम्नः 'सामशब्दवाच्यस्य प्राणस्य 'स्वं 'धनं 'यः वेद् ' 'अस्य ' विज्ञातुः 'ह ' 'स्वं ' धनं ' भवति '। एवं फलेन प्रलोम्याभिमुखीकृतं शुश्रुषुं प्रत्याह-तस्य वे इति । ' वे ' साम्नः ' स्वर एव ' कण्ठगतमाधुर्यमेव ' स्वं ' विभूषणम् । तेन हि भूषितमुद्गानमृद्धिमछक्ष्यते । यस्मादेवं तस्मादार्त्विज्यमृत्विकम्मी-द्गानं 'कारिष्यन् 'वाचि 'विषये ' स्वरमिच्छेत '। इच्छामात्रेण सौस्वर्यासंभवात् तद्रेतुदन्तधावनतैरुपानादि कुर्यादित्यर्थादवगम्यते । एतत्तु प्रासङ्गिकं फलम् । ' तया ' एवं संस्कृतया ' स्वरसम्पन्नया वाचा ' आर्विज्य-मृत्विकम्मं कुर्यात् । सौस्वर्यस्य सामभूषणत्वे गमकमाह-तस्मादिति । यस्मात् स्वभूतेन स्वरेण भूषितं साम ' तस्मायज्ञे ' स्वरवन्तमुद्गातारं ' दिदृक्षन्त एव ' द्रष्टुमिच्छन्त एव धनिनमिव जनाः । प्रसिद्धं हि लोके ' अयो ' अपि ' यस्य स्वं ' धनं ' मवति ' तं धनिनं दिद्धान्ते लौकिका इति । एवं गुणविज्ञानफरुसंबंधसूपसंहरति— भवति हास्य स्वमिति । ' य एवमेतत्साम्नः स्वं वेद ' इत्युक्तार्थमेव । एतच कण्ठनिष्टमार्ध्यं बाह्यं धनं सीस्व-र्यस्य ध्वनिगतत्वादित्यर्थः ॥ २७ ॥

ददानी लाक्षणिकावर्णज्ञानपूर्वकं वर्णीचारणं वर्णनिष्ठःवादान्तरं धनमित्याह-तस्येति । ' तस्य ह एतस्य

तुस्य हैतुस्य साम्नो यः प्रतिष्टाम्बेद् । प्रति ह तिष्ठति तुस्य वै व्वागेव प्रतिष्ठा व्याचि हि खुल्वेषुऽएतुत्प्राणः प्यतिष्ठितो गीयतेऽन्नऽडुत्यु हैकऽ आहुः ॥ २९॥

(र) अथातः पुवमानानामेवाभ्यारोहः । स वै खुळु प्रस्तोता साम प्यस्तौति स युत्र प्यस्तुयानुदेनानि जपेदसतो मा सुद्रमय नुमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योर्माऽमृतङ्गमयेति ॥ ३० ॥

तस्य हैतस्य साम्नो यः प्रतिष्ठां वेद । प्रति ह तिष्ठति । तस्य वै वागेव प्रतिष्ठा । वाचि हि खल्वेष एतत्राणः प्रतिष्ठितो गीयते । अत्रे इत्यु हैक आहुः ॥ २९ ॥

अथातः पवमानानामेवाभ्यारोहः । स वै खङ्क प्रस्तोता साम प्रस्तौति । स यत्र प्रस्तुयात् । तदेतानि जपेत्-" असतो मा सद्गमय (१) तमसो मा ज्योतिर्गमय (२) मृत्योर्मा-ऽमृतं गमय (३) " इति ॥ ३०॥

साम्नः सुवर्णं '-कण्ठयोऽयं दन्त्योऽयं इति लक्षणज्ञानपूर्वकं सुप्रुवर्णीचारणं सामशन्दवाच्यस्य प्राणस्य आन्तरं धनमिति 'यो वेद ' अस्योपासकस्य ' सुवर्णं ' लोकप्रसिद्धमेव हिरण्यं ' भवति '। किं तंत्सुवर्णमिति शुश्रुषवे प्राह्-तस्येति । 'तस्य 'साम्नः ' स्वर एव ' कण्ठ्यादिलक्षणन्याख्यातः ' सुवर्णं '। ' भवति हास्य सुवर्ण य एवमेतत्साम्नः सुवर्णं वेद ' इति पूर्ववद्वपसंहारः ॥ २८ ॥

प्रतितिष्ठति अस्यामिति 'प्रतिष्ठा 'वाक् तां प्रतिष्ठां साम्नो गुणं 'यो वेद ' 'स प्रतितिष्ठति ह '। पूर्ववत्फलेन प्रलोभिताय का प्रतिष्ठा इति शुश्रुषवे आह्-तस्य वे इति । ' तस्य वे ' साम्रो ' वागेव ' जिह्ना-पुलादीन्यष्टौ स्थानानि 'प्रतिष्ठा ' वागिति जिह्नामुलादीनां स्थानानामाख्या । सेव प्रतिष्ठा । ' हि ' यस्मादेष 'प्राणः' 'वाचि' जिह्नामुलोर:शिर:कण्ठदन्तोष्टनासिकातालुप्र स्थानेप्र 'प्रतिष्ठितः' सन् 'खल्ल ' निश्चितं एतद्गानं ' गीयते ' गीतिभावमापद्यते ! तस्मात् साम्नो वागेन प्रतिष्टेति संबन्धः । मतान्तरमाह । अ**न्न** इति । 'अन्ने ' अन्तपरिणामे देहे प्रतिष्ठितो गीयते ' इत्येके 'अन्ये ' उ ह ' खल्ल ' आहुः '। इत्येकीयपक्ष-स्यानिदितत्वाद्विकल्पेन प्रतिष्ठागुणविज्ञानं कुर्यात् । वाग् वा प्रतिष्ठा अत्रं वेति ॥ २९ ॥

इदानीमेवं प्राणविज्ञानवत्रो मन्त्रजपविधित्सया आह-अथात इति । 'अथ ' प्राणविज्ञानकथनानन्तरम् । यस्माच एवं विदुषा प्रयुज्यमानं जपकर्म देवभावाभ्यारोहफलम् अतस्तरमात्तद्विधीयते-तस्य चोद्गीयसंबंधातः सर्वत्रोद्गानकाले प्राप्तौ " पवमानानामेवाम्यारोहः " इति वचनात् पवमानेषु त्रिष्वपि प्राप्तायां पुनः कालसङ्कोचं करोति । स वै खल्ल प्रस्तोता साम प्रस्तौतीति । वै एतत्प्रसिद्धम् । ततः । किं सिद्धमित्यत आह-स इति । 'सः ' प्रस्तोता 'यत्र 'यस्मिन् काले साम ' प्रस्तुयात् ' प्रारमेत । तत्तस्मिन् काले ' एतानि जपेत् '। अस्य च जाकर्मणोऽभ्यारोह इत्याख्या। आभिमुख्येनारोहत्यनेन जपकर्मणा एवंवित् देवमावं इत्यम्यारोहः । एतानीति वहुवचनात् त्रीणि यजूंषि द्वितीयानिर्देशात् ब्राह्मणोत्पन्नत्वाच यथापठित एव स्तरः प्रयोक्तव्यः । न मांत्रः । एतच्च जपकर्म याजमानम् । एतानि कानीत्यपेक्षायामाह-" असतो मा सद्भमय, तमसो मा ज्योतिर्गमय, मृत्योर्माऽसृतङ्गमय '' इति । गमयेति रान्दो मन्त्रत्रयसमातिद्योतकः ॥३०॥

स यदाहासतो मा सुद्रमयेति । मृत्युव्विऽअसत्सुद्मृतं मृत्योमीऽमृतङ्ग-मयामृतम्मा कुर्विवृत्येवेतुद्राह् ॥ ३१ ॥

तुमसोमा ज्योतिर्गमयेति । मृत्युर्वे तुमो ज्योतिरमृतम्मृत्योर्माऽमृतङ्ग-मयामृतं मा कुर्व्वित्येंबैतुदाह मृत्योर्माऽमृतङ्गमयेति नात्र तिरोहित-मिवास्ति ॥ ३२॥

( स्त्य ) अथ यानीतराणि स्तोजाणि । तेष्वातमुनेऽन्नायमागायेनस्माद तेषु व्यरम्वृणीत यङ्कामङ्कामयेत तथ् सुऽएषुऽएवम्बिदुद्गाताऽत्मने

स यदाऽह-असतो मा सद्गमयेति । मृत्युर्वा असत् । सदमृतम् । मृत्योर्मा अमृतं गमय । अमृतं मा कुरु । इत्येवैतदाह ॥ ३१ ॥

तमसो मा ज्योतिर्गमयेति । मृत्युर्वे तमः । ज्योतिरमृतम् । मृत्योमा अमृतं गमय । अमृतं मा कुरु । इत्येवैतदाह । मृत्योर्मा अमृतं गमयेति । नात्र तिरोहितमिवास्ति ॥ ३२ ॥

अथ यानीतराणि स्तोत्राणि । तेषु आत्मने अन्नाद्यमागायेतु । तस्मादु तेषु वरं वृणीत । यं कामं कामयेत । तं स एप एवंविदुद्गाता आत्मने वा यजमानाय वा कामं कामयते । तमागायाति । तद्धैतल्लोकजिदेव । न हैवालोक्यताया आज्ञाऽहित । य एवमेतरसाम वेट ॥ ३३ ॥

मन्त्रार्थस्य तिरोहितत्वात् बाह्मणप्रतीकप्रहणपूर्वकं श्रुतिः स्वयमेव व्याचष्टे-स यदिति । 'सः 'मन्त्रः " असतो मा सद्गमय " इति ' यदाह ' यदुक्तनान् । कोऽसानर्थ इत्युच्यते-मृत्युर्वा असदिति । स्नामानिक-कर्मित्रज्ञानं मृत्युरित्युच्यते । अत्यन्ताधोभावहेतुत्वात् असच्छव्दवाच्यता । ' सदमृतं ' सच्छात्रीयकर्मित्रज्ञान मुच्यते । अमरणवर्महेतुत्वादमृतम् । पदार्थमुक्तवा वाक्यार्थमाह-मृत्यो(रिति । ' मृत्योः 'स्वाभाविककर्मज्ञाना-त्मकात् 'मा' मां 'अमृतं' शास्त्रीयकर्मिविज्ञानं 'गमय' देवभावसावनात्मभावमापादयेखर्यः । अय तात्पर्यार्थमाह-अमृत्मिति । ' मा ' मामनृतं अमृतत्वसाधनयोग्यस्वभावं ' कुरु ' संपादय-इत्येवैतन्मंत्रगवयमाह ॥ ३१ ॥

तथा द्वितीयं मन्त्रं व्याचष्टे—तमसो मा ज्योतिर्गमयेति । अस्मिन्मन्त्रे तमः शब्देनाशास्त्रीयकर्मज्ञानम् लम्जान-मुच्यते आवरणात्मकत्वात्तस्य । तदेव ' मृत्युर्वै ' मरणहेतुत्वात् । ' ज्योतिरमृतं ' पूर्वोक्ततमोविपरीतं दैवस्वरूप-ज्ञानं ज्योतिरुच्यते प्रकाशत्वादेव । 'अमृतं' अविनाशात्मकत्वात् । इति पदार्यमुक्तवा वाक्यार्थमाह-मृत्योरिति । मृत्योरज्ञानात्मकादसुरभावात् ' अमृतं ' ज्ञानात्मकं देवभावं ' गमय '। तात्वर्यार्थमाह-अमृतामिति । ' अमृतं ' देवं ' मा ' मां. ' कुरु ' प्राजापसं फलभावमापादयेखर्थः । एवमुक्तमन्त्रद्वयेनानतिरिक्तार्थतया तृतीयमन्त्रार्थस्या-व्याख्येयरवमाह्नमृत्योरिति । 'मृत्योः' असाधनमावादसाय्यभावाच 'अमृतं' साधनमावं साध्यभावं च 'गमयेति' प्रसिद्धार्थतयैव अत्रास्मिन् तृतीये मन्त्रे तिरोहितभिवांतर्हितभिवार्थरूपं पूर्वयोरिव मन्त्रयोः अप्रकटं अपूर्व ' नास्ति ' । पूर्वयोरेव मन्त्रयोः समुद्धितोऽर्थस्तृतीयेन मन्त्रेणोक्त इत्यर्थः ॥ ३२ ॥

प्राणबदुद्वातु । पि स्वार्थं गानमस्ती साह-अथ यानीति । 'अथ ' त्रिषु पवमानेषु यजमानोद्वानकरणानंतरं यानीतराण्यवशिष्टानि नव 'स्तोत्राणि ' 'तेषु 'स्तोत्रेषु प्राणविद्वद्वाता 'आत्मने 'आत्मार्थं अन्नाद्यमना वा युजमानाय वा कामङ्कामुयते तमागायात तुद्धेतु छोक जिदेव नु हैवा-लोक्युतायाऽञ्जाज्ञाऽस्ति युऽएवमेतत्साम व्वेद ॥ ३३ ॥

<mark>इति चतुर्दशे काण्डे तृतीये प्रपाठके वृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमे</mark> प्रपाठके प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १४। (३) १।१॥ (४) १-१॥

<mark>आत्मेवेद्मुग्यऽआसीत् । ( त्पु</mark> ) पुरुषविधः सोऽनुनीक्ष्य नान्यदात्मु-नोऽपञ्चत्सोऽह्रमस्मीत्युग्ये व्व्याहरन्तोऽहृञ्चामाऽभवन्तुस्मादप्येतह्यी-मन्त्रितोऽहुमयमित्येवाग्यऽउक्तवाऽथान्यवाम प्यब्रुते युद्रूत भुवति॥ १ ॥

#### पुरुषंविधवाह्मणम् ।

आत्मैवेदमम् आसीत् । पुरुषविधः सोऽनुवीक्ष्य, नान्यदात्मनोऽपश्यत् । सोऽहमस्मीत्यम्रे व्याहरत् । ततोऽहं नामाऽभवत् । तस्माद्प्येतर्हि, आमन्त्रितोऽहमयमित्येवात्र उक्त्वा, अयान्य-न्नाम प्रबृते । यदस्य भवति ॥ १ ॥

<mark>च तदाद्यं चात्राद्यमागायेत् आगानेन संपादयेत् । अस्योद्गातुः सर्वेफलसावकत्वमाह—तस्मादिति । यस्मात्</mark> <sup>'</sup> स एषः ' ' उद्गाता ' ' एवंवित् ' यथोकप्राणवित् प्राणवदेवात्मने आत्मार्थं वा ' यजमानाय वा ' यं 'कामं' <mark>'कामयते 'इच्छति 'तमागायति 'आगानेन सा</mark>धयति । 'तरमादु 'तरमादेव यजमानः 'तेषु 'नवसु स्तोत्रेषु प्रयुज्यमानेषु ' यं कामं कामयेत ' इच्छेत । तं कामं ' वरं वृणीत ' प्रार्थयेदित्यन्वयार्थः । एवमेवं समुचितादुपासनात् फलसिद्दौ आशंकासंभवाभावेऽपि केवलादुपासनात्तिसिद्धशंका स्यात् तां निरस्यति—तद्धैत-दिति । 'यः' ' एतत्साम ' प्रागं यथोक्तं निर्द्धारितमहिमानं आ एवं अभिमानाभिव्यक्तेः ''हमस्मि प्राणः'' इति 'वेद ' उपास्ते । तस्य कर्मानधिकृतस्यापि ' तद्र एतत् ' प्राणदर्शनं केवलमपि 'लोकजिदेव' लोकसाधनमेव । ' न ह एवालोक्यताये ' अलोकत्वाय 'आशाऽस्ति' आशंसनं प्रर्थना नैवास्ति । तथा चोपासनासहितं कर्मे सक्र-देवानुष्ठितं सन् अदृष्टद्वारा फलसावनम् । केवलोपासनं तु नैरंतर्येण असक्तद्नुष्ठितं तत्साधनमित्यर्थः ॥ ३३ ॥

इति श्रीहृषीकेशत्रह्मभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजका चार्यस्य कृती माध्यंदिनीयशतप्यनाद्मणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोप-श्रीवासदेवब्रह्मभगवतः निषद्बृह्दारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकारिकायां आये मधुकांडे प्रथमेऽध्याये प्रथममद्भीयत्राह्मणं परिसमातम् ॥ १४। (४) १। १॥

एवं ज्ञानकर्मन्यां समुचिताम्यां प्रजापतित्वव्याप्तिव्याख्याता । इदानी अस्य प्रजापतेः फलभूतस्य जग-सिर्जनिर्यतिसंहारेषु स्वातंत्र्यादिविभृत्युपवर्णनेन तं स्तोतुं ज्ञानकर्मणोर्वेदिकयोः फलोत्कर्षो वर्णयितन्य इस्वेवमर्थं आत्मेवेदमग्राऽ आसीदिति पुरुषविधनाहाणमारभ्यते-वक्ष्यमाणनहाविद्याऽधिकारहेतुभूतवैराग्यो-

१-इदं बाह्मणं-आत्मबाह्मणं, सृष्टिनाह्मणमित्यपि व्यवहियते प्राह्मेः ।

स यत्पूच्नोऽस्मात्सर्वस्मात् । (त्सु ) सुर्वान्पाप्मुन्दशौपत्तस्मात्पुरूष-ऽओषति ह वै स तुं योऽस्मात्पूट्वी बुभूपति युऽएवम्बेद् ॥ २ ॥

सोऽ बिभेत्। ( न ) तुरुमादेकाकी विभेति स हायमी शक्षिक यन्मदन्य-न्नास्ति कुरुमान्न विभेग्नीति तुतऽएवास्य भयुम्बीयाय कुरुमाद्वयभेष्यु-हित्रियां अयुम्भवति ॥ ३॥

स यत्पूर्वोऽस्मात्सर्वन्मात्सर्वीत्पाप्मन औपत् । तस्मात्पुरुवः । ओपति ह वै सतम् । योऽस्मा-त्पूर्वी बुभूपति । य एवं वेद ॥ २ ॥

सोऽविभेत् । तस्मादेकाकी विभेति । स हायमीक्षांचके । यन्मदन्यन्नास्ति । कस्मान्न विभेमीति । तत एवास्य भयं वीयाय । कस्माद्धि अभेष्यत् । द्वितीयाँद्वै भयं भवति ॥ ३ ॥

त्पादनाय । अत्मिवेति । तत्रात्मशब्देन प्रजापतिः प्रथमोऽण्डजः शरीरी वैदिकज्ञानकर्मफलभूतोऽभिधीयते । ' इदं ' दृश्यमानं शरीरभेदजातं तेन प्रजापतिशरीरेणाविभक्तं 'अप्रे ' शरीरान्तरीत्पत्तेः प्राक् ' आत्मैवासीत् '। कस्यातमनोऽत्र ग्रहणमिस्रत आह-पुरुष्विध इति । 'पुरुषविधः 'पुरुषाकारः शिरःपाण्यादिलक्षणो मन्वादीनां स्रष्टा विराड्-' सः ' प्रथमः संभूतः ' अनुवीक्ष्य ' कोऽहं किलक्षणो वाऽस्मीति अन्वालोच्य 'आत्मनः ' स्वशारीरात् 'अन्यत् ' वस्त्वन्तरं ' नापश्यत् ' न ददर्श । केवलं तु आत्मानमेव सर्वत्रात्मानमपश्यत् । आली-चनकार्यमाह—सोऽहमिति । पूर्वजन्मश्रीतविज्ञानसंस्कृतसाथकावस्थप्रजापदिवत् फलावस्थोऽपि विराडात्मा 'सः अहमिरम 'सर्वात्मा ' इत्यमे ' प्रथमं ' व्याहरत् ' व्याहतवान् यस्मात् ततस्तरमात् ' अहन्नामाऽभवत् '। यस्मात्कारणात्प्रजापतावेवं वृत्तं तस्मात्तत्कार्यभूतोऽपि छोकः 'एतर्हि ' एतरिमन्नपि काले 'आमन्त्रितः ' कस्त्वमिति पृष्टः- अहमयमित्येवाषे ' प्रथममुक्त्वा कारणात्माभिधानेनात्मानमिसंधाय-अथानंतरं अन्यद्विशेष-पिण्डाभिधानं - ' यदस्य ' पुरुषस्य मातापितृकृतं देवदत्तो यइदत्त इति वा नाम भवति तन्नाम ' प्रवृते ' कथयति ॥ १ ॥

एवमुपासनार्थं प्रजापतेरहं नामोक्त्वा इदानीं पुरुषनामनिर्वचनमाह-त यदिति । ' सः ' प्रजापतिः पूर्व-स्मिन् जन्मनि साधकावस्थायां सम्यक्कर्मज्ञानभावनाऽनुष्टानैरहमहमिकया अस्मात्प्रजापतित्वप्रतिपित्सुसमुदाया-त्सर्वस्मात् ' पूर्वः ' प्रथमः सन् सम्यकम्मीचनुष्ठानैः कृत्वा असङ्गाज्ञानलक्षणान् ' सर्वान् पाप्मनः ' प्रजा-पतित्वप्रतिबन्धकारणभूतान् यद्यस्मात् भीवददहत् तस्मात्पुरुषः । एतद्गुगविज्ञानफलमह्-ओषतीति । प्रजापतिवतः अन्योऽपि ' यः ' कश्चित् , ' एवं वेद ' पुरुषगुणः प्रजापतिरहमस्मीति उपास्ते । ' स वै ' सोऽपि ं ओषति हतं ' दहत्येव अभिभवत्येव । तं कं १ ' यः' अस्मादेवंभूतोपासकात् ' पूर्वः ' प्रथमः सन् प्रजापत्या-त्वमात्मनः ' बुभूषति ' भवितुमिच्छति तमित्यर्थः ॥ २ ॥

यदिदं स्तोतुमभिप्रेतं प्राजापत्यलक्षणे ज्ञानकर्मफलं तदिप नैव संसारिवषयमत्यकामत् इतीममर्थं प्रदर्श-यिष्यन्नाह-सोऽविभेदिति । योऽयं प्रथमः शरीरी पुरुषविधो व्याख्यातः- सः ' प्रजापतिः अविभेद्गीतवान् । अहमेकाकी कोऽपि मां हिनध्यतीति आत्मनाशविषयविपरीतज्ञानवच्वात् भयं प्राप्तवान् इति अत्र कार्यगतेन स वुँ नैवु रेमे । तस्मादेकाकी नु रमते सु द्वितीयमैच्छत्सु हैतावानास खुथा स्त्रीपुमाधुँसौ सम्पुरिष्वक्तौ ॥ ४ ॥

सुऽइमुमुदारमानन्हेधाऽपातयत् । ( तु ) तुतः पुतिश्च पुरनी चाभवता-न्तुस्मादिद्रमुर्द्धवृगलुमिद स्वऽडति ह् स्माह् खाज्ञवल्क्यस्तुस्मादयमा-काज्यः स्त्रिया पूर्व्यतऽ एव ताथ्यँ सुमभवत्तुतो मनुष्याऽअजायन्तु ॥ ५ ॥

स वै नैव रेमे । तस्मादेकाकी न रमते । स द्वितीयमैच्छत् । स हैतावानास । यया स्त्रीपुमांसी संपरिष्वक्ती ॥ ४ ॥

स इममेबात्मानं द्वेधाऽपातयत् । ततः पतिश्च पत्नी चाभवताम् । तस्मादिदमर्द्वनुगलमिव स्वः ।

भयि छुँगेन कारणेन प्रजापती तद्युनेयिनत्याह—तस्मादिति । यस्माद्यं पुरुषविधः शरीरकारणवान् आस्मनाश-विपरीतदर्शनवः त्रात् प्रजापतिरिविभेत् तस्मादेकािकत्वाविशेषात् अद्यतनोऽत्येकाकां स्वविनाशमाशङ्क्य विभेति । यथा अस्मदादिभी रजुस्थाण्वादौ सर्पपुरुषादिश्रमजनितमयनिष्टत्तये विचारेण तःवज्ञानं संपादते । तथा प्रजापतिरिप भयस्य तद्वेतोश्च विपरीतिथयो ध्वस्तिहेतुं तःवज्ञानं विचार्य संपादितवान् इति । अतोऽत्यस्य संसारांत-भूतत्विभित्याशयेनाह—स हेति । 'ह 'किल 'सोऽयं 'प्रजापतिः 'ईश्वाञ्चके 'विचारयामास । कयं—यद्यस्मात् मन्मत्तः—अन्यदात्मव्यतिरेकेण वस्त्वन्तरं प्रतिद्वंद्वीभूतं 'नास्ति '। तस्मादहं प्रत्यक्ष्वैतः नद्वितीयव्रह्यस्यः—'कस्मान्तु विभेषि 'इति । एवं विचारोत्पन्नकलमाह—तत् इति । 'तत एव ' यथाभूताद्वितीयात्मदर्शनादेव 'अस्य 'प्रजापतेभयं सकारणं 'वीयाय 'विस्पष्टं गतवत् । तस्य प्रजापतेर्थद्वयं तत्केवलाविद्यानिमित्तमेव परमार्थदर्शने अनुपपन्नमित्याह—कस्मादिति । 'द्वितीयार्द्व 'सयं प्रवाति '। न तु स्वस्मात् स्वस्य भयम् । द्वितीयं च वस्त्वतरं अविद्याप्रत्युपस्थापितमेव । नहि अदृश्यमानं द्वितीयं भयजन्महेतुः । "तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमनुपश्यतः ''—( वा. सं. अ. ४० कं. ७ ) इति मंत्रवर्णात् । "मायामात्रमिदन्द्वतमद्वतम्यरम्मार्यतः ''। इति माण्ड्वयश्चित्रते । तत्वज्ञाने सति अज्ञानामावात् तन्युक्षद्वित्वानित्यर्थः । अयं 'कस्माद्वयभेन्यत् ' कृती हि भीतिमलस्यत् । परमार्थनिरूपणावस्थायां न कृतश्चिद्वीतवानित्यर्थः ॥ ३ ॥

एवं प्रजापतेर्भयाद्याविष्टत्येन संसारान्तर्भूतत्वमुक्तम् । इदानी तर्त्रवारत्याविष्टतं हेत्वंतरमाह—स वे नेवेति । 'स वे ' प्रजापतिः ' नेव रेम ' रितं नान्वमवत् अरत्याविष्टोऽभूत् अरमदादिवदेव यतः । तरमादाध्विमकोऽपि एकािकत्वादिधर्भवत्वादेव ' एकाकी ' असहायः सन् ' न रमते ' रितं नानुभवति । रितर्नाम इष्टार्थसयोगजा किंद्या तत्प्रसिक्तिन इष्टवियोगात् मनस्याकुळीभावोऽरितिरित्युच्यते । अरत्याविष्टस्य प्रजापतेः तिन्तरसनोद्योग-प्रकारमाह—स द्वितीयमिति । 'सः ' प्रजापतिः द्वितीय अरत्यपनोदसमर्यं स्त्रीवस्तु ' ऐच्छत् ' इष्टवान् । तस्य चैव स्त्रीविषयं गृद्धवतोऽतिविषयासकस्य स्त्रिया परिव्वक्तस्येव आत्मन्यभिमाने संजाते 'सः ह ' प्रजापतिः तिनेवाभिमानेन सत्यसङ्कल्पत्वात्—' एतावान् ' एतावत्परिमाणः ' आस ' बभूव । कियत्परिमाण इत्यपेक्षायामाह—ययेति । यथा छोके ' स्त्रीप्रमासौ ' अरत्यपनोदनाय ' सम्परिष्वक्तौ ' अन्योऽन्यं गाढमाळिङ्गितौ यत्परिमाणौ स्थातां तथा तत्परिमाणो वभुवत्यर्थः ॥ ४॥

ृं सः ' विराडात्मा विराट्स्वरूपानुपर्महेनेनैव ' इमं ' परिव्यक्तस्त्रीपुंसपरिमाणमात्मानं शरीरं एतावत्परिमाणं

सो हेयुमीक्षाञ्चके । कथन्नु माऽऽत्मुनऽएव जन्यित्वा सम्भवति हुन्त तिरोऽसानीति ॥ ६ ॥

सा गौरुभवत् । (हु) वृषभऽइतरस्ताथ् सुमेवाभवत्तो गावो-ऽजायन्त ॥ ७ ॥

इति ह स्माह याज्ञवलक्यः । तस्माद्यमाकाज्ञः स्त्रिया पूर्वत एव । तां समभवत् । ततो मनुष्या अजायंत ॥ ५ ॥

सा उ ह इयमीक्षांचके । कथं नु मा आत्मन एव जनियत्वा संभवति । हंत ! तिरः असा-नीति ॥ ६॥

सा गौरभवत् । वृषभ इतरः । तां समेवाभवत् । ततो गावोऽजायंत ॥ ७ ॥

' द्वेधा अपातयत् ' द्विप्रकारं पातितवान् । इममेवेत्यवधारणात् सशब्देन कर्तृतया विराङ्ग्रहणमविरुद्धम् । क्षीरस्य सर्वोपमईनेन दिधिभावापत्तिवत् न विराट् सर्वोपमईनेन एतावानास । कि ति शि आत्मना व्यवस्थितस्यैव विराजः सस्यसङ्करपत्वात् आत्मव्यतिरिक्तं तु परिष्वक्तस्त्रीपुंसपिरमाणं शरीरान्तरं वभूवेति ति हिधाकरणे कर्मेति वोध्यम् । ततस्तस्मात्पातनात् पतिर्मन्वास्यः ' पत्नी च ' शतरूपास्या चामवतां वभूवतुः । लोकप्रसिद्धयो-द्यपत्योरके निवचने लोकानुभवमनुकूलयित—तस्मादिति । यस्मात्पतिपत्न्यावेकशरीरिविभक्ते । तस्मात् ' स्वः ' स्वस्यात्मनः ' इदं ' शरीरं प्राक् ह्युद्धहनात् ' अर्द्धवृगलिमव '-वृगलं विदलं-अर्द्धं च तत् वृगलं च-अर्द्धवृगलम् । श्रुक्तपादिविभागवत् अर्द्धविदलमेवेत्यर्थः ॥

अत्राभियुक्तसम्मितिमाह—इति हेति । यशस्य वल्को वक्ता यश्चवल्कः तस्यापत्यं याञ्चवल्कयो दैवरातिर्नामा ब्रह्मणो वाऽपत्यिमित्यर्थः । सः 'ह ' किल इतीत्थं 'आह ' स्मोक्तवान् , द्वेधा पातने सित एको भागः पुरुषः अपरस्तु स्त्रीति । अत्रैव हेत्वंतरमाह—तस्माद्यामिति । यस्मादुद्वहनात्प्राक् अवस्थायां 'अयमाकाशः ' पुरुषाई स्वयई शून्यः असंपूर्णो वर्तते—तस्मात् पुनः उद्वहनादनंतरं स्त्रिया प्राप्तश्चयईनेतरो भागः 'पूर्यत एव ' । यथा विदलाईं।ऽसंपूर्णः संपुर्टोकरणेन पुनः संपूर्णः क्रियते तद्विति ॥

अथ मिथुनद्वारिकां सृष्टिमाह—तां समभवदिति । स प्रजापतिर्मन्वाख्यः शतरूपाख्यामात्मनो दुहितरं पत्नी-त्वेन कल्पितां 'समभवत् ' मिथुनभावमुपगतवान् । ततस्तस्मात् तथाविधोपगमनात् ' मनुष्याः ' अजायन्तो-त्वना इत्यर्थः ॥ ९ ॥

इदानीं गवादिसृष्टिं प्रस्तौति—सो हेयामिति । 'सेयं 'शतरूपा ' उह ' किल " न सगोत्रां समानप्रवरां भार्यां विदेत '' इति दुहितृगमने स्मार्तं प्रतिषेधमनुस्मरंतीक्षाञ्चके विचारयामास । कयं न्विदमकृत्यं—यत् ' मा ' आत्मनः ' स्वस्मादेव जनियत्वोत्पाद्य संभवत्युपगच्छति यद्यपि अयं निर्धृणः स्मार्तं प्रतिषेधमस्मरन् मां न मुञ्जति । अहं तु तं स्मरंती ' हंत ' इदानी 'तिरोऽसानि ' जात्यंतरेण तिरोभूता भवानीति ॥ ६ ॥

एवं विचार्य 'सा 'शतरूपा 'गौरभवत् '। उत्पाद्यप्राणिकर्मभिश्चोद्यमानायाः शतरूपायाः मनोश्च पुनः सैव मितरभविदिति बोध्यम्। 'इतरः 'मनुः 'वृषमः 'भूत्वा 'तामेव 'गां 'समभवत् 'पूर्ववत्समोगं कृत वान् । ततस्तस्माद्गोवृषभसंबंधात् 'गावोऽजायन्त '॥ ७॥

ब्बुडवेतराऽभवत् । ( द ) अश्वव्वषऽइतरो गईभीतरा गईभऽइतर-स्तार्थे समेवाभवज्तऽएकशफमजायत ॥ ८ ॥

(ता) अजेतराऽभवत् । (द्व) बस्तऽइतरोऽविरितरा मेपऽइतरस्ताध्यँ समेवाभवत्ततोऽजावयोऽजायन्तेत्रमेव यदिदं किञ्च मिथुनमा पिपीस्टि-काभ्यस्तत्सुर्व्वमसृजत् ॥ ९॥

सोऽवेत् । (द) अहम्वाव सृष्टिरसम्यहुॐ हीदॐ सुर्व्वमुस्छीति तुतः सृष्टिरभवत्सृष्ट्याॐ हास्येतुस्याम्भवति युऽएवम्बेद् ॥ १० ॥

बडवेतराऽभवत् । अश्ववृष इतरः । गर्दभीतरा । गर्दभ इतरः । तां समेवाभवत् । तत एक-इाफमजायत् ॥ ८ ॥

अजेतराऽभवत् । वस्त इतरः । अविरितरा । मेष इतरः । तां समेवाभवत् । ततोऽअजावयो• इजायंत । एवमेव यदिदं किंच मिथुनमा विपीलिकाभ्यः तत्सर्वमस्रजत ॥ ९ ॥

सोऽवेत् । अहं वाव सृष्टिरस्मि । अहं हीदं सर्वमसृक्षीति । ततः सृष्टिरभवत् । सृष्ट्यां हास्यै-तस्यां भवति । य एवं वेद् ॥ १० ॥

वक्ष्यमाणाग्निसोमेन्द्रादिसृष्टिं सिद्धवत्कृत्य सर्वां सृष्टिमुपसंहति—सोऽवेदित । 'सः' प्रजापितारदं सर्वं जगत सृथ्वा अवेद्वगत्वान् । कथं ? 'अहं वाव सृष्टिरिस्म '। सुन्यत इति सृष्टिः । यन्मया सृष्ट्ञगत् मद्भेदत्वादह-मेवास्मि—न मत्तो व्यतिरिच्यते कर्तृिक्तययोरमेदोपचारादिति भावः । इदं सृष्टं जगद्हमेव कृत इत्यत आह—अहं हीति । 'हि 'यस्मात् 'इदं 'सर्वं जगत् 'अहमेवासृक्षि '—इति सृष्टिशब्देनात्मानमेवाभ्यधात्प्रजापितः । ततस्तस्मात्प्रजापितः 'सृष्टिरभवत् 'सृष्टिमामा वभूव । सृष्टुरेतद्गुणविदः फलमाह—सृष्यां हीति । एवं प्रजापितवत् अन्योऽपि 'यः 'कश्चित् साध्यात्माऽधिभूताधिदैवजगदहमेवास्मीति स्वात्मनोऽनन्यत्वेन वेदो-पास्ते । अस्योगीसकस्य 'एतस्यां सृष्ट्यां 'एतिस्मन् जगित 'ह 'खलु सृष्टृत्वं भवतीत्यर्थः ॥ १०॥

<sup>&#</sup>x27; इतरा ' रातरूपा ' वडवा ' अश्वा अभवत् । ' इतरः ' मनुः अश्वनृषोऽभवत् । अश्वश्वासौ नृषश्च अश्व-, वृषः प्रजननसमयोऽश्व इत्यर्थः । ' इतरा ' रातरूपा ' गईमी '—' इतरः ' मनुः—' गईमः ' ' अभवदिति प्रत्येक संबन्धः । ' तामेव ' वडवां गईमीं च 'समभवत्' ततो वडवाऽश्वसंयोगात् गईमीगईमसंयोगात् गईमा-श्वजातीययोइींपत्यांच एकशफ्सेकखुरं अश्वाश्वारगईमोख्यं त्रयमजायत ॥ ८ ॥

<sup>ं</sup> इतरा 'शतरूपाऽजाऽभवत् ' इतरः 'मनुः बस्तङ्छागः । 'इतरा 'शतरूपा 'अविः '-'इतरः 'मनुमें च सामेवाजामिव च 'समभवत् '। ततस्तस्मात्संभवनादजावयः अजाश्च अवयश्च अजावयः जातिविशेषाः
'अजायन्त '। विशेषाणामानंत्यात् प्रत्येकमुपदेशासंभवं मन्वानस्तिर्यक्सिष्टं संक्षिप्योपसंहरति—एवमेवेति ।
'यदिदं किञ्च '-यिक्चिदं 'मिथुनं ' छीपुंसलक्षणं दृद्धं 'आ पिपीलिकाभ्यः ' पिपीलिका अभिन्याप्य
'तत्सर्वं 'जगत् ' एवमेव 'पशुन्यायेनैव 'असुजत 'सृष्टवानित्यर्थः ॥ ९ ॥

- (दा) अथेत्यभ्यमन्थत्। (त्स) स मुखाच योनेर्हस्ताभ्याञ्चास्रिमस्जत तस्मादेतदुभ्यमछोमकमन्तरतोऽछोमका हि योनिरन्तरतः॥ ११॥
- (स्त ) तद्यदिदमाहुः । (र) अर्धु यजामुं यजेत्येकैकन्देवमेतस्येव सा व्यिस्षिरेष्ऽ इस्वेव सर्वेदे देवाः ॥ १२ ॥
- (ऽ) अथ युत्किञ्चेदमाईम् । (न्त) तद्देतसोऽसूजत तुदु सोमऽएता-वहाऽइद्ध् सर्विमुत्रञ्जेवान्नाद्ध्य सोमऽएवान्नमिस्नादः॥ १३॥

अथेत्यभ्यमंथत् । स मुखाच योनेर्हस्ताभ्यां चाग्निमस्जत । तस्मादेतदुभयमलोमकमंतरतः । अलोमका हि योनिरंतरतः॥ ११॥

तद्यदिदमाहुः । अमुं यजामुं यजिति एकैकं देवम् । एतस्यैव सा विस्रिष्टिः । एप उ ह्येव सर्वे देवाः ॥ १२ ॥

अथ यरिकचेदमार्द्रम् । तद्वेतसोऽस्रजत । तद्ध सोमः । एतावद्रा इदं सर्वम् । अत्रं चैवात्रादश्च । सोम एवात्रम् । अग्निरत्नादः ॥ १३ ॥

एवमनुप्राहाराष्ट्रिमुक्तवा अनुप्राहकसृष्टिं प्रस्तौति—अथेतीति । अथराब्दोऽनुप्राह्यसर्गानंतर्पार्थः । इति—
शब्दो मंयनप्रकाराभिनयप्रदर्शनार्थः । मुखे हस्तौ निक्षिप्य 'अभ्यमन्यत् ' आभिमुख्येन मन्यनमकरोत् । एवं
मुखं हस्ताभ्यां मियत्वा स प्रजापतिः ' मुखाच योनिर्हस्ताभ्यां च ' योनिभ्यां ' अग्निं ' शाहणजातेरनुप्रहक्तारं
'असुजत' सृष्टवान् । मुखादेः अग्निं प्रति योनित्वे गमकमाह—तस्मादेतदुभ्यमिति । यस्मादाहकस्याग्नेर्हस्तौ मुखं च
एतदुभयं योनिः ' तस्मादेतदुभयमि ' अन्तरतोऽभ्यन्तरे 'अलोमकं' लोमविज्ञतम् । अलोमकेति । या हि स्त्रीणां
' योनिः ' सा ' हि अन्तरतोऽलोमका '—इत्येतसामान्यादुभयस्यास्याग्नियोनित्वम् । तथा ब्राह्मणोऽपि मुखादेव
जित्रे प्रजापतेः । तस्मादेकयोनित्वात् ज्येष्टेनेवानुजोऽनुगृह्यते अग्निना त्राह्मणः । तस्माद्राह्मणोऽग्निदेवत्यो मुखवीर्यक्ष इति श्रुतिसमुतिसिद्धम् ॥ ११ ॥

क्षत्वादिदेवतासर्गिमहानुक्तं वश्यमाणमि उक्तवदुपसंहरित सृष्टिसाकल्यानुकार्त्यं । सुष्टस्य स्नष्टुरनन्यस्वात् सुष्टं प्रजापितरेव इत्युक्तार्थस्य श्रुत्यमिप्रायेण अविद्वन्यतं निदितुमुपन्यस्यति—तद्यदिद्भिति । तत्त्रत्र कर्मप्रकरणे केवलयाज्ञिकाः यागकाले यदिदं वचः 'आहुः' 'अमुं' अम्नि यज—अमुमिन्दं 'यज'—इत्यादि । नामशस्त्रतोत्र-कर्मादिभिज्ञत्वात् भिन्नमेवाग्न्यादिदेवमेकैकग्मन्यमाना आहुरित्यभिप्रायः । तन्त्र तथा विद्यादिति वाक्यशेषः । एतस्यानादरणीयत्वे हेतुं वदन् अनुप्राहकसृष्टिमुपसंहरित—एतस्यैवेति । यस्माद्यः सर्वो देवभेदः एतस्यैव प्रजापतेरेव 'सा विसृष्टिः '। 'उ 'पुनः । हीत्यवधारणे । 'एषः 'प्रजापितः प्राण एव 'सर्वे देवाः '। नान्यदेवताऽन्तरमस्तीत्यर्थः ॥ १२॥

एकस्पैव प्रजापतः द्विधोपास्यत्वाय अग्निसर्गमुक्तवा अन्नसर्गमाह्-अथ याँत्कचेद्रिमिति । अथाग्निसर्गा-नंतरं याँकिचेदं लोके ' आर्दं ' द्रवात्मकं तत्प्रजापती रेतस आत्मनो वीजादस्रजत सृष्टवान् । द्रवात्मकश्व सैषा ब्रुह्मणोऽतिसृष्टिः । ( र्यं ) यच्छ्रेयसो देवानुसृजनुष यन्मुत्र्यः सुन्नमृतानुसृजत तस्माद्दिसृष्टिगुतिसृष्ट्याथ् हास्यैतुस्यां भवति सुऽ एवम्बेद् ॥ १४ ॥

तुद्धेदन्तह्र्येच्याकृतमासीत्। ( ज ) तुन्नामरूप्राभ्यामेव व्व्याकियतासौ-नामाऽयुमिद्र्युरूपऽइति तदिद्मुप्येतुर्हि नामरूप्राभ्यामेव व्व्याकियते-ऽसौनामाऽयुमिद्र्युरूपऽइति ॥ १५॥

सैपा ब्रह्मणोऽतिसृष्टिः । यत् श्रेयसो देवानसृजत । अथ थन्मर्त्यः सन्नमृतानसृजत । तस्माद-तिसृष्टिः । अतिसृष्ट्यां हास्यैतस्यां भवाति । य एवं वेद् ॥ १४ ॥

तत् ह इदं तर्हि अन्याकृतमातीत् । तन्नामरूपाभ्यामेव न्याक्रियत । असीनामाऽयम् इदंरूप इति । तदिदमप्येतर्हि नामरूपाभ्यामेव न्याक्रियते । असीनामाऽयम् इदंरूप इति ॥ १५ ॥

सोमः । तस्माधदाई प्रजापितना रेतसः सृष्टं तदु सोम एव । सृष्टव्यांतरशंकां वास्यित—एतावद्धा इदं सर्विमिति ! 'हदं सर्व 'हस्यमानं जगत्—' एतावद्धे 'एताबदेव । कियत् । 'अत्रं चैवालादश्च ' नातोऽभिकम् । कस्य सोमत्वमित्रत्वं चेत्यपेक्षायामाह—सोम एवाल्लिमिति । यदचतेऽत्रं तदेव सोमः । य एवालादः सोऽग्निरेव । अर्थवलाद्धि अवधारणम् अग्नेरि चकोरपिक्षणं प्रति अल्लादर्शनात्—अद्भिरचमानत्वदर्शनाच । सोमस्यापि कचित् इल्यमानतया अनुत्वावगमाच अग्निरि संहार्यश्चेत्—सोम एव । सोमोऽपि संहर्ता चेदिम्नरेवेत्यर्थः ॥ १३ ॥

अनुप्राहकदेवसृष्टिं सृष्ट्वा तदुपासकस्य फलोक्त्यर्थं आदौ देवसृष्टिं स्तौति—सेपित । 'सा एपा 'सृष्टिः 'म्रह्मणः 'प्रजापतेः 'अतिसृष्टिः ' आत्मनोऽप्यधिकतरा । का सा इत्यत आह—यच्छ्रेयसो देवानसृजनतित । 'यत् 'यस्मात् 'ध्रेयसः 'प्रशस्यतरात् आत्मनः सकाशात् 'देवानसृजतं '। तस्मात्सेषा देवसृष्टि-रितृष्टिः । ननु—अप्रिर्भूद्वेत्यादि (वा. सं.अ. ३कं.१२) श्रुतेः अग्न्यादयोऽस्यावयवाः—तत्कथं तत्सृष्टिस्ततोऽप्यन्तिशयवतित्याशङ्क्य प्रजापतेर्यजमानावस्थापेक्षया देवसृष्टेहरूकृष्टत्वचन्तमित्रस्याशयेन परिहृर्तुमाह—अथ्य यन्मत्यः सन्नमृतानसृजतेति । 'अथ 'यद्यस्मात् यजमानावस्थः प्रजापतिर्मत्यो मरणवर्मा सन् अमृतान-मरणधर्मिणो देवान् कर्मज्ञानविद्वा सर्वान् त्वस्य पाप्मनः ओषित्वा 'अमृजत '। तस्मादियं देवसृष्टिरितिनृष्टिः उत्कृष्टज्ञानकर्मणोः प्रलमित्यर्थः । एतादशः प्रजापत्युपासकस्य फलमाह—अतिसृष्ट्यां हेति । य एवं सृष्ट्यात्मा प्रजापतिरहमेवित वेद । अस्योपासकस्य 'एतस्यामित्सृष्ट्यां 'देवादिप्रपंच—' ह ' किल भवति । प्रजापतिवत् सृष्टृत्वं इति शेषः ॥ १४ ॥

एतावतोक्तस्य व्याक्रतस्य जगतः अव्याक्रतावस्थां वीजभूतां—सवीजसंसारोद्धरणायाह—तद्धेदं तहींति । तिदंदं व्याक्रतं जगत् 'तार्हं 'तदा उत्पत्तेः प्राक्काले अव्याक्रतमनिभव्यक्तनामरूपं—'ह ' किल—आसीद्वभूव । तदव्याक्रतं जगत् 'नामरूपाभ्यो 'नाम्ना रूपेण च स्वयमेव 'व्याक्रियत '। व्याक्रियत—इति कर्मकर्तुः प्रयोगात् आत्मनैव विस्पष्टं नामरूपविशोषाववारणमर्यादं व्यक्तिभावमाप्यत । तदेव स्पष्ट्यति—अस्त्रीनामेति ।

् स्टर्ण्युटइह् प्युविष्टः। ( प्टर्आ ) आ नलाग्येभ्यो यथा क्षुरः क्षुर्धानेटवः हितः स्याद्विश्वम्भरो वा व्विश्वम्भरकुलाये तन्न पुरुयन्त्यकृतस्नो हि सः॥१६॥

(स) प्राणनेतु प्राणो नाम अनित । न्तुदन्नानपुर्यंश्वद्धः शृज्वश्र्होत्र-म्मन्नानो मनस्तान्यस्यैतानि कम्मनामान्येन स खोऽतऽएकैकमुपास्ते न स न्वेडाक्तरस्नो ह्येष्ठोऽतऽएकैकेन भुवति ॥ १७ ॥

स एप इह प्रविष्ट आ नलाग्रेभ्यः । यथा क्षुरः क्षुरधाने अवहितः स्यात् । विश्वंभरो वा विश्वं-भरकुठाये । तं न पश्यंति । अकृत्स्नो हि सः ॥ १६ ॥

प्राणिवेव प्राणो नाम भवति । वदन् वाक् । पश्यन् चक्षुः । श्रुण्वन् श्रोत्रम् । मन्वानो मनः । तान्यस्यैतानि कर्मनामान्येव । स यः अतः एकैकमुपास्ते न स वेद । अकृत्स्नो होयः । अतः एकैकि भवति ॥ १७ ॥

अयं पुरुषादिपदार्थः असौनामा देवदत्तो यझदत्त इति वा नामास्येत्यसौनामा । इदं शुक्रं कृष्णं वा रूपमस्येत्र-साविदंरूप इत्येवं-व्याक्रियतेति संवंधः । असौशन्दः श्रीतोऽतोऽन्ययत्वेन झेयः । अन्याकृतमेव व्याकृतातम्नां व्यक्तं इत्येतत्मुतप्रबुद्धदृष्टांतेन स्पष्टयति—तिद्दमप्येतहीति । 'तिदिदं 'सुतमव्याकृतं वस्तु ' एतिर्हि 'एतिसिन चिप काले नामरूपाभ्यामेव व्याक्रियते । 'असौनामाऽयिदंरूपः ' इति उक्तार्थम् ॥ १५ ॥

तद्वेदिम (कं. १९) त्यत्र म्लकारणमुक्त्वा तलामरूपान्यामि (कं.१९) त्यादिना तत्कार्यमुक्तम्। इदानी तिस्मन् कार्यसृष्टुः प्रवेशमाह—स एप इह प्रविष्ट इति । 'स एवः' लष्टा परमात्मैव 'इह ' ब्रह्मादिस्तंवपर्यतेषु—देहेपु अव्याकृते नामरूपे व्याकृतेन् 'प्रविष्टः'। यथा जलादौ सूर्यादेः प्रतिविवलक्षणः प्रवेशो दृश्यते तथाऽऽत्मनोऽपि सृष्टे कार्य काल्पनिकः प्रवेश इत्यर्थः। का पुनरस्य प्रवेशस्य मर्यादा इत्याशंक्याह—आ नखाग्रेभ्य इति । 'आ नखाग्रेभ्यः' नखाग्रं मर्यादीकृत्य प्रविष्टः। नखाग्रमर्यादं हि आत्मनश्चेतन्यमुपलभ्यते। तत्र कथमिव प्रविष्ट इत्याकांक्षापूर्वकं दृष्टांतद्वयमुत्थापयित—यथेति । यथा लोके 'क्षुरधाने 'क्षुरो धीयतेऽस्मिन्निति क्षुरधानं तिस्मन् नागितोपस्कराधाने क्षुरः एकदेशे 'अवहितः ' प्रवेशितोऽवस्थितः स्यात् (१) ' यथा वा जाठरत्वेन विश्वस्य मरणात् 'विश्वंमरोऽग्निः' 'विश्वंमरकुलाये ' अग्न्याधारम्तकोष्टादिलक्षणे नीडे सर्वतो व्याख्यावन्तिश्वसः (२) तथाऽऽत्मा सामान्यतो विशेषतश्च मुष्टस्यादौ देहं व्याप्य अवस्थितः इत्यर्थः। इदानीं व्याकृता-जगतः आत्मानं पृथकर्तु—तत्र पृश्यन्तीति वाक्यम् । 'तं ' प्राणनादिकियाविशिष्टस्यादर्शने हेतुमाह—अकृत्स्नो हीति। 'हि 'यस्मात् 'सः 'प्राणनादिकियाविशिष्ट आत्मा 'अकृत्सनः ' असमस्तः असंपूर्ण इति यावत्॥ १६ ॥

कुतः पुनस्तस्याक्रस्नत्विमित्यत आह-प्राणन्नेवेति । प्राणनेव 'प्राणनिक्यामेव कुर्वन्नात्मा 'प्राणो नाम 'प्राणाभिधानो भवति । नान्यां क्रियां कुर्वन्, प्राणितीति व्युत्पत्तेः। 'वदन्' वदनिक्रयां कुर्वन्नात्मा 'वाक्' वक्तीति ३१४३

(त्या) आत्मेत्येवोपासीत । (ता) अञ्च ह्येते सुर्व्वेऽएकम्भवन्ति तुदेतुत्पद्तीयमस्य सुर्वेस्य युद्यमात्माऽतेत ह्येतत्सुर्व्वमेतेद यथा ह वै पदेनानुविन्देदेवङ्कीर्त्तिण्यं श्लोकम्विन्दते युऽएवम्वेद ॥ १८॥

आत्मेत्येवोपासीत । अत्र ह्येते सर्व एकं भवन्ति । तदेतत्पदनीयमस्य सर्वस्य । यदयमात्मा । अनेन ह्येतत्सर्व वेद । यथा ह वै पदेनानुविदेत् । एवं कीर्ति श्लोकं विदते । य एवं वेद ॥ १८ ॥

स्युत्पत्तेः । प्राणनवदनाभ्यामन् क्तर्भेन्द्रयञ्यापार उपलक्ष्यते । 'पश्यन्' दर्शनिक्तयां कुर्वन् आत्मा ' चक्षुः 'चष्टे इति च्युत्पत्तेः । 'श्रुण्यन्तात्मा ' 'श्रोत्रं 'श्रुणोतिति व्युत्पत्तेः । दृष्टिश्रुतिभ्यां अन्तक्त्ज्ञानेन्द्रयञ्यापार
उपलक्ष्यते । 'मन्वानः ' मननिक्तयां कुर्वनात्मा ' मनः ' मनुत इति व्युत्पत्तेः । तान्येतानि प्राणादिनामानिसस्यात्मनः ' कर्मनामान्येव ' कर्मजानि नामान्येव पाचकपाठकादिवत् न वस्तुविषयाणि । अतो न
कत्स्नवस्ववद्योतकानि । अकृत्स्नदर्शी नात्मदर्शीत्याह-स योऽत इति । ' स यः 'अतोऽस्मात् प्राणनादिकिया
समुदायात् ' एकैकं ' प्राणमिति वा चक्षुरिति वा विशिष्टं अनुपंसद्दतेतरविशिष्टिकियात्मकमात्मानं मनसा
अयमात्मेति ' उपास्ते ' चितयति-' स न वेद ' न जानाति कृत्सनमात्मानम् । कृत इत्यत आह्-अकृत्स्नो
द्वीति । ' द्वि ' यस्मात् एष आत्मा अतोऽस्मात् प्राणनादिसमुदायात् प्रविभक्तः ' एकैकेन ' प्राणादिविशेषणेन
विशिष्टो ' भवति ' । तस्मादकृत्स्नोऽसमस्तः इतर्यभानुपसंहारात् । अकृत्नदर्शी तु न ब्रह्मात्मतन्वदर्शीत्यर्थः ॥ १७॥

कथं पुनर्वकात्मतःवदर्शांत्याकाङ्क्षापूर्वकं विद्यासूत्रमवतारयति—आत्मेत्येवोपासीतेति । यस्य प्राणादीनिविशेषणानि थान्युक्तानि स तानि सर्वाण्याप्तुवन् आत्मेत्युच्यते । तं 'आत्मा इत्येवोपासीत '। न केनचिदिशेषणानि थान्युक्तानि स तानि सर्वाण्याप्तुवन् आत्मेत्युच्यते । तं 'आत्मा इत्येवोपासीत '। न केनचिदिशेषणाने विशिष्टमात्मानं चितयेदित्यर्थः । एवं हि असौ स्वेन वस्तुरूपेण गृह्यमाणः कृत्सनो भवति । क्रस्तवे
देतुमाह—अत्र हीति । 'हि ' यस्मात् अत्रासिनिक्रपाधिके आत्मिन ' एते सर्वे ' प्राणनादिकर्मजनामाभिधेयाः
प्राणायुपाधिकृता विशेषाः ' एकं भवन्ति ' अभिन्नतां प्रतिपद्यन्ते । जलसूर्यप्रतिर्वित्रमेदा इवादित्ये । तस्मादात्मेत्येवोपासीत । ननु—अनात्मनोऽपि विद्यमानत्वात् कथमात्मन एवोपासने नियमविधानं क्रियते इत्यत
माह—तदेतादिति । ' अस्य सर्वस्य ' अनात्मनदार्थस्य तदेतत्प्रकृतमात्मस्वरूपं ' पदनीयं ' गमनीयं अन्वेषणीयमिति यावत् । नान्यत् । अस्य सर्वस्येति निर्द्रारणार्था षष्ठी । अस्मिन् सर्विस्मिन्नत्यर्थः । किं तत् १ 'यदयमात्मा'
पदेतदात्मतत्वम् । अस्पैव पदनीयत्वे हेतुमाह—अनेन ह्येतदिति । अनेनेतीयभित्यंभावे तृतीया । अनेनात्मक्रानेन ' हि ' यस्मात् सर्वमनात्मजातमन्यत् ' एतत्सर्व ' समस्तं ' वेद ' जानाति । कथं १ पुनरेतत्यदनीयमित्यत आह—पथा ह वा इति । 'यथा ह वै' लोके गवादिखुरांकितो देशः पदमित्युच्यते । तेन पदेनान्विष्यमाणो नष्टं विवित्तितं गोसुवर्णादिवस्तु अनुविदेखभेत । अयमनेन प्रकारेण श्रुसादिना आत्मिन लब्धे सर्वमनलमते इत्यर्थः । इदानीं विद्यानस्य गुणफलमाह—कीर्ति श्लोकमिति । ' य एवं ' यथोक्तं नाम्रूपानुप्रवेशेन
स्थाति गतं आत्मेत्यादिनामरूपान्यां प्राणनादिसंगर्ति श्लोकं च प्राप्तवन्तमात्मानं ' वेद ' । स तद्वदेव कीरितं ' प्रस्थारिं ' श्लोकं ' च मित्रैः सह संघातं ' विदते ' लमते इत्यर्थः ॥ १ ८ ॥

तुदेतत्ष्रेयः प्रवात । (त्र्षे ) प्रयो व्वित्तात्र्रेयोऽन्यस्मात्स्व्वस्मादन्तर-तरं खुद्यमात्मा स बोऽन्यमात्मनः प्त्रियम्ब्रुवाणुम्ब्र्यात्त्रियुणुँ रोत्स्य-वीतीश्वरो ह तथेव स्यादात्मानमेव प्त्रियमुपासीत स युऽआत्मानमेव ष्त्रियुसुपास्ते न हास्य प्त्रियुम्त्रमायुकं भवति॥ १९॥

तुदाहुः। ( र्व्य ) युद्धस्विद्यया सुर्व्यम्भविष्युन्तो मनुष्या मन्यन्ते किमु तद्ब्रह्मावेद्यस्मात्तत्सुर्व्यमभवदिति ॥ २०॥

तदेतत्त्रेयः पुत्रात्, प्रेयो वित्तात् , प्रेयोऽन्यस्मात्सर्वस्मात् । अंतरतरम् -यद्यमात्मा । स योऽन्य-मात्मनः प्रियं ब्रुवाणं ब्रूयात् । प्रियं रोत्स्यतीति । ईश्वरो ह । तथैव स्यात् । आत्मानमेव प्रिय-मुपासीत । स य आत्मानमेव प्रियमुपास्ते । न हास्य प्रियं प्रमायुकं भवति ॥ १९ ॥

तदाहु:-यत् ब्रह्मविद्यया सर्वे भविष्यंतो मनुष्या मन्यन्ते । किसु तत् ब्रह्मावेत् ? यस्मात्त-त्सर्वमभवदिति ॥ २०॥

क्रतोऽन्यत्सर्वमनादृत्यात्मतत्त्वमेव विज्ञेयमित्याशंकायां लोकदृष्टिमवष्टस्याह्—तद्तेतिः । तदेतदात्मतत्त्वं ' पुत्रात् ' प्रियत्वेन प्रसिद्धात् ' प्रेयः ' प्रियतरम् । पुत्रो हि लोके प्रियः प्रसिद्धः । तस्माद्पि प्रियतरमिति निरतिशयप्रियत्वं दर्शयति । तथा ' विचात् ' दैवमानुषादपरोऽञ्जज्ञानहिरण्यरत्नादेः ' प्रेयः ' प्रियत्रस् । तथा पुत्रादेः अन्यस्मात्प्रियत्वेन प्रसिद्धात् ' सर्वस्मात् प्रेयः ' प्रियतरम् । तःकस्मादाःमतन्त्रमेव प्रियतरं न प्राणा-दीति । उच्यते-' अंतस्तरम् ' बाद्यात् पुत्रवित्तारेः प्राणिण्डसमुदायो हि,अंतरोऽभ्यंतर आत्मनः सनिकृष्टः तस्माद्ध्यंतरातिशयेनांतरमन्तरतरं ' यद्यमात्मा ' यदेतदाःमतत्त्वम् । यो हि लोके निरतिशयप्रियः स सर्व-प्रयत्नेनोपरुब्धव्यो भवति । तथा अयमात्मा सर्वेलौकिकवियेम्यः प्रियतमः । तरमात्तल्लामे महान् यत्न आस्थेय इत्यर्थः । नन्-अनात्मनोऽपि पुत्रवित्तादेः प्रियत्वमनुभूयते इति । कस्मात्पुनरात्मप्रियो-पादानेनैव इतरहानं क्रियत इत्यत आह-स योऽन्यमिति । 'यः 'कश्रिदात्मप्रियवादी 'सः ' ' अन्यं ' अनात्मविषयं पुत्रादिकं 'आत्मनः 'सकाशात् ' व्रियं ब्रुवाणं ' प्रति ' ब्रूयात् ' वदेत् । किं ? तत्र पुत्रादिरुक्षणं प्रियमभिमतं तर्हि मन्दोऽसि । यतस्तिविषयं ' रोत्स्यति ' आवरणं प्राणसंरोयं प्राप्स्यति विनंद्यतीति यावत् । स कस्मादेवं त्रवीतीत्यपेद्वायामाह-ईश्वरो हेति। यस्मादेवं वर्तुं असौ 'ईश्वरो ह ' समर्थः पर्याप्त एव । तस्मादेवं वदेत् । कुतोऽस्येश्वरत्वमवगम्यते इत्याशंकायां यथार्थवादित्वादित्याह -तथैवेति । यसमात्रियत्वन किंवितमनात्मवस्तु विनंद्धतीति यत्तेनोक्तं तत्त्रयैव स्यात् । अविसंवाचेव भवेत् । यथाभूतार्थवादी हि सः-तस्मादस्येश्वरत्वमवगम्यते । एवमनात्मनि अमुख्या प्रीतिरिति स्थिते फलितमाह-आहमानमेवेति । तस्मादन्य-त्रियमुज्झित्वा ' आत्मानमेव प्रियमुपासीत् ' चितयेत् । तत्फलमाह-स य आत्मानमेवेति । अस्योपासकस्य ' प्रियं ' प्राणादिकं ' प्रमायुकं ' प्रमरणशीलं ' ह ' किल ' न भवति ' इत्येतिव्यियगुणफलविधानार्थं मुखस्य फलस्य सर्वभावापत्तेवक्ष्यमाणस्वादित्यर्थः ॥ १९ ॥

<sup>&</sup>quot; आत्मेत्येत्रोपासीत " ( कं. १८ ) इति सूत्रिता ब्रह्मविद्या । यदर्था क्रत्स्नाऽस्युपनिषत् तस्वैतस्य सूत्रस्य

ब्हुन्न बाऽइदमुत्रऽभासीत् । ( तु ) तुद्दारमानमेवावेदहम्ब्रह्मास्मीति दृष्टमात्तरसुर्विमभवत्तयो यो देवानाम्त्रत्यबुध्यत सु सऽएव तदभवत्तथर्षी-णान्ध्या मनुष्याणाम् ॥ २१ ॥

महा वा इदमत्र आसीत् । तदात्मानमेवावेत्—'' अहं ब्रह्मास्मि ''–इति । तस्मात् तत्सर्वत्र-भवत् । तत् यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत । स स एव तद्भवत् । तथा ऋषीणाम् । तथा मनुष्याणाम् ॥ २१ ॥

व्याचिष्यासुः श्रुतिः प्रयोजनाभिधित्सयोपोद्रातङ्करोति—तदाहुरिति । 'तदिति ' अनंतरवाक्ये । अवेदित्यंतं वक्ष्यमाणं वस्तु । वह विविद्यवो नित्यिनरिद्धायश्रेयः प्रतिपित्सवो ब्राह्मणा 'आहुः '। किमाहुरित्याह—यद्भृद्धा-विद्यया इति । यद्भह्म परमात्मा तद्यया वेद्यते सा ब्रह्मविद्या तया ब्रह्मविद्यया ' सर्व ' निरवरोषं—' भविष्यन्तः ' सर्वात्मका भविष्याम इत्येवं ' मनुष्याः ' यन्मन्यन्ते संभावयन्ति । मनुष्यप्रहणं विशेषतोऽिकारिह्मापंनार्थम् । मनुष्या एव हि विशेषतः अभ्युद्यनिःश्रेयससाधने अधिकृता इत्यभिप्रायः । तत्र विप्रतिषिद्धं वस्तु लक्ष्यते अतः पृच्छामः—िकृमु तद्भक्षिति । 'उ 'इति प्रश्ने । 'तद्भक्ष ' कि १ यस्य विद्यानात् सर्व भविष्यन्तः ' मनुष्या यन्यन्ते ' । तद्भक्ष किमवेत् किमहासीत् यस्मादिह्मानात् तद्भक्ष सर्वमभवत् इति त्रयः प्रश्नाः । तद्भक्ष किमवित्यन्तः वित्ययमः ( १ ) । कि वा अवेत् इति स्वरूपं तदितिरिक्तं वा अह्नासीदिति दितीयः ( २ ) । यस्मात्तःसर्वमभवदिति सर्वभावापत्तिरिपि कि विद्यमानैवाऽभिव्यज्यते नृतना वोत्यद्यते इति तृतीयः ( ३ ) इत्यर्थः ॥ २० ॥

प्तेषां प्रश्नानां क्रमेण सर्वदोषानागन्धितं प्रतिवचनमाह—ब्रह्म वा इद्मिति । 'अर्थ ' प्राक् प्रतिवोधा-दिपि 'इदं ' शरिरस्थं प्रमात्रादिसाक्षिम्तं त्वंपदलक्ष्यं ' ब्रह्म वे ' ब्रह्मवासीत् । वैशव्दः अवधारणार्थः । तत् ब्रह्मविद्याविशिष्टतया अधिकारित्वेन व्यवस्थितम् । नासि त्वं संसारी । किंतु सकलवर्मरहितं चिदानंदैकरसं ब्रह्मवासि । इति दयाद्धना आचार्येण कयंचित्प्रतिबोधितं 'आत्मानमेव '—'अहं ब्रह्म ' प्रमात्रादिसाक्षि अशानायावतीतं नेति नेति अस्थूलादिलक्षणं 'अस्मि ' नवामि इत्येवमवेत् अञ्चासीत् । 'तस्मात् ' एवं विज्ञानात् तह्म ' सर्वममवत् ' । अब्रह्मारोपणाविद्यापगमात्तत्कार्यस्यासर्वत्वस्य निर्शृत्या स्वामाविकं सर्वत्वं प्राप्तविद्यर्थः । ' यह्मक्षविद्यया सर्वं भविष्यन्तो मनुष्या मन्यन्ते '' इति यत्पृष्टं ' किमु तद्भक्षावेद्यस्मात्तत्सर्वममवदिति '' इति च तन्निर्णीतम् । ब्रह्मविद्यायां अग्निह्मेत्रादाविव मनुष्यत्याद्यधिकारिविशेषणनियमो नास्ति, इत्याह—तद्यो यो देवानामिति । तत्तत्र ' देवानां ' मध्ये ' यो यः 'देवः ' प्रत्यबुध्यत ' प्रतिबुद्धवान् आत्मानं यथोक्तेन विधिना आत्मबोधनादेव ' स स एव 'देवः तद्भक्ष सर्वात्मकममवत् । न साधनांतरेणित । 'तथा ऋषीणां तथा मनुष्याणां ' मध्ये यो यः प्रसुबुध्यत स स तद्भक्ष अभवदिति पूर्वेण संबंधः ॥ २१ ॥

१-इदमेव शुक्लयजुवां महावाक्यम् इति बोध्यम् ॥

(न्तु) तुद्धैतत्पुर्यवृषिव्वामुद्वः प्यतिपेदे। (देऽहं) अहम्मुनुरभवण् सूर्धि-श्चेति तुद्दिमुप्यताई युऽएवम्बेदाहम्ब्रह्मारमीति सुऽइदण् सुर्विम्भवति तुरुय ह तु देवाश्चनाभूत्याऽईशतऽआत्मा ह्येषाण् स भवत्यथ योऽन्या-न्देवतामुप्रास्तेऽन्याऽसावन्योऽहमस्मीति न स व्वेद यथा पशुरेवण् स देवानां यथा ह वै बहुवः पशुवो मनुष्यम्भुञ्चुरेवमेकेकः पुरुषो देवा-न्भुनक्त्येकस्मिन्नेव पशावादीयमानेऽप्रियम्भवति किमु बहुषु तुरुमादे-षान्तन्न प्प्रियं युदेतन्मनुष्या विवद्यः॥ २२॥

तद्धैतत्पश्यन्तृषिर्वामदेवः प्रतिपेदे—''अहं मतुरभवं सूर्यश्च''-(ऋ. सं. ४।१६।१) इति। तिद्दमप्येतिहं य एवं वेद। अहं ब्रह्मास्मीति। स इदं सर्वे भवति। तस्य ह न देवाश्चनाभृत्या ईशते। आत्मा ह्येपां स भवति। अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते। अन्याऽतौ । अन्योऽह्मस्मीति। न स वेद। यथा पशुः। एवं स देवानाम्। यथा ह वे बहवः पश्चो मनुष्यं सुञ्ज्युः। एवमेकैकः पुरुषो देवान् सुनिक्ति। एकस्मिन्नेव पशावादीयमानेऽप्रियं भवति। किमु बहुपु १ तस्मादेषां तन्न प्रियम्। यदेतन्मनुष्या विद्यः॥ २२॥

अस्या ब्रह्मविद्यायाः सर्वभावापत्तिः कथमित्येतस्यार्थस्य दाढ्याय श्रुतिर्मत्रमुदाहरति – तद्धैतत्पश्यन्निति ! तद्भव्य ' एतत् ' आत्मानमेव '' अहं ब्रह्मास्मि '' इति ' पश्यन् ' एतस्मादेव ब्रह्मणो दर्शनाटिषवीम रे-वाल्यः " अहंमनुरभवं सूर्यश्च " ( ऋ. सं. ४ । १६ । १ ) इति मन्त्रं 'प्रतिपेदे ' प्रतिपन्नवान् ' ह ' िला । स एतिसम् ब्रह्मात्मद्शेने अवस्थितः एतं मन्त्रं दुद्री । तदेतद्वहा परयित्रिति ब्रह्मविद्या परापृश्यते, सर्वात्मभावफलं च प्रतिपेदे इत्यर्थः । ननु-महतां देवादीनां वीर्यातिशयत्वात् त्रहाविद्यया सर्वभागपिनिर्युज्यते । कथं १ पुनिरदानीं कलिकालवार्तिनां मनुष्पाणां विशेषतोऽस्पर्वीर्यत्वात् सर्वभावापत्तिः इत्यत आह्—तदिदम्प्ये॰ तर्हीति । 'तदिदं ' प्रकृतं यत् सर्वभूतानुप्रविष्टं ब्रह्म ' एताहिं ' एतिसमन्निष वर्तमाने काले यः कश्चित् व्यावृत्त-बाह्योत्स्वस्यः आत्मानमेव उपाधिजनितश्रांतिविज्ञानाध्यारेपितविशेषविज्ञतं सकलसंसारधर्मातीतं ब्रह्मवाहगस्मि-इति ' वेद ' अनुसंघत्ते । स एतादक् ब्रह्मविज्ञानात् अविद्याकृतासर्वत्विनवृत्त्या ' इदं सर्वं भवति ' । ननु-अविद्यावतः कर्मिणः अमृतत्वप्राप्तिमुद्दिश्य कर्मभ्यो व्युत्थानमिच्छतो देवकृतविष्ठसंभववत् विद्यावतोऽपि वर्तमा-निकस्य पुरुषस्य देवऋतविष्ठसंभवात्र फलप्राप्तिरित्यत आह-तस्य ह नेति । ' तस्य ' यथोक्तप्रकारेण अमा-त्मज्ञानवतो देवाश्च न महावीर्या देवा अपि-' अभूत्यै ' सर्वात्मकब्रह्मभावस्याभवनाय ' नेशतं ' ं ह ' किल न पर्याप्ताः । किमुतान्ये ! ब्रह्मविद्यापलप्राप्तौ विश्वकरणे देवादय ईशते इति का शंकेत्यर्थः । तत्र हेतुः । 'हि 'यस्मात् ब्रह्मवित् 'एषां 'देवानां 'आत्मा 'शास्त्रप्रकाशितब्रह्मस्वरूपः 'भवति '। एवं सोपपत्तिकं-विद्यासूत्रमुक्तवा संप्रति अविद्यासूत्रमाह-अथ योऽन्यामिति । ' अथ ' तोपपत्तिकविद्यासूत्रकथनानन्तरं ' यः ' कश्चित् अनस्वित् स्वात्मनि कर्तृत्वमङ्गाकृत्य अन्यामात्मनो व्यतिरिक्तां 'देवतां ' अन्योऽहस्पारपदेवतायाः सकाशादिसम् अन्योऽसौ मत्त उपासनीयो देवः इत्येवं भेवदृष्ट्योपास्ते स्तुतिनमस्कार्यागवल्युवहुरप्रणिधान्- ( व्र्व्ठं ) व्व्रह्म व्याद्यस्य उथासीत् । (दे) एकमेव तद्देक एँ सम्र व्ययभव-त्तच्युयोद्ध पम्रत्यस्य तद्दे सत्त्रं यान्येतानि देव त्रा सत्त्राणीन्द्रो व्यक्षणः सोमो कडः पर्जन्यो यमो मृत्युरी शान ऽ इति तस्मात्सत्त्रात्पर त्रास्ति तस्मा-द्राह्मणः सित्ययम प्रस्तादुपास्ते राजसूये सत्त्र ऽ एव तद्यशो द्याति सेषा सत्यस्य योनिस्पेद्वस तस्माद्य प्राणी राजा परमता व्यव्य ति व्यक्षिवान्तत् ऽ उपित श्रयति स्वां योनि युऽचऽ एन एँ हि तिस्त स्वा एँ स योनिमृच्छिति स गुपियान्भवति यथा श्रया एँस एँ हि एँसित्वा ॥ २३॥

ब्रह्म वा इदमग्र आसीदेकमेव । तदेकं सन्न व्यभवत् । तत् श्रेयोरूपमत्यस्जत क्षत्त्रम् । यान्येतानि देवना क्षत्त्राणि । इन्द्रो वरुणः सोमो रुद्रः पर्जन्यो यमो मृत्युरीशान इति । तस्मात् क्षत्त्रात्परं नास्ति । तस्मात् ब्राह्मणः क्षत्रियमधस्ताद्धपास्ते राजसूये । क्षत्त्र एव तयशो दधाति । सेवा क्षत्त्रस्य योनिः । यत् ब्रह्म । तस्माद्यद्यपि राजा परमतां गच्छति । ब्रह्मैवांतत उपनिश्रयाति स्वां योनिम् । य उ एनं हिनस्ति । स्वां स योनिमृच्छति । स पापीयान् भवति यथा श्रेयांसं हिंसित्वा ॥ २३ ॥

ध्यानादिना, 'सः 'उपासकः 'न वेद 'उपास्योपासकयोस्तन्तं न विजानाति । न केवलं एवंभूतोपासकः अविद्यादोषवानेव—िकं तर्हि पञ्चसदृशोऽपि मवतित्याह—यथा पञ्चिरित । 'यथा ' पञ्चर्गवाश्वादिः दोहनवाहनाद्युपकारिरुपभुज्यते एवमेव सोऽविद्वान् ' देवानां ' मध्ये एकैकस्यापि देवस्य पञ्चवदनेकैरुपकारिरुपभोग्यो भवति । लोकपशोर्मनुष्यपशौ यथोक्तं विशेषं वक्तं श्रुतिः स्वयमेवाह—यथा ह वा इति । 'यथा ह वै' लोके 'बहवः ' गवाश्वादयः 'पशवः ' मनुष्यमात्मनोऽधिष्ठातारं स्वामिनं दोहनवाहन।दिना ' मुञ्ज्युः ' पालयेयुः । ' एवं ' बहुपञ्चस्यानीयोऽयङ्कर्मी पुरुषः 'एकैकः ' एव ' देवान् ' स्न्द्रादीन् स्नुतिनमस्कारादिनक्रियया ' मनक्ति ' पालयति । देवग्रहणमृषिपित्रादीनामन्युपलक्षणपरम् । अत एव मनुष्याणां पञ्चभावात् व्युत्थानं देवा द्विषंतीत्याह—एकिस्मिन्नेवित । यथा लोके बहुपञ्चमतोऽपि एकिसम्त्रिप ' पशौ ' व्याष्ट्रादिना आदीयमाने ' अपित्वं भवति ' ' किमु बहुषु ' तथा बहुषु बहुपञ्चस्थानीये एकैकिस्मिन्पुरुषे पञ्चभावात् व्युत्त्यानं देवा द्विषतिःयाह—तस्मादेपामिति । यस्मात् मनुष्याणां पञ्चभावात् व्युत्थानं देवानामित्रयं भवतीति किमु वक्तव्यम् । अत एवाविद्यावतां पञ्चभावात् व्युत्थानं स्वानामित्रयं ' तस्मात् ' कारणात् यदेतह्रह्यात्मतन्तं ' मनुष्याः ' कथंचन विद्याविज्ञानीयुः । तदेषां देवानां न प्रियं नेष्टमित्यर्थः ॥ २२ ॥

"अथेखभ्यमन्थत्" ( ब्रा. २ कं. ११ ) इत्यत्रानुप्राहकदेवतासर्गं प्रक्रम्याग्नेरेव स्टिष्टिक्ता । नेन्द्रादी-नाम् । अत्र तु—अविद्यां प्रस्तुत्य तेषां स्टिष्ट्च्यते—ब्रह्म वा इद्मग्रं आसीदेकमेव इत्यादिना । अविद्यान् कैं: कर्मिमः केषां देवानां भोग्य इति—" अयोऽअयं वाऽआत्मा " ( ब्रा. २ कं. २९ ) इत्यादिना विशेषतो दर्शियतुं " आत्मैवेदमग्रं आसीत्" ( ब्रा. २ कं. १ ) इत्यत्र यदात्मशब्देनोक्तं स्रष्टृ ब्रह्म तदिग्नं स्टूष्ट्वा—अग्निल्पापनं ब्राह्मणजात्यभिमानवत् अस्मिन् वाक्ये ब्रह्मशब्देनामिधीयते । 'वै ' निश्चितं ' अग्ने '

### सु नैवु व्यथभवत् । (तस ) स व्यिशमसृजत यान्येतानि देवजातानि गणशुऽआख्यायुन्ते व्युसवी रुद्धाऽआदित्या व्यिश्वे देवा मुरुतऽइति ॥२४॥

स नैव व्यभवत् । स विशमसुजत । यान्धेतानि देवजातानि गणश आख्यायन्ते । वसवो रुद्रा आदित्या विश्वे देवा महत इति ॥ २४॥

क्षत्त्रादिसर्गात्पूर्वं—' इदं 'क्षत्त्रादिभेदजातं त्रह्रेवैकमिनन्नमासीत् , नासीत् क्षत्त्रादिभेदः । ' तत् ' ब्राह्मण-जात्यिममानि अग्न्यात्मकं त्रहा ' एकं ' केवलं परिपालियतृक्षत्त्रादिभेदरान्यं सत्—' न व्यमवत् ' न विभूतवत् । कर्मणे नालमासीदित्यर्थः । 'तत् ' बहा ब्राह्मणः अस्मिन्ममेरयं कर्तव्यं इत्यात्मनो ब्राह्मणजातिनिमित्तकर्मकर्तृत्व-विभूत्वे ' श्रेयोरूपं ' प्रशस्तरूपं ' अत्यसूजत ' अतिशयेन सृष्टवत् । किं तत् यत् सृष्टवत् १ ' क्षत्त्रं ' क्षत्रियजातिम् । तदेव क्षत्त्रं व्यक्तिमेदेन प्रदर्शयति । 'यान्येतानि 'प्रसिद्धानि 'देवत्रा ' देवेषु 'क्षत्त्राणीति ' जात्याख्यापेक्षया बहुवचनस्मरणात् व्यक्तिबहुत्वाद्वा भेदोपचारेण बहुवचनम् । कानि पुनस्तानीत्यपेक्षायां तत्रा-भिषिक्ता एव विशेषतो निर्दिश्यन्ते-इन्द्री वरुणः सोम बलादिना । 'इन्द्रः' देवानां राजा । 'वरुणः' यादसाम् । ' सोमः ' ब्राह्मणानाम् । ' रुद्रः ' पश्चनाम् । ' पर्ज्यन्यः ' विद्युदादीनाम् । ' यमः ' धर्मराजः पि तृणाम् । ' मृत्युः ' यमदूतो रोगादीनाम् । 'ईशानः' ईश्वरो भासां राजा । इत्येवमादीनि देवेषु क्षत्त्राणि । तदमु इद्रादि-क्षत्त्रदेवताऽधिष्टितानि मनुष्यक्षत्त्राणि सोमसूर्यवंस्थानि पुरूरवः प्रभृतीनि सृष्टान्येव द्रष्टव्यानि । तद्र्य एव हि देव-क्षत्त्रसर्गः प्रवृत्तः । यस्मात् ब्रह्मणा ब्राह्मणेभ्योऽप्यतिशयेन क्षत्रं सृष्टं तस्मात्कारणात् क्षत्रात्परमुत्कृष्टं नास्ति । क्षत्रस्य नियंतुःववदुःकोर्षे हेत्वंतरमाह-तस्माद्गाह्मण इति । यस्मात् क्षत्रं त्राह्मणजातेरपि नियंतु । तस्मात् ' ब्राह्मणः ' क्षत्रियस्य कारणभूतोऽपि 'अधस्तात्' व्यवस्थितः सन् 'राजसूये' यज्ञे उपारिस्थतं क्षत्रियमुपास्ते । त्राह्मणस्तदात्मीयं त्राह्मणाख्यं 'यशः 'ख्यातिरूपं 'क्षत्त्रे 'एवं 'द्धाति 'स्थापयति । राजसूयामिषिक्तेन आसन्यां स्थितेन राज्ञा-"स ब्रह्मित्रयेव प्रथममामंत्रयते"-इत्यादिना आमंत्रितः ऋतिक् " राजँस्वं ब्रह्माऽसि-इतीतरः प्रत्याह "-( श.प.५।८।८।१। इति । यत् तदेतदभिधीयते-क्षत्र एव तद्यशो द्धातीति । नन्वेवं क्षत्रे स्वकीयं यशः समर्पयतो ब्राह्मणस्यापकृष्टत्वं स्यात् इत्यत आह—सैपेति । 'यत् ब्रह्म ' ब्राह्मणजातिः— ' सेषा ' 'क्षत्रस्य योनिः ' उत्पत्तिकारणम् । अत उत्कृष्ट एव ब्राह्मगः ' तस्मात् यद्यपि राजा ' राजसूया-मिषेककां हे 'परमतां ' राजसूयाभिषेकगुणं परमत्वं ' गच्छति ' प्राप्नोति तथापि ' अंततः ' अंते कर्मसमाप्तौ ' ब्रह्मेव ' ब्राह्मणजातिमेव ' स्वां योनि ' पुरोहितं उपनिश्रयत्याश्रयसि । पुर एनं दवातीति पुरोहित इति ब्युत्पत्तेः । ' य उ ' ' यः ' पुनः बलाभिमानात् प्रमादाद्वा ' एनं ' स्वयोनिभूतं ब्राह्मगं ' हिनस्ति ' तिर्यग्मावेन पस्यति । सः ' स्वामात्मीयामेव ' योनि ऋच्छति स्वं प्रसवं विच्छिनत्ति विनाशयति । स एतत्कम्म-कृत्वा 'पापीयान् 'पापतरः ' भवति ' पूर्वमपि क्षत्रियः क्रूरत्वात्पाप एव आत्मप्रसर्वाहंसया तु सुतरां पाप दित तरवर्थस्य ईयसुनः प्रयोगः सार्थकः । यथा लोके 'श्रेयांसं' प्रशस्ततरं ' हिंसित्वः ' परिभूय पापतरो भवति तद्वदित्यर्थः ॥ २३ ॥

कर्मगभूतद्रव्योपार्णनार्थं वैश्यसृष्टिमाह्-स नेवेति । 'सः ' त्राह्मणाभिमानी अग्निपुरुनः क्षत्रसर्गात् पूर्विमव क्मेंणे स्मर्थो ' नैव व्यभवत् ' वित्तोपार्जयितुरभावात् । तदर्यं 'सः ' त्राह्मणाभिमानी अग्निर्विशमसूजत । कः सु नेवु व्यभवत् । (त्प्त) स शौद्रम्वण्णमसृजत पूष्णमियम्वै पूषेयुश्रँ हीदुश्र्ँ सुर्वम्षुष्यति युद्दिदङ्किञ्च ॥ २५ ॥

सु नेवु व्यमवत् । (त् ) तच्छ्रेयोह्नपमुत्यसूजत धर्मननुदेतुत्क्षत्त्रुस्य क्षत्त्रं यहुर्मस्तुस्माह्यर्मात्पुरत्नास्त्य्योऽअवळीयान्बळीयाध्ससाज्ञध्सते धुर्मेण यथा राज्ञेवं यो वे सधर्मः सत्यम्वे तत्तुस्मात्सत्यम्बदन्तमाहुर्द्धम्मी-म्बद्तीति धुर्मम्बा ब्बदन्तध्स सत्यम्बद्तीत्येतुद्धग्रेवेतुदुभ्रयम्भवति॥२६॥

स नैव व्यभवत् । स शोद्रं वर्णमस्जत पूर्यणम् । इयं वे पूरा । इयं हीदं सर्वे पुष्पति । यदिदं किश्च ॥ २५ ॥

स नैव व्यभवत् । तत् श्रेयोरूपपत्यस्जत धर्मम् । तदेतत् क्षत्त्रस्य क्षत्त्रम् । यद्धर्मः । तस्मा द्धर्मात्परं नास्ति । अथो अवलीयान् वलीयांसमाशंसते धर्मण । यथा राज्ञवम् । यो वै स धर्मः । सत्यं वै तत् । तस्मात्सत्यं वदन्तमाहुर्धर्मं वदनीति । धर्मं वा वदंतं सत्यं वदनीति । एतद्ध्येवैतदुभयं भवति ॥ २६ ॥

पुनरसौ विट् । 'यान्येतानि देवजातानि '—ये एते देवजातिभेदा इत्यर्थः । देवजातानीति स्वार्थे निष्टा । य एते 'गणदाः ' गणं गणं कृत्वा 'आख्यायन्ते 'कथ्यन्ते । गणप्राया हि विद्याः प्रायेण सहता हि वित्तीपार्जने समर्थाः । नैकैकदाः । 'वसवः '—अष्टसंख्यो गणः ८ । एकाद्दर्य 'छ्दाः' ११ । द्वाद्दर्य 'आदित्याः ' १२ । दश 'विश्वे देवाः' १० विश्वाया अपत्यानि सर्वे वा देवाः । 'मरुतः' सतसप्तसंख्याताः सप्त गणा ७—४९ ॥२४॥

परिचारकसृष्टिमाह—स नैव व्यभविदिति । पूर्ववत् परिचारकामावात् 'स शौद्रं वर्णममृजत '। शुद्र एव शौद्रः । स्वार्थेऽणि वृद्धिः । कः पुनरसौ शौद्रवर्णेयः सृष्टः 'तं देवशूद्रमाह—पूवणिमिति । पुष्यतीति पूषा तं पूषणम् । कः पुनरसौ पूषेति विशेषतस्तिनिर्दिशति—इयिमिति । 'इयं थे 'पृथिवी 'पूषा '। कथिमत्यपेक्षायां स्वयमेव निर्वचनमाह—इयं हीति । 'इयं 'पृथिवी 'हि 'खंछ ' इदं सर्वं ' 'यदिदं किञ्च 'यिक्सचेदं प्राणिज्ञातं 'तत्पुष्यति 'पुष्णातीत्यर्थः ॥ २५ ॥

क्षत्रस्योग्रत्वात् तन्नियनतृधर्मसर्गमाह—स नेवैति । स चतुरो वर्णान् सृष्ट्वाऽपि 'नैव व्यमवत् '। तत् सृष्ट् ब्रह्म क्षत्रस्य उप्रत्वात् अनियताशंकया 'श्रेयोरूपं 'धर्ममत्यसृजत अतिशयेन सृष्टवत् । 'तदेतत् 'सृष्टं श्रेयोरूपं 'क्षमस्य क्षत्रं 'क्षमस्यापि नियंतृ उप्रादप्युपं 'यद्धमः 'यो धर्मश्चेतनभूतो देवात्मकः 'तस्मात्' क्षत्रस्यापि नियंतृत्वाद्धर्मात् 'परं 'नियंतृभूतं 'किचिन्नास्ति । धर्मेण हि नियम्यन्ते सर्वे । तत्कथिमस्यत आह—अशो अवलीयानिति । 'अयो 'अपि 'अवलीयान् 'दुर्बलतरः वलीयांसमात्मनो बलवत्तरमपि 'धर्मेण ' बलेन जेतुमाशंसते कामयते । इन्छतीति यावत् । तथैबोदाहरति—यथा राह्वैविमिति । 'यथा 'लोके 'राह्ना' सर्वेबलवत्तमेनापि स्पर्दमानः कुटुंबिकः—एवं तस्माद्धर्मस्य सर्वेबलवत्तरत्वात् सिद्धं सर्वनियंतृत्वम् । धर्मस्योत्कृष्ट-त्वेन नियंतृत्वे सत्यात् अभिन्नत्व हेत्वन्तरमाह-यो वे स धर्मा इति । 'यो वे स धर्मः' शास्त्रार्थत्वेनानुष्ठीयमानः

तुदेतद्ब्रह्म क्षत्त्रस्विट्छूद्रः । ( स्तु ) तुद्धिनैवु देवेषु ब्ब्रह्माऽभवद्त्रा-ह्मणो मनुष्येषु क्षत्तित्रयेण क्षत्त्रियो ब्वैर्येन ब्वैर्यः शूद्रेण शूद्रस्त्रसा-दमावेव देवेष लोक्मिच्छन्ते ब्लाह्मणे मनुष्येष्वेताभ्यार्थे हि रूपाभ्याम्त्र-ह्याऽभवत् ॥ २७ li

तदेतत् ब्रह्म क्षत्त्रं विद् शूदः। तदिमिनैव देवेषु ब्रह्माऽभवत् ब्राह्मणः। मनुष्येषु क्षित्रयेण क्षत्रियः। वैश्येन वैश्यः । शुद्धेण शुद्धः । तस्माद्यावेव देवेषु लोकमिच्छन्ते । ब्राह्मणे मनुष्येषु एताभ्यां हि रूपाभ्यां ब्रह्माऽभवत् ॥ २७ ॥

शास्त्रार्थत्वेन ज्ञायमानः तत्प्रसिद्धं 'सत्यमेव' । अत्र यथोक्ते विवेके लोकप्रसिद्धिं प्रमाणयति—तस्मात्सत्यामिति । यस्माद्धर्मसत्ययोरभेदः तस्मात् व्यवहारकाले ' सत्यं ' यथाशास्त्रं ' वदंतं ' पुरुषं 'धर्मं' लोकानुष्ठेयत्वेन प्रसिद्धं लौकिकं न्यायं वदति इत्यादुः धर्मसत्यविवेकज्ञाः समीपस्थाः । तथा पूर्वोक्तवदनवैपरीस्रेन धर्मं लौकिकं व्यव-हारं वदन्तं ' ससं वदति ' शास्त्रादनपेतं वदतीसाहुः । उक्तमभेद्मुपसंहरति-एतृद्धीति । ' हि ' यस्मादेवं तस्मादेतदुभयं सत्यधर्माख्यं ज्ञायमानमनुष्ठीयमानं च एतद्धर्म-एव भवति । तस्मात्स धर्मो ज्ञानानुष्टानलञ्चणः । शास्त्रज्ञानतथ सर्वानेव विनियमयति । तस्मात् क्षत्त्रस्यापि क्षत्त्रमित्यर्थः ॥ २६ ॥

ननु-पुनरुक्तिव्यर्थेत्यारांकायां पूर्वत्र देवेषु दर्शितस्य वर्णिवभागस्य मनुष्येषु योजनार्थं उक्तानुवादपूर्वकं देव-सर्गमुपसंहरति-तदेतद्वह्नेति । ब्रह्म क्षत्रं विट् शूद्ध इति । तदेतचातुर्वर्ण्यं सृष्टं सृष्टर्श्चतुष्ट्यिनविष्टमवांतर-विभागमभिधातुमारभते—तद्भिनैवेति । तद्भिरूपापनं स्रष्ट्र 'इस ' 'अभिनैव ' नान्यदेवतांतरस्वरूपेण क्षत्त्रादिविकारप्राप्तिमन्तरेण केवलमग्निरूपेणैव 'देवेषु ब्रह्म 'ब्राह्मणजातिरभवत् । तदेवाग्निरुपापनं स्रष्टु ब्रह्म तेनैव रूपेण ' मनुष्येषु ब्राह्मणः ' ब्राह्मणजातिरभवत् इत्यनुषज्यते । इतरेषु वर्णेषु तु अग्निब्राह्मणलक्षणं विका-रांतरं प्राप्य स्रष्टु ब्रह्माभ३दिति दर्शयति-क्षत्रियेण क्षत्रिय इत्यादिना । 'क्षत्रियेण ' इंद्रादिदेवक्षत्रियेण नियंत्रितोऽनुगृहीतश्च 'क्षत्रियः 'मनुष्यः क्षत्रियः सोमसूर्यवंश्यः पुरूरवद्द्वाकुप्रभृतिको देवमानुषत्राह्मण-रूपेण विकृतात् सप्त्रहाणः सकाशाद्भवत् । तथा ' वैश्येन ' वस्वादिदेववैश्येनाविष्ठितो ' वैश्यः ' मनुष्य-वैश्यः अभवत् । एवं ' शूद्रेण ' देवशूद्रेण पूष्णा अधिष्ठितः ' शूदः ' मनुष्पशूद्रोऽभवदिसर्थः । यस्मात् क्षत्त्रादिषु विकारापनं स्रष्ट्र नहा अग्नौ नाहाणे एव चाविकृतं ' तस्मादेवेषु ' देवानां मध्ये ' अग्नावेव ' अग्निसंबद्धं कम्में कृत्वैव ' लोकं ' कर्मफरुं-' इच्छन्ते ' प्रार्थयंते । कर्मफलदानार्थमेव हि तह्रहा कर्माधिकरणत्वेनाग्नि-रूपेण व्यवस्थितं तस्मात्तरिमनाग्नौ कर्म कृत्वा तत्फलं प्रार्थयंते इत्यपन्नम् । मनुष्याणां मध्ये कमपि मनुष्य-मवलंब्य कर्मफलभोगापेक्षायां अभ्यादिनिभित्तक्रियापेक्षामंतरेणापि ' त्राक्षणे ' त्राह्मणजातौ त्राह्मण्यप्रयुक्त-जन्यादिक्रमभात्रेण लोकिमिच्छंते इति संबध्यते । कथमग्नित्राह्मणयोरेव कर्मफलिम्छंति प्ताभ्यां हीति । 'हि ' यस्मात्—यत् स्रष्टु त्रहा तत् 'एताभ्यां ' अग्नित्राह्मणलक्षणाभ्यां ' रूपाभ्यां ' साक्षात रूपवदभवत् ॥ २७॥

( इ ) अथ यो ह वाऽअस्माछोकात्स्वं लोकमुदृष्वा प्रैति । सुऽएनम्-विदितो न भुनिक यथा व्नेदो नाऽनन्तकोऽन्यद्वा कम्मीकृतं यदु इ वाऽ अप्युनेवस्विन्मइत्पुण्यङ्कुम्मं करोति तुद्धास्यान्ततः श्रीयतऽएवात्मान-मेव होकमुपासीत स युऽआत्मानमेव होक्मुपास्ते न हास्य कुम्मीक्षीयते <u>ऽस्माद्धचेवात्मनो यद्यत्कामयते तत्तत्स्रजते ॥ २८ ॥</u>

(तुंडयो ) अयोऽअयम्बाऽआत्मा । सुर्वेषाम्भृतानां लोकः स युन्ज-होति यद्यजते तेन देवानां लोकोऽथ युद्तुबूते तेन्ऽऋषीणाम्थ युत्प्रजा-

अय यो ह वा अस्माल्लोकात्स्वलोकमदृष्ट्वा प्रैति । स एनमधिदितो न भुनिक्त । यथा वेदो वा अनुनुक्तः । अन्यदा कर्माकृतम् । यदु ह वा अपि । अनेवंतित् महत् पुण्यं कर्म करोति । तद्धास्यांततः क्षीयत एव । आत्मानमेव लोकमुपासीत । स य आत्मानमेव लोकमुपास्ते । न हास्य कर्म क्षीयते । अस्माध्येवात्मनो यद्यत्कामयते । तत्तत्सुजते ॥ २८ ॥

अयो अयं वा आत्मा सर्वेषां भूतानां लोकः । स यज्जुद्दोतिं । यद्यजते । तेन देवानां लोकः । अय यद्नुबूते । तेन ऋषीणाम् । अय यत्प्रजामिच्छते । यत्पितृभयो निपृणाति । तेन वितृणाम् ।

केचित् अग्न्यादिसाय्यकर्मणा मोक्षभिच्छंति, तान्त्रत्याह-अथ यो ह वा इति । अथशब्दः पूर्वपक्ष-ब्यावृत्यर्थ: । 'यो ह वै ' 'यः 'कश्चित् 'स्वं लोकं 'परमात्माख्यं '' अहं ब्रह्मास्मि '' इति ' अदृष्वा ' अस्माङ्ळोकात्सांसारिकात् पिण्डग्रहणळक्षणात् ' प्रैति ' भ्रियते । तमेनं ' सः ' स्त्रो लोकः परमात्मा ' अवि-दितः ' अविद्यया व्यवहितः सन् शोक्षमोहभयादिदोषापनयनेन ' न भुनिक्त ' न पालयति । अत्र दृष्टांतमःह-यथा वेद इति । 'यथा ' लोके 'वेदः ' 'अनन् कः ' अनधीतः , कर्माद्यवबोधकत्वेन न भुनिक्त 'अन्यद्वा ' कृष्यादि कर्म ' अकृतं ' स्वात्मना अनिभव्यंजितं आत्मीयफलप्रदानेन न भुनिक्त । तददात्मा स्वो लोकः स्वेनैव नित्यात्मस्वरूपेणानभिन्यज्ञितोऽविद्यादिप्रहाणेन न भुनक्त्येव । तथापि अश्वमेघादेर्महतः कर्मणोऽनु-ष्टानान्मोक्षो भविष्यतीखत आह**-यद् ह वा अ**पीति । ' उ ' पुनः ' ह ' किल ' वै ' निश्चितं संसारमण्डले यः कश्चिन्महात्माऽपि ' अनेवंवित् ' यथोक्तेन विधानेन स्वं ठोकमिवद्वान् यत् महद्वहु अश्वमेवादः ' पुण्यं कर्म ' प्रक्रष्टफलमेव नैरंतर्पेण 'करोति '। अनेनैवानंत्यं मम भविष्यतीति तत्कर्म अस्याविद्रुषः ' अंततः ' फलभोगस्यावसाने ' क्षीयत एव ' कृतकत्वात स्वप्नविभूतिवत् । तस्मादात्मानमेव ' लोकं '-प्रत्यम्बद्धिकत्वलक्षणं ' उपासीत '। अशेषानात्मदृष्टिपरिहारेण निरंतरमनुसंद्वीत । तत्फलमाह-स य आत्मा-नमेवेति । 'स यः 'कश्चित् उक्तरीया ' आत्मानमेव ' लोकं ' उपास्ते ' । अस्योपासकस्य ' ह'' निश्चितं ' कर्म न क्षीयते ' कर्मामावादेव । किंच स आत्मोपासको यद्यदिष्टं 'कामयते '—' तत्तत् ' ' अस्मात् हि एव ' आत्मनः सकाशात्मुजते न साधनांतरमपेक्षते इत्यर्थः ॥ २८ ॥

अत्राविद्वान् वर्णाश्रमाद्यमिमानी धर्मेण नियम्यमानो देवादिकर्मकर्तव्यतया पशुवत्परतंत्र इत्युक्तम् । कानि पुनस्तानि कम्मीणि यत्कर्तव्यतया परतंत्रो भवति । के वा ते देवादयः येषां कमिभः पशुवदुपकरोतीति तदुभयं विष्कृते अत्पितुभ्यो निष्रुणाति तेन पितृणास्य अन्मनुष्यान्वास्यते अदेभ्यो-ऽश्वनन्द्रदाति तेन मनुष्याणास्य अत्पशुभ्यस्तृणोदकुम्विन्दति तेन पश्चनां सदस्य राहेषु श्वापदा व्वयार्थस्या पिप्रीलिकाभ्यऽसपजीवन्ति तेन तेषां स्रोको स्या इ व स्वाय लोकास्यारिष्टिमिच्छेदेवर्थं हैवम्बिदे सर्वदा स्वयीण भूतान्यरिष्टिमिच्छन्ति तद्वाऽएतदिदितुम्मीमार्थंसितम् ॥ २९॥

अय यन्मनुष्यान् तासयते । यदेभ्योऽशनं द्दाति । तेन मनुष्याणाम् । अय यत्पशुभ्यस्तुणो-दकं विंदति । तेन पशुनाम् । यदस्य गृहेषु श्वापदा वयांति आ पिपीलिकाभ्य उपजीवन्ति । तेन तेषां लोकः । यथा ह वै स्वाय लोकायारिष्टिमिच्छेत् । एवं हैवंविदे सर्वदा सर्वाणि भूतान्यरिष्टि-मिच्छन्ति । तदा एतद्विदितं मीमांसितम् ॥ २९ ॥

प्रपंचयति—अथो अयं वा आत्मेति । 'अथो ' इति अयं वाक्योपन्यासार्थः । 'अयं '-यः प्रकृतौ गृही कर्म्माधिकृतोऽविद्वान् शरीरेन्द्रियसंघातविशिष्टः विण्ड आत्मेत्युच्यते । अयं वै 'सर्वेषां ' देवादीनां पिपीलिकांतानां ' सूतानां ' प्राणिनां ' लोकः ' भोग्य आत्मेत्यर्थः । सर्वेषां वर्णाश्रमादिविहितैः कर्म्मभिः उपकारित्वात् । कै: पुनः कर्मिविशेषेरुपकुर्वन् केषां भूतिवशेषाणां लोक इत्याह-स यज्जुहोतीति । 'सः ' गृही ' यञ्जुहोति ' ' यद्यजते ' यागो देवतामुद्दिश्य द्रव्यपरित्यागः । स एवाज्यासेचनादिको होमः । ' तेन ' होमयागळक्षणेन कर्मणा अवस्यकर्तव्यत्वेन प्रतिबद्धः सन् पशुवत्परतंत्रो देवानार्मिद्रादीनां ' लोकः ' भोग्यः। अथापि—' यदनुबूते '-स्वाध्यायमधीतेऽहरहः—' तेन ऋषीणां ' लोकः । लोक इति प्रत्येकं संवध्यते । ' अथ यत्प्रजामिच्छते '-प्रजार्थसुयमं करोति । इच्छा चोःपच्युपलक्षणार्था । प्रजासुत्पादयतीसर्थः । ' यत्पितृम्यो निप्रणाति ' पिण्डोदकादि प्रयच्छति तेनोमयिषधकर्मणा अवस्यकर्तत्र्यस्वेन ' पितुणां ' मोज्यस्वेन परतंत्रः । ' अध यन्मतुष्यान् '-गृहे भूम्युदकादिदानेन ' वासयते '। यच ' एभ्यः ' वसद्भ्योऽधिम्यो वा ' अशनं ' मीजनं 'ददाति '। तेनीमयविधकर्मणा 'मनुष्याणाम् '। 'अय यत्पशुभ्यस्तृणोदकं विन्दति ' लंमयति ' तेन परानाम् '। 'यदस्य ' कार्मणः 'गृहेषु ' ' बा पिपीलिकाम्यः ' पिपीलिकाभिः सह 'श्वापदाः ' मार्जीरादयः 'वयांसि ' पक्षिणश्च कणविकाांडप्रश्लालनादिकं 'उपजीवन्ति '। 'तेन तेषां लोकः ' डफ्सोम्यः । एवसुपकारिणं देवादयोऽप्युपकुर्वतीत्याह-यया ह वा इति । 'यथा ह वे ' लोके 'स्वाय कार्य ' स्वसी देहायं ' आर्रिष्टं ' अविनाशं ' इच्छेत् ' पोषणरक्षणादिभिः सर्वतः परिपालयेत् । ' एवं ह ' एवंभव ' एवंबिदे ' सर्वभूतभोभयोऽहं अनेन प्रकारेण सया अवश्यमृणिवत् प्रतिकर्तव्यं इत्येवमात्माने परिकारिपतवते ' सर्वाणि भूतानि ' देवादीनि यथोक्तानि ' अरिष्टि ' अविनाशमिच्छंति सर्वतः संरक्षन्ति कुटुनिनः पर्यनिव । ननु-तथापि नास्य होमादेरवश्यकर्तव्यत्वमिसतं आह-तद्वा एतदिति । 'तद्दै एतत् ' स्वेतदेव यथोक्तानां कर्मणां ऋणवदवस्यक्तिन्यत्वम् " भूतयज्ञो मनुष्ययज्ञः पितृयज्ञो देवयज्ञो ब्रह्मयज्ञः " (श. प. १९ । ७। २ । १ । ) इति पंचमहायज्ञप्रकरणे ' विदितं ' विज्ञातम् । ननु-श्रुतमपि अविचारितं मानुहेविमित्यत आह-मीमांसितिमिति । " ऋणं ह वै जायते योऽस्ति स जायमान एव देवेम्य ऋषिम्यः वितृत्यो मनुष्येन्यः " ( श. प. ११ । ७ । २ । १ । ) एत्यादिना अर्थवादेन एतदवस्यकर्तन्यस्वं अवदान-प्रकरणे विचारितमित्यर्थः ॥ २९॥

(मा) आत्मैनेद्मग्यऽआसीत्। (दे) एकऽएव सोऽकामयत आधा मे स्याद्य प्रजायेयाय विन्तम्मे स्याद्य कुम्मे कुर्वीयेत्येतावान्ते कामो नेच्छंश्चनातो भूयो विनन्देन्तस्माद्रप्यतह्येकाकी कामयते जाया मे स्याद्य प्रजायेयाय विन्तम्मे स्याद्य कुम्मे कुर्वीयेति स यान्द्रप्येतेषा-मेकेकन्न प्राप्तोत्यक्तत्स्नऽएव तानन्मन्यते तस्यो क्तत्स्नुता॥ ३०॥

आत्मैंबेदमग्र आसीदेक एव । सोडकामयत । जाया मे स्यात् । अथ प्रजायेय । अथ वित्तं मे स्यात् । अथ कर्म कुर्वीयेति । एतावान्वे कामः । नेच्छंश्रनातो भूयो विंदेत् । तस्माद्प्येति एकाकी कामयते । जाया मे स्यात् । अथ प्रजायेय । अथ वित्तं मे स्यात् । अथ कर्म कुर्वीयेति । स यावद्प्येतेपामेकैकं नामोति । अकृत्स्त्र एव तावन्मन्यते । तस्य उ कृत्स्त्रता ॥ ३० ॥

नतु-धेन प्रयुक्तो मतुष्यो प्रहमस्त इधावशः स्वात्मलोकविर्मुखीभूतो दुःखात्मके कर्माण्येव प्रवर्तत इति स कः प्रवर्तक इत्यपेक्षायां काम एव इति निर्णयार्थमाह-आरमेवेदमग्र उचासीदिति । अत्रात्मशब्देन स्वामा विक्या अविद्या युक्तः कार्यकारगसंघातलक्षणो बहाचार्यभिधीयते । तथा पापे दारसंबन्वात्प्राक् इदं प्रसिदं जायादिमेदरूपं त्रक्षचार्यात्मा 'एक एवासीत्' । नासीतपृथान्त्रतम् । ' सः ! त्रक्षचार्यात्मा स्वा गविक्या अविद्यान बासनया वासितः 'अकामयत 'कामितवान् । कथिमत्यत आह-जायाः भे स्यादिति । ' जाया ' कम्मी-धिकारहेतुभूता ' मे ' मम कर्तुः ' स्यात् ' तया विना अहमनधिक्रत एव अर्म्मणि । अतः अर्माधिकारसंपत्तपे जाया में भवेत्। ' अथ ' पुत्रसाधनभूतजायासंपत्त्यनंतरं ' प्रजायेय ' प्रजारूपेणाह्रमेवोत्पद्येय । ' अथ ' कर्मोनुष्ठानसायनभूतं गवादिलक्षणं ' वित्तं मे ं प्रम ' स्यात् '। ' अथ ' पुत्रगवादिलक्षणमानुषवित्तसंपत्त्यनंतरं नित्यनैमित्तिककाम्याख्यं त्रिविधमपि कर्माहं ' कुर्वीय '। 'एतावान् वे ' प्रसिद्धजायापुत्रवित्तकर्माण्येव हि 'कामः' कामियतन्यो विषयः । यद्यपि फर्रुषणाऽप्यस्ति तथापीय कायनैषणैव मनुष्यलोकपितृलोकदेवलोक-रूपफलविषयाऽपि भवति । साधनेऽपि कामानामानंत्यात् कथमवधारणमित्यतः आहः-नेच्छंश्च नेति । यस्मादिच्छं-श्वनेच्छन्नपि ' अतः ' तत्फलं तत्साधनलक्षणात् 'भूयः' अधिकतरं न विदेन लमेत । अतोऽवधारणं युक्तम् । तया च एवमविद्रुषः एषणाऽपरपर्यायः काम एव कर्ममार्गप्रवृत्तिहेतुः इति निश्चितेऽर्थे आधुनिकामपि कामपूर्वकः प्रवृत्ति प्रमाणयति—तस्मादरयेतहीति । यस्मादेवमविदुषः प्रजापतेश्व " स वै नैव रेमे " ............. " स द्वितीयमैच्छत् " (श. प. १४ | ४ | २ | ३) इत्यादिना ख्यादिनिषयेच्छा आसीत्-तरमादप्ये-तर्हि ' एतस्मिन्नपि काले स्वामाविक्या अविद्यया युक्तः प्राक् दारिक्रयातः ' एकाकी ' सन् ' कामयते ' " जाया में स्याद्य प्रजायेयाथ वित्तं में स्याद्यं कर्म कुर्व्वीय "-इति । उक्तार्थं नाक्यम् । 'सः ' एवं काम-यमानः संपादयंश्च जायादीन् ' यावदेतेषां ' यथोक्तानां जायादीनां मध्ये एकैकमि ' न प्राप्नोति ' तावद-क्रत्स्नोऽसंपूर्णः अहमित्येवमात्मानं 'मन्यते '। पारिशेष्यात्समस्तानेव एतान् यदां संपादयति तदा 'तस्य कृत्स्रता '। यदा तु कृत्स्रतां संपादियतुं न शक्तोति-न्तदा तस्य कृत्स्रत्वसंपादनोपायमाह-न्तस्यो कृत्स्रातेति । ' उ ' पुनः तस्याकुरुवत्वाभिमानिनः कुरुवतेवं भवति ॥ ३० ॥

मुनऽएवारुयात्मा । व्वाग्जाया प्राणुः प्रजा चुक्षुम्मां चुपन्वित्तञ्जक्षुषा हि विदिन्डाति श्रोत्रन्दैव थ्रश्रोत्रेण हि वच्छूणोत्यात्मेवास्य कम्मीत्मना हि कम्भी करोति स्टर्प पाङ्को यज्ञः पाङ्कः प्राः पुङ्कः पुरुषः पाङ्किमिद्ध् सुर्वे युद्दिं किञ्च तुद्दिर्थ् सुर्विमाप्तीति युद्दिं किञ्च युऽएवम्युद् ॥ ३१ ॥

इति चतुर्द्शकाण्डे तृतीयप्रपाठके वृहद्रारण्यकोपनिषदि प्रथम प्रपाठके द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥ १४। (३) १।२॥ (४) १-२॥

मन एवास्यातमा । वाक् जाया । प्राणः प्रजा । चक्षुर्मानुषं वित्तम् । चक्षुपा हि तर्दिद्ति । श्रीतं दैवम् । श्रीत्रेण हि तत् शृणोति । आत्मैवास्य कर्म । आत्मना हि कर्म करोति । स एप ुर्वाको यज्ञः । पांक्तः पशुः । पांक्तः पुरुषः । पांक्तामिदं सर्वम् । यदिदं किंच । तदिदं सर्वमामोति । श्रुदिदं किंच। य एवं वेद ॥ ३१॥

कथिमत्यत आह--मन इति । अस्याकृत्व्यवाभिमानिनः 'मन एव ' आत्मेवात्मा । मनोऽनुवृत्ति हि इतरत् सर्वे कार्यकारणजातमिति मनसः प्रधानत्वात् । यथा कुटुंबपतिर्जायादीनामात्मा एवं जायादिचतुष्टयस्य तद-नुकारित्वात् । एविमहापि ' मन एवात्मा ' परिकल्प्यते कृत्वतायै । तथा 'वाक् जाया 'वाचो मनोऽनुवृत्तित्व-सामान्यात् । वागिति चोदनालक्षणशब्दव्यापारवती मनसा श्रोत्रद्वारेण गृह्यते अवधार्यते प्रयुज्यते च इति मनसो जायेव वाक् । प्राण: प्रजेति । वाङ्मनसाभ्यां जायापतिस्थानीयाभ्यां प्रसूयते प्राण: कर्मार्थं इति 'प्राण:' चक्षुर्दर्शनिक्रियावत्-'मानुषं 'मनुष्यसंबंधि 'वित्तम् '। कुतः ? 'हि 'यस्मात् 'चक्षुषा 'तत्प्रकृतं गवादि-लक्षणं मानुषं वित्तं—'विंदति ' लभते । 'श्रोत्रं ' श्रवणिक्रयावत्—' दैवं ' देवसंत्रंघि ' वित्तम् ' कुतः १ ' हि ' यस्मात् 'तत् ' दैवं वित्तं देवतादिविषयविज्ञानलक्षणं 'श्रोत्रेण शृणोति ' । विज्ञानस्य श्रोत्राधीनत्वात् श्रोत्र-मेव तदिति । एवं साधनं संपादितवतोऽस्य अक्तत्कत्वाभिमानिनः 'आत्मेव ' शरीरमेव आत्मादिवित्तांतै-निर्दुस्यं 'कर्म '। 'हि 'यस्मात् 'आत्नना ' शरीरेण 'कर्म करोति । एवं कृत्कृता संपन्ना । तस्मात् 'स एव पाङ्कः ' पंचिमिनिर्वृत्तो दर्शनात्मकः 'यज्ञः '। कथं ? पुनरस्य पंचत्वसंपत्तिमात्रेणेव यज्ञत्वं इत्या-शंकायां बाह्ययज्ञस्यापि पाङ्कत्वमाह-पाङ्कतः प्रग्निति । 'पशुः ' पशुसाध्यो यज्ञः 'पाङ्कः: '। 'पाङ्कः पुरुषः '। पुरुषसाध्यो यज्ञः पाङ्कः एव । पशुर्गवादिपशुरुवेऽप्यधिकृतत्वेन विशेषः पुरुषस्येति पृथग्रह-णस् । यथोक्तमनआदिपंचःवयोगात् उभावपि पाङ्क्तौ । कि बहुना पंचभूतात्मकं हैरण्यगर्भं जगदपि पाङ्क्तमेवे-त्याह-पाङ्क्तामिदं सर्विमिति । ' इदं सर्वं ' कर्मिफलसाधनात्मकं 'यदिदं किंच ' यिकिचिद्स्ति तत्सर्वं पाङ्क्तमेव । एतत्संपादनफलमाह—तदिदं सर्विमिति । 'यः ' एवमुक्तप्रकारेण पाङ्कं यज्ञम् आत्मानं 'वेद ' संपादयति-सः ' तदिदं ' सर्वं जगत् आत्मत्वेन ' आप्नोति ' सर्वकर्मफलं प्राप्नोतीति यावत् ॥ ३१ ॥

इति श्रीह्रवीकेशमहाभगवरपूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसप्पेवाजकाचार्यस्य श्रीवासदेवन्रह्मभवगवतः कृतौ माध्यंदिनीयरातपथन्नाह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनरााखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायाम् आधे मधुकाण्डे प्रथमेऽध्याये द्वितीय-

मात्मनाहाणं परिसमाप्तम् (॥ १४।(४)।१।२॥)

युत्तम्रान्नानि मेध्या तुपसाऽजनयतिपता । एकमस्य साधारणन्हे देवानभाजयत् ॥ त्रीण्यात्मनेऽकुरुत पशुभ्यऽएकम्प्रायच्छत् । तुस्मिन्तसु-व्वम्प्रतिष्ठितं युच प्राणिति युच न ॥ क्रस्मात्तानि न क्षीयन्तेऽसमानानि सर्वदा । यो वै तामक्षितिम्वेद स्रोऽन्नमत्ति प्रतिकेन । सु देवानुषिगच्छति सऽङ्कर्ममुपनिवृति श्लोकाः ॥ ३ ॥

## (०) युत्सष्टान्नानि मेध्या तपसाऽजनयितपत्तेति । मेध्या हि तपसा-

#### सप्तात्रवाह्मणं वा संवर्गविद्याबाह्मणम्।

"यत्सतानानि मेधया तपसाऽजनयितता। एकमस्य साधारणम्, द्वे देवान-भाजयत् ॥ त्रीण्यात्मनेऽकुरुत, पशुभ्य एकं प्रायच्छत् । तस्मिन् सर्व प्रतिष्ठितम्, यच प्राणिति, यच न ॥ कस्मात्तानि न क्षीयन्ते, अद्यमानानि सर्वदा। यो,वै तामिक्षितिं वेद, सोऽन्नमित्त प्रतीकेन । स देवानिष्णच्छति, स ऊर्जमुण्जीविति ॥ "— इति श्लोकाः ॥ १ ॥

यत् सप्तान्नानि मेधया तपसाऽजनयित्पतेति । भेधया हि तपसाऽजनयित्पता । एकसस्य

एवं कामप्रयुक्तेन गृहस्थेन अन्येन वा पाङ्क्तज्ञानकर्म्भयां वा केवलज्ञानेन वा अद्यमानत्वेन सृष्टस्य अन भूतस्य जगत उपासनार्थं विभागेन सप्तधा निरूपयितुं च सतान्नत्राह्मणं प्रवर्तते । तत्र संक्षेपतः सविनियोगान्न-प्रकाशकान् सृत्रभूतान् मन्त्रान् उदाहरति-यत्सप्तानानीति । 'पिता ' क्षेत्रज्ञो ज्ञानकम्मीधिकारी ' मेधया ' प्रज्ञया पाङ्कोपासनया ' तपसा ' जायादिसाधनपाङ्ककम्मणा ' सप्तानानि ' ' यत् ' प्रसिद्धं ' अजनयत् '। यदिति पदं अजनयदिति ऋियाविशेषणम् । अत्र ज्ञानकर्मणी एव हि मेधातपः शब्दवाच्ये । तयोः प्रकृतत्वात् । तन्मध्ये यत् क्षुच्छांतिकरं सर्वेरचते-तदेकमन्नं 'अस्य ' सर्वस्यात्त्वर्गस्य साधारणम् । ' हे ' अने वक्ष्यमाणे हुतप्रहुताख्ये हिवःप्रक्षेपबलिहरणलक्षणे दर्शपूर्णमासाख्ये वा ' देवानमाजयत् ' देव• सात्कृतवान् । ' त्रीणि ' मनोवाक्प्राणलक्षणानि अन्नानि 'आत्मने ' स्वार्थमेषाकुरुत । ' एकं ' पयोचृत• रूपमनं 'पशुम्यः ' चतुष्पाद्विपादात्मकेम्यः ' प्रायच्छत् ' दत्तवान् । पयसोऽनत्वे हेतुमाह—तिहमन् सर्विमिति । 'यब प्राणिति 'प्राणनचेष्टां करोति । 'यच न ' प्राणनचेष्टां न करोति । तत्सर्वे तस्मिन्पयसि प्रतिष्ठितम् अग्निहोत्रादौ हूयमानस्य पयसः सर्वजगत्कारणत्वात् । 'तानि ' सर्वैः 'सर्वदा ' 'अद्यमानानि ' अज्ञानि ' करमान क्षीयन्ते ' इति प्रश्नरूपो मन्त्रः । तत्र पुरुषेणानवरतमुत्पाद्यमानत्वात् अनक्षयो न भवति इत्युत्तर-मिप्रेल अनाक्षयहेतुत्वेन पुरुषस्याक्षितित्वगुणविज्ञाने फलमाह—यो वे तामिति । 'यः' ' वे 'निश्चितं ' ताम-क्षिति 'अनाक्षयकारणं ' बेद '। 'सः प्रतीकेन ' मुखेन मुख्यया वृत्या 'अनमत्ति '। 'सः ' विज्ञाता ' देवानपिगच्छति ' देवत्वं प्राप्नोति। 'सः ' ऊर्जममृतं चोपजीवति। अमृतमोक्ता भवतीति। ' इति श्लोकाः ' मन्त्रा उक्तार्या इसर्थः ॥ १ ॥

एतेषां मन्त्राणां तिरोहितार्थत्वेन प्रतीकप्रहणपूर्वकं तदर्थच्याख्यानाय ब्राह्मणं प्रवृतित् - यत्सप्तान्नानि मेधया ३१५६ ऽजनयात्पितुक्तमस्य साधारणमितीदमेवास्य तुत्साधारणमुत्रं यदिद्रम्<mark>यते</mark> स युऽएतुदुपुरुते न सु पाष्मुनो व्युवित्ते मिश्रु हुवेतत् ॥ २ ॥ ( हे ) हे देवानभाजयदिति । हुतुञ्च प्रहुतञ्च तुस्मादेवेभ्यो जुह्वति च प्र च जुह्वत्युथोऽआहुर्द्श्रीपूर्णमासाविति तुस्मान्नेष्टियाजुकः स्यात् ॥ ३ ॥

साधारणिमिति । इदमेवास्य तस्साधारणमन्नम् । यदिदमद्यते । स य एतद्धपास्ते । न स पाप्मनो व्यावर्तते । मिश्रं हि एतत् ॥ २ ॥

दे देवानभाजयदिति । हुतं च प्रहुतं च । तस्माद्देवेभ्यो जुहृति च प्र च जुहृति । अथो आहु: । दर्शपूर्णमासाविति । तस्मात्रेष्टियाजुकः स्यात् ॥ ३ ॥

तपसा ऽजनयदिति । तत्र भागः ' मेथया तपसा च ' ' पिता ' वर्वोक्तः । ' अजनयदिति ' ' हि ' प्रसिद्धाव ॰ चोतकेन हिशन्देन व्याख्यातः। प्रसिद्धं हि एक्तार्थयोर्भेधातपसोर्जगत्कारणत्वम् । उक्तसप्ताननियोजकं मन्त्रभागं प्रतीकपूर्वं व्याचष्टे--एकमस्य साधारणमिति । मन्त्रे 'अस्य ' भोकृतमुदायस्य ' तत् 'साधारण-मनं ' इदमेव ' । कि ? ' यदिदं ' सर्वं प्राणिभिरहन्यहनि ' अद्यते ' भुज्यते । एतस्य सर्वसाधारण-स्यानस्य असाधारणीकुर्वतो दोषं दर्शयति-स य एतदिति। 'स यः ' कश्चित् एतत्साधारणं सर्व-प्राणभृतिस्थितिकरं भुज्यमानमन्नं ' उपास्ते ' तत्परो भवतीसर्थः । उपासनं हि नाम तत्परत्वम् । दृष्टं हि लोके " गुरूनुपास्ते, राजानमुपास्ते" इत्यादौ । तस्मात् शरीरस्थित्यर्थान्नोपयोगप्रधानो नादृष्टार्थकर्मप्रधान इत्यर्थ: । 'सः ' एवंभूतः 'पाप्पनः ' अधर्मान व्यावर्तते न विमुच्यते । तथा च स्मृतिः "नात्मार्थं पाचयेदनं न वृथा घातयेत्परान् ॥ न चैकः स्वयमश्रीयाद्विधिवर्जं न निर्वपत् " इति । " इष्टान् भोगान् हि वो देवा दास्यन्ते यज्ञभाविताः । तैर्दत्तानप्रदायभ्यो यो भुंके स्तेन एव सः " (म. गी. ३ । १२ ) इति । " अदत्त्वा तु य एतेम्यः पूर्वं भुक्तेऽविचक्षणः । स भुंजानो न जानाति श्वगृधेर्जिभिमात्मनः " (म. स्मृ. २ | ११५ ) इसादि । कुतः पुनः पाप्मनो न न्यावर्तत इसाह-मिश्रं हीति । 'हि ' यस्मादेतदनं मिश्रं सर्वप्राणिसाधारणम् ॥ २ ॥

द्वे देवानभाजयदिति मंत्रपदम् । 'ये द्वे 'अत्रे सुपूवा पिता देवानभाजयत् । के ते द्वे इत्याह— ' हुतं च ' हुतमित्यमी हवनं ' प्रहुतं च ' हुत्वा बल्हिरणम् । यस्मात् हे एते अने हुतप्रहुते ' पिता देवानमाजयत् ' । तस्मादेतर्द्धपि काले गृहिणः ' देवेभ्यो जुहृति '-देवेभ्य इदमन्नमस्माभिईायमानमिति मन्वानाः जुद्धति । प्रजुद्धति च द्वत्वा बलिहरणं च कुर्वत इसर्थः । एतस्य पूर्वपक्षत्वं सूचियतुं पक्षांतर-माह-अथो इति । 'अथो ' अपि अन्ये 'आहु: '-ये हे अने पित्रा देवेम्यः प्रते न ते 'हृतप्रहुते '। कि तर्हि दर्शपूर्णमासौ श्रोतयोरेव दर्शपूर्णमासयोर्देवाचत्वं प्रसिद्धतरम् । यस्मात् द्वे देवानभाजयदिति देवार्थ-मेते दर्शपूर्णमासाख्ये अने पित्रा प्रतं तस्मात्तयोर्देवार्थत्वाविघाताय दृष्टियाजुकः दृष्टियजनशीलो न स्यात् न भवेत्। इष्टिशब्देन किल काम्या इष्टयः। ताच्छील्ये प्रत्ययस्यात्र प्रयोगात् । काम्येष्टियजनप्रधानो न स्यादित्यर्थः ॥ ३ ॥

(त्प) पशुभ्यऽणुकम्य्रायच्छिति । तत्पुयः पुयो ह्येवाये मनुष्याश्च पशुवश्चोपजीवन्ति तस्मात्सुमारुञ्जातुङ्घृतुम्वेवाग्ये प्रातिलेह्यन्ति स्तुन-म्वाऽनुघापयन्ति ॥ ४ ॥

(न्त्य) अथ व्यत्सञ्जातुमाहुः।(रु) अतृणाद्ऽह्यति तुस्मिन्त्सुर्वम्यति-ष्ठितं यच प्राणिति यच नेति प्रयसि हीद्रथ् सुर्विम्यतिष्ठितं यच प्राणिति यच न ॥ ५॥

पशुभ्य एकं प्रायच्छदिति । तत्पयः । पयो ह्येवाग्रे मनुष्याश्च पशवश्चोपजीवंति । तस्मात्कुमारं जातं घृतं वैवाग्रे पतिलेहयंति । स्तनं वाऽनुधापयंति ॥ ४ ॥

अथ वत्सं जातमाहुरतृणाद इति । तस्मिन् सर्वे प्रतिष्ठितम् – यच प्राणिति यच नेति । पयसि हीदं सर्वे प्रतिष्ठितम् । यच प्राणिति । यच न ॥ ५ ॥

पश्चनविषयं मंत्रपदमादाय तद्र्यं कथयति—''पशुभ्यः इति । 'पशुभ्यः ' द्विपाचतुष्पाद्भयः यदेकमनं पिता 'प्रायच्छदिति ' मंत्रे उक्तं तदन्तं 'पयः '। कुत एतद्वगम्यते इत्यत्राह—पयो हीति । 'हि ' यस्मात् 'अप्रे 'प्रथमं 'मनुष्याः पशवश्च ' 'पय एवोपजीवति '। यस्मात्तेनैवान्नेन वर्तन्ते । यथा आदौ पित्रा विनियोगः कृतः । 'तस्मात् ' इदानीतना अपि त्रैवार्णिकाः—जातमुत्पन्नमात्रं 'कुमारं 'वालं 'अप्रे ' धृतं वैव ' धृतमेव सुवर्णयुक्तया अनामिकया अंगुल्या 'प्रतिलेह्यंति 'प्राशयंति 'स्तनं वा 'स्तनं च 'अनुधापयंति 'पश्चात्पाययंति । अत्रैवर्णिकानां तु यथासमवं स्तनमेवाष्रे धापयंतीति बोद्धन्यम् ॥ ४ ॥

परानां पयोऽनं इस्तत्र लोकप्रसिर्द्धं प्रमाणयति—अथ वृत्तं जातिमिति । द्विपात्पश्चिकारिवच्छेदार्थोऽथइाब्दः । 'जातं वत्समाद्धः' कियत्प्रमाणो वत्सः इस्तेवं पृष्टाः संतः 'अतृणादः ' 'इस्ताद्धः' । तृणमत्तिति
तृणादः न तृणादोऽतृणादः नाद्यापि तृणमत्ति प्रयसेवाद्यापि प्रतेत इस्तर्थः । यचाप्रे जातकम्मादौ चृतमुपजीवन्ति
यच इतरे प्य एव तत्सर्वमिष प्य एव चृतस्यापि प्योविकारत्वात् । कस्मात्पुनः सप्तमं यत् पश्चनं चतुर्थत्वेन
व्याख्यायते । अग्निहोत्रादि कर्म्म हि प्यःसाधनाश्रयमिति प्यसः साधनःवातिशेषात् पश्चनं चतुर्थत्वेन व्याख्यातं
तिस्मन् 'सर्वं प्रतिष्टितम्' । "यच प्राणिति यच न " इति मन्त्रमागः । तिस्मिन्पश्चने 'पयित्तं ' सर्वं 'अध्यात्माधिभूताधिदैवलक्षणं कृत्सनं जगत् 'प्रतिष्टितम् '। 'यच प्राणिति 'प्राणनचेष्टावत् मनुष्यपश्चादि । 'यच न 'यच न प्राणिति स्थावरं शिलादि । तच हिशच्देनैव प्रसिद्धावद्योतकेन व्याख्यातम् ।
अग्निहोत्राद्वतिविपरिणामात्मकं च जगत् कृत्सनिति "ते वाऽ एतेऽ आहुती हुतेऽ उत्कामतस्तेऽ अंतरिक्षमाविश्वतः " (श. प. ) इस्यादयः श्चितिवादाः क्रमेणाग्निहोत्राहुत्योगभाकारप्राप्ति दर्शयन्ति । अग्नी
प्राप्ताऽऽद्वितः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । आदित्याजायते दृष्टिवृष्टेरनं ततः प्रजाः " (म. स्मृ. ३ । ७६)
इत्यादयः स्मृतिवादाश्च । इति पयसः सर्वत्र जगदाधारत्वं श्चितिस्मृतिप्रसिद्धम् ॥ ९ ॥

तद्यदिडमाहुः । सम्वत्सरम्प्रयसा जुह्नडप पुनम्मृत्युअयतीति न तथा विवद्याय दहरे वु ज होति त दहः पुनर्म्भृत्यु मुपजयत्ये वु स्विद्धान्तसु व्विध्ये हि देवेभ्योऽन्नाद्यम्प्रयुच्छति कुरुमानानि नु श्लीयन्तेऽद्यमानानि सर्व्यदेति ॥६॥ पुरुषो वाऽअक्षितिः। सु हीद्मन्नम्पुनः पुनर्जन्यते यो वै तामुक्षिति-म्बेर्डेति पुरुषो वाऽअक्षितिः स हीद्मुन्नन्धिया धिया जनुयते कुम्मीभिर्धे-द्वेतन्न कुर्यात्श्रीयत इ सोऽन्नमति प्यतीकेनेति सुलम्यतीकम्सुलेनेत्ये-तत्सु देवानुपिगच्छति सऽङ्ज्ज्युपनीवन्तीति प्रश्या ॥ ७ ॥

तद्यदिदमाहुः । संवत्सरं पयसा जुहदपपुनर्मृत्युं जयतीति । न तथा विद्यात् । यदहरेव जुहोति । तद्दः पुनर्मृत्युमपजयित । एवं विद्वान् सर्वे हि देवेभ्योऽन्नादं प्रयच्छित । कस्मातानि न क्षीयंते अद्यमानानि सर्वदा इति ॥ ६ ॥

पुरुषो वा अक्षितिः । स हीदमन्नं पुनः पुनर्जनयते । यो वै तामक्षिति वेहेनि । पुरुषो वा अक्षितिः । स हीदमन्नं धिया धिया जनयते कर्मभिः । यद्धैतन्न कुर्यात् । क्षीयेत ह । सोऽन्न-मत्ति प्रतीकेनेति । मुखं प्रतीकम् । मुखंनेत्येतत् । स देवानिपगच्छति । ऊर्जमुपजीवित । इति प्रशंसा ॥ ७॥

पपित हीरं सर्वे प्रतिष्ठितमिति विधित्सितदर्शनस्तुतये मतांतरं निदिनुमुद्रावयति-तद्यदिद्यमिति । 'संवत्सरं' वर्षपर्यंतं-'पयसा जुह्नत् ' अग्निहोत्रं कुर्वन् 'पुनः ' 'मृत्युं ' ' अपजयति ' पुनर्मरणाय न जायते इति यदिदं नासणवादा 'आहुः '। ' तन तथा विद्यात् ' तन तथा द्रष्टव्यम् । संवत्सरेण किल षष्ट्रयुत्तरित्रशतानि ( ३६० ) आहुतीनां सप्तशतानि विशतिथे ( ७२० ) ति यजुष्मतीरिष्टका अभिसंपद्यमानाः संवत्सरस्य वा • ऽहोरात्राणि संवत्सरमप्ति प्रजापितमान्तुवंति । एवं कृत्वा 'संवत्सरं जुह्नत् अपजयित पुनर्मृत्युं ' इतः प्रेत्य देवेषु संभूतः पुनर्ने म्रियत इत्यर्थः । तर्हि कयं विद्यादित्यत आह-यदहरेवेति । यदुक्तं-" पयसि हीदं सर्व प्रतिष्ठितं " पयआहुतिविपरिणामात्मकत्वात् सर्वस्य जगत इति । ' एवं विद्वान् ' सन् ' यदहरेव ' यस्मिनेव दिवसे ' जुहोति ' आहुतिप्रक्षेपं करोति । ' तदहः ' तस्मिनेव दिवसे ' पुनर्मृत्युं ' पुनर्मरणं ' अपजयित '। सक्तनमृत्वा शरीरेण वियुज्यमानः पुनर्मरणाय परिच्छित्रं शरीरं न गृह्यातीत्यर्थः । न संवत्सराम्यासमपेक्षते 'एवं विद्वान्' एकेनैवाहा जगदात्मःवं प्रतिपद्यत इति भावः । तत्र हेतुमाह-सर्वे हीति । ' हि ' यस्मात् ' सर्वं ' समस्तं 'देवेम्यः ' सर्वेभ्यः ' अन्नाद्यं ' अनं च तत् आद्यं चानाद्यं सायंप्रातराहुतिप्रक्षेपेण ' प्रयच्छति ' ददाति । तस्मायुक्तं सर्वमाद्गतिमयमात्मानं कृत्वा सर्वदेवानरूपेण सर्वेदेवेरेकात्मभावं गत्वा सर्वदेवमयो भूता पुनर्न स्रियत इति भावः । " कस्मात्तानि न क्षीयन्तेऽद्यमानानि सर्वदा " इति मन्त्रेण यदा पित्रा अज्ञानि स्रष्ट्वा सप्त पृथक् पृथक् भोक्तृभ्यः प्रतानि । तदाप्रशृत्येव तैर्भोक्तृभिः ' सर्वदा ' नैरंतर्येण ' अयमानानि ' कस्मात्पुनर्ने क्षीयन्ते १ इति प्रश्ने कृते ब्राह्मणमुत्तरमाह ॥ ६ ॥

पुरुषो वा इति । 'पुरुषो वै' योदनानां मोक्ता स एव 'अक्षितिः' अनाक्षयहेतुः । ननु-प्रत्युत क्षयहेतुमीक्त कथमस्याक्षये हेतुत्वं इत्यत आह-स हीदमिति। 'हि ' यस्मात्स पुरुषो मोक्ताऽपि ' इदं ' भुज्यमानं सप्तिविवं

ञ्चीण्यात्म्रनेऽकुक्तेति । मुनो च्वाचम्त्राणन्तान्यात्मुनेऽकुक्तान्यत्रमनाः ऽअभू बुन्नाद र्शमन्युत्रमनाऽअभू बुन्न 'श्रोष मिति मृनसा ह्येव पुर्याति मनसा श्रेणोति ॥ ८॥

बामः सङ्कलपुः। (लपो) व्यिचिकित्सा श्रद्धाऽश्रद्धा पृतिरुपृतिहींद्धीर्भी-रित्येतत्सुर्विम्मुनऽएव तुरुमाद्दपि पृष्टतऽद्वपरुपृष्टो मनसा व्विजानाति॥९॥

त्रीण्यात्मनेऽकुरुतेति । मनो वार्चं प्राणम् । तान्यात्मनेऽकुरुत । अन्यत्रमना अभूवम् । नाद्रीम् । अन्यत्रमना अभूवम् । नाश्रीपिमिति । मनसा होव परपति । मनसा शृणोति ॥ ८ ॥ कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धा अश्रद्धा धृतिरधृतिहींधीः भीः इत्येतत्सवै मन एव । सस्मादपि पृष्ठत उपस्पृष्टो मनसा विजानाति ॥ ९ ॥

कार्यकारणलक्षणं कियाकलापात्मकमन्नं 'पुनः पुनः' भूयोभूयः ' जनयते ' उत्पादयति । यथा पूर्वं पिता मेधया प्रज्ञया जायादिसंबंधेन च पांकेन कर्माणा च अन्नानां सृष्टा भोका चासीत तथा येभ्यो दत्तानि अन्नानि तेऽपि त्तेषामनानां भोतारोऽपि संतः पितर एव मेधया तपसा च तानि अनानि यतो जनयंति । तस्मान्पितुरिव पुरुषस्य जनकरवसंभवात भवस्येव पुरुषोऽक्षये हेतुः । " यो वै तामिक्षतिं वेदेति " मंत्रभागे पुरुषो वै मोत्तैबाक्षितिरक्षयहेतुरुयते । ' हि ' यस्मात्स पुरुषो मोक्ताऽपि ' इदमन्नं ' सप्तविधं ' धिया धिया ' तत्तत्कारु-भाविन्या तया तथा प्रज्ञया ' कर्म्मभिश्च ' वाङ्मनःकायचेष्टितैः ' जनयते '। यद्धैतदिति । ' यत् ' यदि 'ह ' यदेतत्सप्तविधमन्त्रमुक्तं तत्प्रज्ञया कर्मिभिश्च क्षणमात्रमपि ' न कुर्यात् ' न संपादयेत् । ताहि सातत्येन मुज्यमानत्वातु ' क्षीयेत हु ' विच्छियेत किल यस्माद्ययेवाऽयं पुरुषो नैरंतर्येणानाना भोक्ता यथाप्रज्ञं यथाकर्म चानं करोसपि ततः सातसेन कर्तृत्वात्पुरुषोऽक्षितिः । तरमात् भुज्यमानान्यपि अन्नानि न क्षीयंत इति भावः । " सोऽजमित प्रतीकेन " इति मंत्रे ' प्रतीकं ' मुखं मुख्यस्वं प्राधान्यं इति प्राधान्यंनैवाजानां पिद्यः पुरुषस्याक्षितित्वं यो वेद स ' मुखेन ' मुख्यत्वेन प्राधान्येनान्नमत्ति । नार्ग प्रति गुणभूतः स भोतिय भवति । न भोज्यतामापद्यते । " स देवानिपगच्छति स ऊर्जमुद्रजीवित " इति मंत्रे देवात्भभानं प्रतिपद्यते " জর্जिममृतं चोपजीवति " इति यदुक्तं सोपासनप्रशंसा प्रशस्तिमात्रं नापूर्वोऽर्थोऽस्तीः पर्धः ॥ ७ ॥

एवं पाठक्रममुलंध्यार्थक्रमवशात् साधनभूतमञ्चतृष्टयं ज्याख्याय इदानी पाङ्क्तस्य कर्मणः फलभूतमञ्ज्ञयं कार्यत्वात् विस्तीर्णविषयत्वाच पूर्वेभ्य एतेभ्यः पृथगुत्कृष्टं तद्वयाख्यानाय उत्तरो प्रन्य आगाप्तणपारिसमातेः " त्रीण्यातमनेऽकुरुत " इति मंत्रेण 'मनो वाचं प्राणं ' हत्येवं ' तानि ' त्रीण्यलानि पिता सुप्ता आदा-वात्मने आत्मार्थमकुरत कृतवान् । तेषां मध्ये मनसः अस्तित्वं प्रति संशये प्रमाणमाह-अन्यन्नमना इति । " पुरोऽवस्थितं गजं त्वं दष्टवानिस " इति केनचित्पृष्टो वदति । अन्यत्र विषयांतरे गतं मे मनो यस्य स अहमन्यत्रमनाः अभूवमासम् । अतो नादर्शं न दृष्टवानस्मि । " तयेदं मदीयं वचः श्रुतवानसीति " पृष्टः बाह-'अन्यत्रमनाः अभूवम् '। अतो 'नाश्रीषं 'न श्रुतवानस्मीति । ' हि ' यस्मात्सर्वो लोकः आत्मसाक्षिकं मनसेव ' पश्यति ' मनसेव ' श्रुणोति ' । तद्वंप्रत्ये दर्शनाद्यमावात् । तस्मात्सिसं प्रत्यक्षादिप्रमाणिकं मनसोऽस्तित्वम् ॥ ८॥

कि पुनर्मनसः सक्त्पमित्यतस्तदाह-काम इति । 'कामः ' छीव्यतिकरऽभिलाषादिः । 'संकल्पः ' प्रत्यु-

बः कश्च शुन्दो न्वागेव सा । (से ) एषा ह्यन्तमायतेषा हि नु प्याणो-ऽपानु व्यानुऽउदानुः समानोऽनऽइत्येतत्सुव्वम्प्राणुऽपुवैतन्सुयो वाऽ-अयमात्मा व्याङ्गयो मनोमयः प्राणमयः॥ १०॥

थः कश्च शब्दः । वागेव सा । एषा हि अंतमायता । एषा हि न प्राणोऽपानो व्यान उदानः समानः । अन इति एतत्सर्वे प्राण एव । एतन्मयो वा अयमात्मा । वाङ्मयोः मनोमयः प्राण-मयः ॥ १० ॥

परिथतविषय विकल्पनं शुक्रनीलादिभेदेन । ' विचिकित्सा ' संशयज्ञानम् । ' श्रद्धा ' अदृष्टार्थेषु कर्मसु देवता-दिन्न च आस्तिक्यवृद्धिः । ' अश्रद्धा ' तद्विपरीता वृद्धिः । पृतिर्घारणं देहाचवसादे सति उत्तंभनम् । अपृति-स्तद्विपर्ययः । द्वीर्लज्जा । 'धीः ' प्रज्ञा । भीर्भयम् इत्येतदेवमादिकं ' सर्वं मन एव ' । मनसोऽन्तःकरणस्य रूपाण्येतानि वृत्तिवृत्तिमतोरभेदात् । पुनरिप मनसोऽस्तित्वे कारणमाह-तस्यः दर्पाति । यस्मात् चक्ष्यो हि अगोचरे ' पृष्ठतोऽपि ' केनचिद्रपरपृष्टः कश्चित् इस्तस्यायं स्पर्शः जानुनोऽयं स्पर्श इति ' मनसा विजानाति ' विवेकेन प्रतिपद्यते । तस्मादस्ति विवेकप्रतिपत्तिकारणं मन इति ॥ ९ ॥

इह कर्मणां फलभूतानि त्रीण्यनानि मनोवाक्प्राणाख्यानि अध्यातममधिभूतमधिदैवं च व्याचिख्यासितानि । तत्राध्यात्मिकानां वाङ्मनःप्राणानां भनो व्याख्यातम् । अधेदानीं आध्यात्मिकाया वाचः स्वरूपमाह-यः कश्च भुन्य इति । लोके ' यः कथ शब्दः ' प्राणिभिस्ताल्वादिन्यब्ग्यः वर्णादिलक्षणः इतरो वादित्रमेघादिनिर्मितः सर्वे वर्णावर्णात्मको ष्वनिः ' सा ' प्रकृता 'वागेव'। इदं तावद्वाचः स्वरूपमुक्तम् । अथ तस्याः कार्यमुच्यते— सिपा हीति । 'हि' यस्मात् 'एषा' प्रकाशमात्रस्वरूपा वाक् ' अंतं ' अभिधेयावसानं अभिधेयनिर्णयं ' आयत्ता ' अनुगता । अत एव पुनः स्वयं न अभिधेयवत् प्रकाश्या किंतु प्रदीपादिवतः प्रकाशात्मकत्वात् प्रकाशिकेव । यथा प्रवीपादिप्रकाशः प्रकाशांतरेण न प्रकाश्यते तवत् वाक् स्वयं प्रकाशिकेव । न प्रकाश्या इत्यनवस्थां श्रुतिः परिहरति - एषा हि नेति । प्रकाश्यात्मकत्वमेव वाचः कार्यमित्यर्थः । अथाध्यात्मकप्राणविषयं वाक्यमवतार्यितुं प्राणास्तित्वे प्रमाणं कययन् प्राणस्यरूपमाह-प्राण इति । 'प्राणः ' मुखनासिकाऽभ्यन्तरचारी हृद्यवृत्तिः प्रणयनात्प्राणः । १ । मूत्रपुरीषादेरपनयनात् नाभिमर्यादोऽधोवृत्तिरपानः । २ । इदयादारभ्य नाभिपर्यतं वर्त-मानो व्यायच्छत्कम्मी वीर्यवत्कर्महेतुश्च 'व्यानः '। प्राणापानयोर्नियमनकर्मेत्यर्थः । ३ । उत्कर्षोर्ध्वगमनादि-हेतुः आपादतलमस्तकस्यानः ऊर्ध्ववृत्तिरुदानः । ४ । भुक्तस्य पीतस्य च समं नयनात्समानः कोष्टस्थानः अनयक्ता । ५ । ' अनः ' । ६ । इति एतेषां वृत्तिविशेषाणां सामान्यभूता सामान्यदेहचेष्टाऽभिसंबंधिनी वृत्ति-रुयते । ' एतत्सर्वं ' प्राणादिवृत्तिजातं आध्यात्मिकः साधारणासावारणवृत्तिमान् ' प्राण एव '। वृत्तिवृत्ति-**गतोरमेदान् ।** व्याख्यातानि आध्यात्मिकानि मनोवाक्प्राणाख्यानि अन्नानि । अतस्तेषां वागादीनां समु**धित** स्वरूपं दर्शयति-एतन्मय इति । 'अयमात्मा ' प्राजापत्यैर्वाङ्मन प्राणिरार्व्धः कार्यकारणसंघातः पिण्डः ' एतन्मयः ' एतद्विकारः । विकारे मयट् । एतदेव विदृणोति-वाङ्मयो मनोमयः प्राणमय इति । 'एतन्मयः' धसस्य स्फटीकरणम् ॥ १०॥

( १ ) त्रयो लोकाऽएतुऽएव । व्वाग्रेवायं लोको सुनोऽन्तरिक्षलोजः प्यापोऽसी लोकः ॥ ११ ॥

( ज ) ज्यो न्वेदाऽएतऽएव । न्वाग्रेवग्वेदो सनो यज्ञन्वेदः प्राजुः

सामवुद्धः॥ १२॥

(दो) देवाः पितुरो मनुष्याऽएतऽएव । व्वागेव देवा मुनः वितुरः प्राणुो मनुष्याः ॥ १३ ॥

पिता माता प्रजैतुऽएव । मुनऽएव पिता व्वाङ्माता प्राणः प्रजा॥१९॥ व्विज्ञातम्विज्ञास्यम्विज्ञातमेतुऽएव । यत्किञ्च व्विज्ञातम्वाच- स्तुद्रपम्वाग्य व्विज्ञाता व्वागेनन्तुद्रुत्वाऽवति ॥ १५ ॥ यत्किञ्च व्विज्ञास्यम् । (म्म ) मनसस्तुद्रपम्मनो हि व्विजिज्ञास्य-

यत्किञ्च विविज्ञास्यम् । (म्मु ) मनसस्तुद्रूपम्मुनी हि विविज्ञास्य-म्मुनऽएन-तुद्धूत्वाऽवति ॥ १६ ॥

त्रयो लोका एत एव । वागेवायं लोकः । मनः अंतिरक्षलोकः । प्राणोऽसी लोकः ॥ ११ ॥ त्रयो वेदा एत एव । वागेव ऋग्वेदः । मनो यलुवेदः । प्राणः सामवेदः ॥ १२ ॥ देवाः पितरो मनुष्या एत एव । वागेव देवाः । मनः पितरः । प्राणो मनुष्याः ॥ १३ ॥ पिता माता प्रजैत एव । मन एव पिता । वाक् माता । प्राणः प्रजा ॥ १४ ॥ विज्ञातं विजिज्ञास्यमविज्ञातमेत एव । यत्किश्च विज्ञातम् । वाचस्तद्र्पम् । वाग् हि विज्ञातः । वागेनं तद्रुत्वाऽवित ॥ १५ ॥

यत् किश्च विजिज्ञास्यम् । मनसस्तद्भूपम् । मनो हि विजिज्ञास्यम् । मन एनं तद्भूत्वाऽविति॥ १६॥

एषामेव वागादीनां 'त्रयो वेदाः ' इति वेदत्रय्यात्मकत्वमुक्तम् ॥ १२॥

एवं वागादीनामाध्यात्मिकी विश्रूतिमुक्ता आधिमौतिकी विस्तृतिमाह-त्रयो छोका छति । 'त्रयो कोकाः ' भूर्भुवःस्वरिसाख्याः ' एत एव ' वाङ्मनःप्राणा एव । एतदेव विशेषतो विश्णोति-वागेवार्य छोक इति । 'वागेवायं भूर्लोकः । 'मनोऽन्तरिक्षलोकः '। 'प्राणः असौ ' परोऽश्वः स्वर्लोकः ॥ ११॥

<sup>&#</sup>x27; देवाः पितरो मनुष्याः ' इति देवपितृमनुष्यात्मकत्वम् ॥ १३ ॥

<sup>&#</sup>x27;पिता काता प्रजा ' इति पितृमातृप्रजात्मकत्वम् ॥ १४॥

विज्ञातिविजिज्ञास्याविज्ञात्वस्त्वात्मकृतं वाह-विज्ञातं विजिज्ञास्यमविज्ञातमिति । तत्र विशेषः । 'यितिक्व विज्ञातं 'विस्पष्टं ज्ञातं 'वाक्सतद्वपम् '। तत्र स्वयमेव हेतुमाह-वाग्धीति । 'हि 'यस्मात् 'वाक्-विज्ञाता 'प्रकाशात्मकृत्वात् । या अन्याविषि विज्ञापयित सा कथमविज्ञाता भवेत् इति भावः । एवं वास्विशेषविदः फलमाह-वागेनिमिति । 'एनं 'वास्विभूतिविदं 'वाक् 'तिद्वायतं 'भूत्वा अवति ' प्रतिपालयित । विज्ञातन् करिणीवास्याकृतं भोज्यत्वं प्रतिपदते इत्यर्थः ॥ १९॥

तथा 'यत्तिश्च विजिश्चास्यम् ' विस्पष्टं शृद्धमिष्टं ' तत् ं सर्वे—' मनसो रूपम् भी 'हि ' कार्

यत्किञ्चाविज्ञातम् । (म्प्रा ) प्त्राणुस्य तुद्रुपुम्प्राणो स्युविज्ञातुः प्राणु-ऽएनन्तुद्रूत्वाऽवति ॥ १७ ॥

तुस्ये व्वाचः पृथिवी शुरीरम् । (अन्यो) ज्योतीक्रपुमयुमिमस्तयाव-त्येव व्वाक्तावती प्रथिवी तावानयुमाग्नः॥ १८॥

(र्) अथैतुस्य मनसो द्योः श्रीरम् । (अञ्यो ) ज्योतीकप्रमसावा-दित्यस्तद्यावदेव मनस्तावती द्यौस्तावानसावादित्यस्त्री मिथुनध्य समैं-तान्तुतः प्श्राणोऽजायत सऽडुन्द्रः सुऽष्ठषोऽसपत्नो द्वितीयो वै सपुत्नो नास्य सपुरनों भवति युऽएवम्बेद ॥ १९॥

यत्किश्वाविज्ञातम् !। प्राणस्य तद्रुपम् । प्राणो ह्यविज्ञातः । प्राण एनं तद्रुत्वाऽवित ॥ १७ ॥ तस्यै वाचः पृथिवी शरीरम् । ज्योतीरूपमयमग्निः । तद्यावत्येव वाक् । तावती पृथिवी । तावानयमग्निः ॥ १८॥

अथैतस्य मनसो द्यौः शरीरम् । ज्योतीरूपमसावादित्यः । तद्यावदेव मनः । तावसी द्यौः ।

अध्यातमाधिभूतं च मनःप्राणयोः आधिदैविकाननःप्राणांशत्वात्तादात्म्याभिप्रायेण तुत्यपरिमाणत्वमाह्-अर्थेतस्य मनस् इति । अथाधिदैविकवाविभूतिव्याख्यानानंतरं ' एतस्य ' प्राजापस्यान्नत्वेनोक्तस्य

<sup>&#</sup>x27; मनः ' संदिद्यमानाकारत्वात् ' विजिज्ञास्यम् '। पूर्ववत् मनोविभूतिविदः फलमाह्-' मन एनं तत् ' विजि-बास्यं ' भूरवा अवति ' । विजिज्ञास्यरूपेणैवान्नत्वमापद्यते ॥ १६ ॥

तथा ' यत्किञ्चाविज्ञातं ' विज्ञानागीचरं न च संदिष्धमानं—' प्राणस्य तद्रूपं ' ' हि ' यरमात् ' प्राणः अविज्ञातः ' अविज्ञातरूपः । पूर्वेषत् प्राणिवभूतिविदः फलमाह-प्राण एनं तद्भत्वाऽवतीति । अविज्ञात-रूपेणवास्य प्राणोऽनं भवतीत्यर्थः । यथा शिष्येरविवेकिभिः संदिद्यमानोपकारा अपि गुरवः पुत्रादिभिश्वाति-बार्छः अविज्ञातोपकाराः पित्राद्यः तेषां भाग्यत्वमापचन्ते । तथा मनःप्राणयोरपि संदिधमानाविज्ञातयोरत्र-त्वोपपत्तिरिति भावः ॥ १७॥

एवं वाङ्मनःप्राणानां आधिमौतिकं विस्तारमुक्त्वा आधिदैविकं विस्तारमाह-सस्यै वाच इति । 'तस्यै ' तस्याः प्रजापतेरन्तनेन प्रस्तुतायाः 'वाचः' 'पृथिवी शरीरं' बाह्य आधारः । 'ज्योतीरूपं' प्रकाशात्मकं करणं आधेयभूतं अयं पाधिवोऽग्निः। आधाराधेयभूतमुभयं पृथिव्यग्नी प्रजापतेर्वागेव । अध्यातममधिभूतं च या वाक् परिच्छिना तस्या आधिदैविकवागंशत्वात् अंशांशिनोश्च तादात्म्यात् तया सह तुह्यपरिमाणत्वं दर्शयति— तद्यावतीति । तत्तत्र अध्यातमाधिभूतभेदभिना सती 'वाक् ' 'यावत्येव ' यावत्परिमाणैव भवति । तत्र सर्वत्राधारत्वेन व्यवस्थिता कार्यभूता ' पृथिवी '-' 'तावत्येव ' तावत्परिमाणैव भवति । अयं च पार्थिवोऽग्निः आधेयः करणभूतः ज्योतीरूपेण पृथिवीमनुप्रविष्टः तावानेव भवति ॥ १८॥

( बाड्ये ) अयेतुस्य प्याणुस्यापः शरीरम् । ( भ्ज्यो ) ज्योतीरूपमसी चन्द्रस्तद्यावानेवु प्याणस्त्रावत्यऽञ्जापस्त्रावानसौ चन्द्रः ॥ २० ॥

(स्तु) तुरएते सुर्वे रप्तु समाः । सुर्वे रनन्ताः स यो हैतानुन्तवतर चपुरतेऽन्तवन्तथ् सु लोक्षेञ्जयत्युथ यो हैताननन्तानुपुरतेऽनन्तथ् सु लोक्अयति ॥ २१ ॥

ताबानसाबादित्यः। तौ मिथुनं समैताम्। ततः प्राणः अजायत । स इन्द्रः । स एषोऽसपत्नः। हितीयो दे सपत्नः । नास्य सपत्नो भवति । य एवं वेद ॥ १९ ॥

अयैतस्य प्राणस्यापः इरिरम् । ज्योतीरूपमती चन्द्रः । तद्याबानेव प्राणः । तावत्य आपः । तावानसी चन्द्रः॥ २०॥

त एते सर्व एय समाः । सर्वे अनंताः । स यो हैतानंतवत उपास्ते । अंतवंतं स लोकं जयति । अथ यो हैताननंतानुपास्ते । अनंतं स छोकं जयति ॥ २१ ॥

' मनसः ' ' द्यौः ' बुळोकः ' शरीरं ' कार्यमाधारः । ' असावादित्यो ज्योतीरूपं ' करणमाधेयः । ' सत् ' तंत्र यावत्परिमाणमेव अध्यात्ममिधभूतं वा 'मनः '-' तावती ' तावद्विस्तारा तावत्परिमाणा ज्योतीक्रपस्य' करणस्य मनसः भाषारत्वेन व्यवस्थिता 'बी: '। 'असावादित्यः 'ज्योतीरूपं करणमाधेयं 'ताबान् ' तावत्परिमाण एव । तत्र " मन एवास्यात्मा वागू जाया प्राणः प्रजा "-इत्यध्यात्मम् । " मन एव पिता वाक् माता प्राणः प्रजा "-इत्यधिदैवतं च वाङ्मनसयोः प्रजात्वं प्राणस्योक्तम् । तथा अधि-देवेद्भी प्राणस्य तत्प्रजात्वं वाच्यमित्यभिप्रेत्याह—तो मिश्चनामिति । तावग्न्यादिस्यो आधिदेविकौ वाङ्मनसे माताधितरी-' मिथुनं ' मैथुनं इतरेतरसंसर्ग-' समैतां ' समगच्छेताम् । ननु-कथम् आदित्यस्य मनसः⊸ प्राणं प्रति पितृत्वं, वाचो वा अग्ने: मातृत्वं कथम् १ उच्यते । सावित्रं पाकं आग्नेयं च प्रकाशमृते कार्यसिद्धि दर्शनात् । तयोर्जनकत्वं सिद्धं इति बोध्यम् । ततस्तयोरेव सङ्गमनात् 'प्राणः ' वायुःजायत परिस्पंदनाय कर्मणे जातः । वायोः इंद्रत्वासपत्नत्वगुणविशिष्टस्योपासनमभिष्रेत्याह्—सऽ इंद्र इति । 'सः ' प्राणः ' इंद्रः ' परमेश्वरः । तथा ' स ९घः ' प्राणः 'असपत्नः '-अविद्यमानः सपत्नो यस्यासावस-पत्नः । कः पुनः सपत्नो नाम प्रतिपक्षत्वेनोपगतः । 'द्वितीयो वे सपत्नः '-शत्रुगरेत्युच्यते । तेन द्वितीय यत्वे सिति वाक्मनसे न सपत्नत्वं भजेते । असपत्नगुणकप्राणोपासने फलवाक्यं प्रमाणयति—नास्येति । ं य एवं ' असंपत्नं यथोक्तं ' प्राणं वेद ' अस्योपासकस्य ' सपत्नः ' प्रतिपक्षो ' न भवति ' ॥ १९ ॥

अयाधिदैविकयोर्वोङ्मनसयोर्विभूतिनिर्देशानंतरं-' एतस्य ' प्रकृतस्य प्राजापत्यानस्य ' प्राणस्य ' आपः रारीरं ' आधारः । पूर्ववत् ' असौ चंद्रः ' ' ज्योतीरूपं ' करणमाधेयः । तत्त्रत्राध्यात्मादिमेदेषु ' प्राणो यावानेव ' यावत्परिमाणः तावत्यः तावद्वयातिमत्यस्तावत्परिमाणाः ' आपः ' । तास्वस्य धनुप्रविष्टः करणभूतः ' असौ चंद्रः ' आधेयः अध्यात्ममधिभूतं च ' तावान् ' तावद्वयाप्तिमानेव ॥ २० ॥

इदानीमेषामाध्यात्मकाधिमौतिकाधिदैविकानां वाक्मनःप्राणानां ध्यानार्थं समत्वादिगुणमाह-तऽयत इति ।



सुऽएषु सम्बत्सगुः प्रजापितः षोढश्वरूः। (स्तु) तस्य रात्रयऽएव पश्चद्श कला धुवेवास्य षोढशी कला स उपित्रभिरेषा च पूर्व्यतेऽप च क्षीयते सोऽमाग्रास्याध्य ग्रात्रिमेत्या षोढश्या कल्या सुर्व्विमग्राणभृदः सुप्रविश्य ततः प्रातुर्जायते तस्मादेताध्य ग्रात्रिम्प्राणभृतः प्राणम वित्रच्छिन्द्याद्वि कृकलासुर्वेतस्याऽएषु देवतायाऽअपिनत्ये॥ २२॥

स एव संवत्सरः प्रजापितः वोडशकलः । तस्य रात्रय एव पंचदश कलाः । ध्रुवैवास्य वोडशी कला । स रात्रिभिरेवा च पूर्यते, अप च क्षीयते । सोऽपावास्यां रात्रिभेतया वोडश्या कलधः सर्विमिदं प्राणभृदनुमविश्य, ततः प्रातर्जायते । तस्मादेतां रात्रि प्राणभृतः प्राणं न विक्तिष्ठधास् । अपि कृकलासस्य । एतस्या एव देवताया अपिचत्ये ॥ २२ ॥

'ते एते 'वाङ्मनःप्राणाः ' सर्वे एव ' समास्तुल्याः सर्वे व्यातिमंतो यावत्प्राणिगोचरं साध्यात्माधिभूतं व्याप्याविद्यताः अतः एवानन्ताः यावत्संसारभाविनः कार्यकरणात्मका इत्यर्थः । तेष्ठ परिच्छिन्तत्वेन ध्याने दोषमाह—स इति । 'स यः ' कश्चित् 'ह एतान् 'प्रजापतेः पितुरात्मभूतान् ' अंतवतः ' परिच्छिनान् अध्यात्मकृषेण वा अधिभूतक्ष्पेण वा ' उपास्ते ' । स प तदुपासनानुक्ष्पमेव फर्छः ' अंतवंतं लोकं जयति ' परिच्छिन एव जायते । नैतेषामात्मभूतो भवतीत्यर्थः । 'अय ' पुनः—' यो ह ' ' एतान् ' वागादीन् ' अनंतान्त्र'
सर्वात्मकान् सर्वप्राण्यात्मभूतात् अपरिच्छिनानुपास्ते । 'सः ' ' अनंतमेव लोकं जयति ' अनंतो
भवतीत्यर्थः ॥ २१॥

ननु—फलबद्ध्यानविषये अनत्रये व्याख्याते वक्तव्यामावात् किमुत्तरमन्थेन द्व्याशंकायामुच्यते " पिता पाक्किन कर्मणा सतानानि सप्या त्रीण्यनानि आत्मार्थमकरोत् " द्युक्तम् ! तान्येतानि पाक्किकम्मेफलभूतानि व्याख्यातानि । तेषु त्रिष्वप्यत्रेषु पाक्कित्वावमत्ये आत्मा जाया प्रजा वित्तं कर्म चेति पंचकं सद्भृहीतव्यम् । तत्र वित्त-कर्मणी संभावियतव्ये इत्येतद्रथं उत्तरो प्रन्थ आरम्यते—सऽ एव संवत्सर दित । यः अयं ज्यनातमा ' प्रजापतिः ' प्रकृतः ' स एव संवत्सरः ' संवत्सरात्मना विशेषतो निर्दित्यते । ' घोडशकलः ' । घोडश कला अवव्यवा यस्य स घोडशकलः संवत्सरात्मा कालरूपः । ता एव घोडश कला आह—तस्य राज्य एवेति । ' तस्य ' कालात्मनः प्रजापतेः ' रात्रय एव ' अहोरात्राणि तिथय एव प्रतिपदाद्याः ' पंचदश कलाः '। ' धुवैव ' निर्देव व्यवस्थिता ' अस्य ' प्रजापतेः—' घोडशीं ' घोडशानां प्रणी कला । एतासो कलानां वित्तवं वक्तुं तत्साधर्म्यमाह—स रात्रिभिरवेति । ' सः ' चंद्रात्मा प्रजापतिः ' रात्रिभिरेव ' प्रतिपदाद्याभिस्तियिभिः उक्तकलाल्याभिः उपचीयमानाभिः ग्रुक्रपक्षे ' आपूर्यते ' वर्दते । कृष्णपक्षे ताभिरवापचीयमानाभिः कलाभिः ' अपक्ताव्यव्यवियानाभिः तलाभिति । ' सः ' कालात्मा प्रजापतिः ' अमावास्यां ' रात्रि ' रात्री या धुवा कला व्यवस्थितोक्ता । ' एतया घोडश्या कलया सर्वभिदं प्राणस्त ' प्राणिजातं स्थावरजगमात्मकं ' अनु-प्रविद्य पित्रति यचीषधीरक्षाति—तत्सर्वमोष्ठव्यात्मनां व्याप्य अमावास्यां रात्रिमवस्थाय ' ततः '

यो के सम्मन्तरः प्रजापितः द्वोडस्करः। (ठोऽय) सयमेव स बोऽयु-वेविम्नतपुरुषस्तुस्य विस्तुमेव पुत्रदस् कलाऽआत्मेवास्य षोडसी करा स विन्तेनेस च पूर्ध्वेऽप च शीयते तुर्तस्तुभ्यं स्वस्रमात्मा प्राप्तिवित्ता-न्तुस्माद्यस्य सर्विज्यानिश्चीयतऽसात्स्रना चेष्त्रीवित प्राप्तिना ऽऽमा-दित्याहुः॥ २३॥

यो वै स संवत्सरः प्रजापतिः पोडञ्चकलः। अयमेव सः। यः अयमेवंवित्युरुषः। सस्य वित्तमेव षेष-दश कलाः । आत्मेवास्य पोडञ्ची कला । स वित्तेनेवा च पूर्यते । अप च शीपते । सदेतजञ्जात् । षद्यमात्मा । प्रधिवित्तम् । सस्याद्यद्यपि सर्वज्यानि जीपते । आत्मना चेजीवित प्रधिनाऽज्यात् इत्याहः ॥ २३ ॥

अपरेखुः ' प्रातर्जायते ' द्वितीयया कल्या संयुक्ति मविति । एवमसौ प्रजापितः पाङ्कात्मकः संवृद्धः । एवं प्रजापितः पाङ्कं कर्षप्रकल्वमुक्तवा प्रासिद्धकर्म्यमाह्—तस्नादेतां राश्चिमिति । यस्मादेव चन्द्र एतां राप्तिं सर्वन् प्राणिजाः अनुप्रविष्टो ध्वया कल्या वर्तते । तस्मादेतेरिक्तममावास्यो राप्तिं 'प्राणभृतः ' प्राणिनः ' प्राणं ' 'न विन्छिन्द्यात्' प्राणिनं न प्रमापयेत् इति । कि बहुना छक्छासस्यापि सरदस्यापि प्राणं न विन्छिन्द्यात् । स हि पापात्मा दृष्टोऽप्यमंग्रः इति छत्वा स्वभावेनैव प्राणिभिद्धिस्वति । निषधप्रयोजनमाह—' एतस्या एव देवतायाः ' सोभदेवतायाः—' अपनिद्धै पूजार्यमित्यर्थः ' ॥ २२ ॥

यत्पूर्वमाधिदैविकत्र्यनात्मकप्रजापत्युपासनमुक्तं, तदहमस्मि प्रजापति। स्वादंग्रहेण कर्तव्यभिव्याह—यो वा इति । 'यो वे' परोड्यः अभिहतः 'संवत्सरः प्रजापतिः घोडराकलः '-'सः 'नेवात्यंतं परोड्यो क्ष्यत्यः । यस्मात् 'अयमेव सः 'प्रव्यक्ष उपलम्यते । कोड्यो 'यः अयं 'प्रवः 'एवंविस् 'यो वयोकं त्र्यतात्मकं प्रजापतिमात्ममूतं वेति सोडयं प्रव्यक्षः प्रजापतिः । केन सामान्येन प्रजापतिमत्यत् जाह—तस्यति । 'तस्य 'एवंविदः पुरुषस्य गवादि 'वित्तमेव पंचदश कलाः 'क्ष्यायत् उपन्यपाचन्यधर्मित्वात् । 'अस्य 'विदुषः 'आसेव 'पिण्ड एव 'घोडशी कला 'धुवास्थानीया । 'सः 'विद्वान् चंद्रवत् 'विचेनेव ' आपूर्यते 'अपक्षीयते च '। आसीव धुवा कला इत्युक्तम् । तदेव रपचक्तद्वात्रेन स्पष्टयति—तदेवन्नभ्यमिति । नाभिश्वक्रपिण्डका नाम्ये हितं नाभिमहत्तिति वा 'नभ्यम् '। क्षेत्रद्वाके प्रसिदं कर्कापिकक्तिस्थानीयम् । कि तत् १ 'यदयमातमा 'योऽयं पिण्डः शरीरम् । प्रिधः 'परेकारकार्याति । यस्माच्यरिः । एवं कि फिलतमाह—तस्माच्यपीति । यस्माच्यरिः 'परेकापिण्डकार्यानीयं 'तस्माध्यपि ' सर्वज्यानि 'सर्वस्थापहरणं जीयते हीयते ग्लानि प्राप्नोति । वधाऽपि 'चेत 'यदि 'आल्वना 'शरीरेण नामिस्थानीयेन 'जीवति 'तद्म 'प्रधिना 'ग्राप्नोति । वधाऽपि 'चेत 'यदि 'आल्वना 'शरीरेण नामिस्थानीयेन 'जीवति 'तद्म 'प्रधिना 'ग्राप्नोति । विवेश्वत् ति वाक्षापः ।॥ १२ ॥ विवेश्वत् प्रति वाक्षापः ।॥ १२ ॥

(र्) अथ त्रयो वाव लोकाः। (०) मनुष्पलोकः पित्लोको देवलोकः ऽइति सोऽयुम्मनुष्यलोकः पुत्रेणेव जुम्यो नान्येन कुम्मणा कुम्मणा पित्-लोको न्वियुया देवलोको देवलोको वै लोकानाएँ श्रेष्ठस्तुस्मादियाम्यः श्रूष्ट्रसन्ति॥ २४॥

(न्त्य) अथातः सम्प्रतिः। (र्घ्य) यदा प्रैष्यन्मन्यतेऽथ पुत्रमाह् त्वम्त्रह्म त्वं यज्ञरूतं लोकऽड्डित सु पुत्रः प्यत्याहाहुम्त्रह्माहं यज्ञोऽहं लोकऽड्डित ॥ २५॥

अथ त्रयो वाव लोकाः—मनुष्यलोकः विव्लोको देवलोक इति । सोऽयं मनुष्यलोकः पुत्रेणैव जय्यः । नान्येन कर्मणा । कर्मणा विव्लोकः । विद्यया देवलोकः । देवलोको वै लोकानां श्रेष्ठः । तस्माद्विद्यां प्रशंसीति ॥ २४ ॥

अथातः संप्रत्तिः । यदा प्रैष्यन्मन्यते । अथ प्रत्रमाह । त्वं ब्रह्म त्वं यज्ञस्त्वं लोक इति । स पुत्रः प्रत्याह । अहं ब्रह्माऽहं यज्ञोऽहं लोक इति ॥ २५ ॥

ननु-अन्नत्रयात्मिन प्रजापतौ अहंग्रहोपासन्फल्योक्तत्वात् वक्तव्याभावात् उत्तरप्रथवैयर्ध्यमित्याशंकाया मुच्यते-एवं पाङ्केन देविविविद्यासंयुक्तेन कर्मणा अनात्मकः प्रजापितमावो व्याख्यातः। अनंतरं च जापादि वित्तं परिवारस्थानीयमित्युक्तम् । तत्र पुत्रकर्भपरिविद्यानां लोकप्राितसायनमात्रं सामान्येनावगतम्। न पुनः पुत्रादीनां लोकप्राितक्तं प्रति विशेषसंयधिनयमः अवगतः। स वक्तव्य इति तत्प्रदर्शनार्थं अध्य अयो वाव इति कण्डिका प्रणीयते । अध्याब्दो वाक्योपन्यासार्थः । वावेस्यवधारणार्थः । शास्त्रोक्तसाधनार्हा लोकास्त्रय एव । न न्यूना नाधिका वा । के ते इस्यत आह—मनुष्यलोकः पितृलोको देवलोक इति । केन कः साध्य इस्यपेक्षायामाह—सोऽयमिति । तेषां मध्ये 'सोऽयं मनुष्यलोकः ' पुत्रेणैव 'साधनेन 'जय्यः ' जेतव्यः साध्यः । 'नान्येन कर्मणाः ' विद्यया वित वाक्यशेषः । 'कर्मणाः ' अग्निहोत्रादिलक्षणेन केवलेन 'पितृलोकः ' जेतव्यः । न पुत्रेण नापि विद्यया । 'विद्यया ' अपरिविद्या ' देवलोकः ' जेतव्यः । न पुत्रेण नापि विद्यया न कर्मणेत्यनुष्ययते । 'देवलोको वे ' प्रसिद्धः—' लोकानां ' त्रयाणां मध्ये 'श्रेष्ठः ' प्रशस्यतमः । 'तस्मात् ' देवलोकसाधनत्वात् ' विद्यां प्रशंसन्ति ' स्तुवन्ति ॥ २४ ॥

एवं साध्यठोकत्रयफलमेदेन विनियुक्तानि पुत्रकर्मविद्याऽऽख्यानि त्रीणि साधनानि । जाया तु पुत्रकर्मार्थस्वात् न पृथक् साधनम् इति पृथक् नाभिहिता । वित्तं च कर्मसाधनस्वात् न पृथक् साधनम् । विद्याकर्मणोलेकि जयहेतुत्वं स्वात्मप्रतिलाभेनैव भवतीति प्रसिद्धम् । पुत्रस्वस्य क्रियात्मकस्वात् केन प्रकारेण लोकजयहेतुत्वमिति न ह्यायते । अतस्तद्वक्तव्यमित्रथानंतरमारभ्यते—अथात इति । अथ ' पुत्रकर्मविद्याऽऽख्यानां साध्य-विरोषसंबंधकयनानंतरं यतः पुत्रस्य एत्लोकसाधनस्वं कथमिति न ज्ञायते । अतस्तत्कथितुं 'संप्रतिः' संप्रदान-वारस्यते । पुत्रिहं पिता वक्ष्यमाणप्रकारेण स्वात्मव्यापारसंप्रदानं करोति । तेन संप्रतिसंज्ञकमिदङ्कर्म । सम् प्र-

यद्वै किञ्चान्तम् । (न्तु) तस्य मुर्जस्य ब्रह्धेत्येकता ये नै के च यज्ञा-स्तेषाएँ मुर्ज्वेषां यज्ञऽइत्येकता ये नै के च लोकास्तेषाएँ मुर्ज्वेषां लोकऽ इत्येकतेताबहाऽइद्धँ सुर्ज्वमेत्तन्मा सुर्ज्वध्ँ सुन्नयमितोऽभ्रुनजिदिति तस्मात्पुत्रमृत्विष्टं लोक्यमाहुस्त्तस्मादेनमुत्रशासित सु युद्देवास्यद्स्मा-लोकात्प्रत्ययभिरेत् प्राणेः सह पुत्रमाविशति स यद्यनेन किञ्चिद्र्ण-याऽकृतम्भवति तस्मादेनध् सुर्ज्वस्मात्पुत्रो मुञ्जति तस्मात्पुत्रो नाम सु पुत्रेणेवास्मिल्लोके प्रातितिष्ठत्ययेनमेते देवाः प्राणुऽअमृताऽञावि-शन्ति ॥ २६॥

यद्वै किश्वानुक्तम् । तस्य सर्वस्य ब्रह्मेत्येकता । ये वै के च यज्ञाः । तेषां सर्वेषां यज्ञ इत्येकता । ये वै के च यज्ञाः । तेषां सर्वेषां यज्ञ इत्येकता । एतावद्वा इदं सर्वम् । एतन्मा सर्व सन्नयभितोऽसुनजदिति । तस्मात्पुत्रमनुशिष्टं लोक्यमादुः । तस्मादेनमनुशासित । स यदा एवंविदस्माल्लोकात्मेति । अधीभरेव प्राणैः सह पुत्रमाविशाति । स यदि अनेन किश्चिद्द्ण्पया अकृतं
भवति । तस्मादेनं सर्वस्मात्पुत्रो सुश्चिति । तस्मात्पुत्रो नाम । पुत्रेणवास्मिन् लोके प्रतितिष्ठति ।
अधैनमेते देवाः प्राणा अमृता आविश्वनित ॥ २६॥

इस्युपसगृहयपूर्वकाद्दायातोः—"ह्रियां किन्"—(पा.सू.३।३।९४) इति किनि "अच उपसर्गात्तः" (पा.सू. ७)४। ४७ ) इति सूत्रेण आत्तं प्रत्तिमितवत् संप्रतिरिति वोद्धन्यम् । तत्कर्म कस्मिन् काले कर्तन्यमित्यपेक्षायामाह— यदा प्रेष्पिन्निति । स पिता 'यदा 'यस्मिन् काले 'प्रेष्पन् 'प्रज्ञिष्ण्यामि मारिष्यामीति वा आरिष्टदुःस्व- मादिद्शनेन 'मन्यते '। 'अथ 'तदा पुत्रमाहूयाह—त्यं ब्रह्म त्यं यज्ञस्त्यं लोक इति । 'सः ' एवमुक्तः 'पुत्रः युवेमेवानुशिष्टत्वात् 'प्रत्याह 'प्रतिवचनमाह –' अहं ब्रह्माऽहं यज्ञोऽहं लोकः ' 'इति '॥ २९ ॥

एतैंद्राक्यत्रयस्यार्थिस्तरोहित इति मन्वाना श्रुतिव्यिष्ट्यानाय प्रवर्शते—यहें किञ्चेति । यह्मिन्नान्तमविष्टिम्मिन्नान्दे च । 'तस्य सर्वस्यैव ' ' वृक्ष ' इत्येतिएम्पदे ' एकता ' एकत्वपदार्थः । य अव्ययनव्यापारो भम कर्तव्य आसीत् एतावंतं कांछ वेदविषयः । स इत ऊर्ध्वं त्वं वृक्ष त्वत्कर्तृकोऽस्वित वाक्यार्थः । तथा ' ये वै के च यज्ञाः ' अनुष्टेयाः सन्तो मया अनुष्टिता अनुष्टिताश्च ' तेषां ' ' सर्वेषां ' यज्ञ इत्येतिसम् प्रदे ' एकता ' एकत्वं मत्कर्तृका यज्ञा ये आसन् ते इत ऊर्ध्वं त्वं यज्ञः त्वत्कर्तृका भवंविवस्यर्थः । तथा ' ये वै के च छोकाः ' मया जेतव्याः संतो जिता अजिताश्च । ' तेषां सर्वेषां छोकः ' इत्येतिसम्पदे ' एकता ' । ते इत ऊर्ध्वं —त्वं छोकः त्वया जेतव्याः इत्यर्थः । इत ऊर्ध्वं मया कर्तव्याध्ययनयज्ञछोकजयहेतुभूत-क्रियासङ्गत्यस्विय समर्पितः । अहं तु कर्तव्यतावंधनविषयात् संकल्पान्मुक्तोऽस्मिति विदेतुः पितुरिभिप्रायं श्वतिराह—एतावद्वा इति । यद्गृहिणा कर्तव्यं यद्वत वेदा अध्येतव्याः—यज्ञा यष्टव्याः छोकाश्च जेतव्याः ' इदं सर्वमेतावद्वे ' एतत्परिमाणमेव । ' एतत् ' सर्वं ' सन्तयं ' पत्रः ' सर्वं ' हीमं भारं मदर्धानं मत्तोऽपिन्छच आत्मिनिवाय ' इतः ' अस्माद् वन्वहेतुभूताव्छोकात्—' मा 'मां—' अमुनजन् ' पाछिपिष्यतिति । " छन्दिस

पृथिन्ये चैनमधेश्व देवी न्वागाविज्ञति । सा वे देवी न्वाग्यया यद्यदेव न्बुद्ति तुत्तद्भवति ॥ २७ ॥

दिवुश्चेनमादित्याच देवम्मुनऽञ्जाविज्ञाति । तद्वे देवम्मुनो सेनानुन्येव अवत्यथा न ग्रोचित ॥ २८॥

पृथिब्यै चैनमग्नेश्व देवी वागाविशति । सा वै देवी वाक् । यया यद्यदेव वदति । तत्तद्भवति॥२०॥ दिवश्चैनमादित्याच देवं मन आविशति । तद्वै देवं मनः । येनानन्द्येव भवति । अयो न शोचाति ॥ २८ ॥

छक्लक्लिटः " (पा. सू. १।४।६) इति छंदसि कालनियमाभावात ऌडर्ये लक् । इदानी पुत्रानुशासनस्य फल-वन्त्रमाह-तस्मात्पुत्रमिति । यस्मादेवं संपन्नः पुत्रः पित्रसम्समारुगेकात्वर्तव्यतावंधनतौ विमोचयिष्यति । तस्मा त्पुत्रमनुरिश् छोक्यं ' पितुर्लोकहितमाहुर्बाह्मणाः । ' तस्मात् ' उक्तहेतोरेव बदानीतना अपि पितरः ' एनं ' पुत्रं ' अनुशासित ' शिक्षयंति लोक्योऽयमस्माकं स्यात् इति मन्वानाः । कृतसंप्रतिकः पिता किं करोतीयपेक्षाया-माह-स यदेति । ' सः ' पुत्रसमर्पितकर्तव्यताकः पिता अहमस्मि अनंताः आध्यात्मादिभेदविस्तराः वाङ्मनः प्राणा इत्येवंवित् एवंभावनः ' यदा ' यस्मिन् काले ' अस्माल्लोकात्प्रीति ' न्नियते ' अथ ' तदा ' एभिरेव प्राणैः ' प्रकृतिर्वोङ्गनःप्राणैरेव ' सह ' सार्द्ध ' पुत्र ' ' आविशति ' व्याप्नोति । मृतोऽपि पिता अनुशिष्टपुत्रा-त्मना अस्मिर्जेष लोके नतिते । नास्माद्यंतं व्यावृत्तः । फलरूपेण च परत्र नर्तत इति भावः । इदानी पुत्रनिर्व-वनमाह-स यदानेनेति । 'सः ' पुत्रः 'यदि ' कदाचित्-' अनेन ' पित्रा 'अक्णया ' को गच्छिद्रतः अंतरा कर्तव्यं किचिदकृतं करिमश्चित् कर्मेकदेशे कर्तव्यं सत् विस्मृतं 'अकृतं भवति ' तस्मादकृतात् कर्तव्यता-र्ह्पात् ' सर्वस्मात् ' सर्वेलोकप्रातिवंधरूपात् ' एनं ' पितरं – ' मुझति ' मोचयित । तत्सर्वं स्वयमनुतिष्ठन् पितृक्षित्रं पूरियत्वा पितरं त्रायते । ' तस्मात्पुत्रो नाम '। इदं तत्पुत्रस्य पुत्रत्वम् । इदानी पितुः पुत्रतादारम्येन एतछोकावस्थानमुक्तं निगमयति—स प्रत्रेणैवेति । 'सः ' पिता मृतोऽपि सन् एवंविवेन पुत्रेण अमृतोऽस्मिन् लोके 'प्रतितिष्ठाति ' वर्तते । एवं प्रासंगिकं निरूप्य प्रकृतं पितरमेवाधिकृत्याह-अधैनिमिति । पुत्रप्रकरण-बिश्छेदार्थः अथशन्दः । ' एनं ' कृतसंप्रत्तिकं पितरं एते वागादयः ' प्राणाः ' ' दैवाः' हैरण्यगर्भाः ' अमृताः ' बांमरणधर्माणः ' आविशन्ति '॥ २६॥

कथित्यपेक्षायां तेषामावेशनप्रकारमाह—पृथिक्ये चैनिमिति । 'पृथिक्ये 'पृथिक्याः 'अप्नेश्व 'सकाशात् 'दैवी ' आधिदैवात्मिका ' वाक् ' ' एनं ' कृतसंप्रतिकं पितरं ' आविशाति '। सा हि दैवी वाक् पृथिव्य-प्रिकक्षणाऽऽच्यात्मिकासङ्गादिदोषैनिरुद्धा विदुषस्तदोषागमे आवरणमङ्गे सति उदकमिव प्रदीपे प्रकाशवच व्यान्त्रोतीत्यर्थः । सा पुनः कीदिग्विथेत्यत आह—सा वै देवी वागिति । ' सा ' च दैवी वाक् अनृतादिदोष-रहिता शुद्धा ' यया ' दैव्या वाचा ' यत् यदेव ' आत्मने प्रस्मे वा ' वदित '। ' तत्तद्भवति '। अमोज्ञा अप्रतिचद्धा अस्य वागमवतीत्यर्थः ॥ २७ ॥

तथा 'दिवः ' बुलोकात् 'आदित्याव ' 'दैवं मनः ' 'एनं ' पितरं ' आविशाति ' । किन्तदिवस

(त्य) अद्ग्रंश्चेनश्चन्द्वमसश्च देवः प्राणऽञ्जाविज्ञति । स वे देवः प्राणो यः सञ्चरंश्चासश्चरंश्च न व्वयथतेऽयो न रिष्यति सुऽष्षुऽष्वम्वित्सु- व्वेषाम्भूतानामात्मा भवति स्रथेषा देवतेवध् स स्रथेतान्देवताध् स्वविणि भूतान्यवन्ति सुदु- क्विश्चेमाः प्रजाः शोचन्त्यमेवासान्तद्भवति पुण्यमेवामुङ्गच्छति न इ वे देवान्यापुङ्गच्छति ॥ २९॥

(त्य) अथातो व्यतमीमाथ्ँसा । प्यजापतिई कुम्मीणि ससूने तानि

अद्भचश्चिनं चंद्रमसश्च दैवः प्राण आविश्वाति । स वै दवः प्राणः । यः संचरंश्चासंचरंश्च न ध्यथते । अथो न रिष्यति । स एप एवंवित्सवेंगां भूतानामात्मा भवति । यथेषा देवता । एवं सः । यथेतां देवतां सर्वाणि भूतानि अवंति । एवं ह एवंविदं सर्वाणि भूतानि अवंति । यदु किंच । इमाः प्रजाः शोचंति । अमैवासां तद्भवति । पुण्यमेवामुं गच्छति । न ह वे देवान्पापं गच्छति ॥ २९ ॥

अथातो व्रतम्।मांसा । प्रजापतिहं कर्माणि सस्र जे । तानि सृष्टानि अन्योऽन्येनास्पर्द्धेत ।

तथा 'अद्भ्यश्च चंद्रमसश्च 'सकाशात्—'दैनः प्राणः' 'एनं ' पितरं ' आविशति ' । ' स वे देवः प्राणः ' । स किंलक्षण इस्तत आह—' यः ' जङ्गमेष्ठ ' सबरन् ' स्थावरेष्वसबरन् ' न व्यथते ' न दुःख-निमत्तेन भयेन युज्यते । 'अयो ' अपि ' न रिष्यति ' न विनश्यति न हिंसामापयते । एवंविदः फलमाहः स एव इति । य एवं यथोक्तं त्र्यनात्मदर्शनं वा वेति । ' स एषः ' ' सेर्वेषां भूतानामात्मा भवति ' । सेर्वेषां भूतानां मनो नवित वाक् भवति—इस्तेवं सर्वभूतात्मतया सर्वेष्ठच भवतित्यर्थः । ' यथेषा ' पूर्वसिद्धा हिरण्य-गर्भदेवता एवमेव ' सः ' नास्य सर्वेज्ञत्वे सर्वेश्चत्वे वा किंतिरातिष्ठातः । किंच स इति दृष्टांतिनिर्देशः । यथा ' एतां ' हिरण्यगर्भदेवतां इज्यादिशः ' सर्वाणि भूतानि अवंति ' पालयंति पूज्यंति । 'एवं ह'—एवमेव ' एवं-विदं सर्वाणि भूतान्यवंति' इज्यादिलक्षणां पूजां संततं प्रयुज्ञत इस्त्र्यः । ननु—अस्य विदुषः सर्वप्राणिनामात्मत्वेन तत्कार्यकरणात्मत्वात् सर्वप्राणिदुःखैरस्य सर्वधः स्यादिस्यत आह—यद्ध किश्चेति । ' उ ' पुनः ' यित्तिच ' ' इमाः प्रजाः ' शोचित्ते ' अवसीदित्त—' अमैव ' सहैव प्रजाभिस्तच्छोकादिनिमित्तं दुःखं संयुक्तं ' आसां ' प्रजानां ' भवति ' परिच्छित्रबुद्धिजनितत्वात् । ' अमुं ' प्राजापत्ये पदे वर्तमानं एवंविदं ' पुण्यमेव ' शुभमेव फलमभिप्रेतं ' गच्छति ' प्राप्तीति । पुण्यमिति निरितिशयं पुण्यं तेन अक्षतं तत्कलमेव गच्छति । ' न ह वै ' निक्तः ' देवान् '—' पापं ' पापकलं दुःखं ' गच्छति ' । पापकलस्य अवसरामावात् ॥ २९ ॥

आह-तद्वे देवं मन ६ति । 'तच देवं मनः ' स्वभावनिर्मलःवात् 'येन ' मनसा 'आनन्येव ' सुख्येव 'भवति '। 'अथो 'अपि 'न शोचिति 'शोकादिनिभित्तसंयोगात् ॥ २८ ॥

सृष्टान्यन्योऽन्येनास्पर्दन्त व्वदिष्टाम्येवाहिमाति व्वाग्दद्धे द्रक्ष्याम्यहिमिति चुक्षुः श्रोष्याम्यहिमिति श्रोत्रमेवुमन्यानि कुम्मीणि यथाकम्मे ॥ ३०॥

तानि मृत्युः श्रमो भूत्वोपयेमे । तान्याप्रोत्तान्याप्तवा मृत्युर्वाहन्द्र तुरुमाच्छ्राम्यत्येन व्वावछ्राम्यति चक्षुः श्राम्यति श्रोत्रमुथेमुमेव नाप्नोद्यो-

ऽयुम्मध्यमुः प्राणः ॥ ३१ ॥

वदिष्याम्येवाहमिति वाक् दध्ने । द्रक्ष्याम्यहमिति चक्षुः । श्रोष्याम्यहमिति श्रोत्रम् । एवमन्यानि कर्माणि यथाकर्म ॥ ३० ॥

तानि मृत्युः श्रमो भूत्वोपयेमे । तान्यामोत् । तानि आस्वा मृत्युखारुंध । तस्मात् श्राम्य-त्येव वाक् । श्राम्यति चक्षुः । श्राम्यति श्रोत्रम् । अथ इममेव नामोत् । यः अयं मध्यमः प्राणः॥३१

नान्यतमगतो विशेष उक्तः । किमेवं प्रतिपत्तव्यम् । किं वा विचार्यमाणे व्रतमुपासनं प्रति किश्विद्दिशेषः प्रति-पत्तुं शक्यत इति जिज्ञासायामाह—अथात इति । 'अयं ' उपासनोक्त्यनंतरं यतो जिज्ञासा अस्ति अत एषां वागादीनां प्राणानाम्मध्ये कस्य कमे व्रतःवेन धारियतव्यमिति 'मीमांसा ' उपासनकर्मविचारणा प्रवर्तते । व्रतमिति अवश्यानुष्ठेयं कर्मोच्यते । प्रवृत्तायां मीनांसायां प्राप्तवतं अमग्नत्वेन धारणीयमिति निर्द्धारणार्थमाख्या-यिकां प्रणयति—प्रजापतिहेंति । हशब्दः किलार्थे । 'प्रजापतिः 'किल 'कम्मीण ' वागादीनि करणानि 'सस्त्रेज ' सप्टवान् । कर्मार्थानि हि तानि इति कर्माणित्युच्यते । 'तानि ' पुनः 'स्प्टानि 'अन्योऽन्येनेतरेतर-मस्पर्द्धत स्पर्द्धां संघर्षं चकुः । कथमित्यपेक्षायां स्पर्द्धाप्रकारमेवाह—विदेष्याम्येवाहमिति । 'विदेष्याम्येव ' स्वयापाराद्धदनात् अनुपरतैवाहं स्यामिति वाग्वतं 'द्धे 'धृतवती । एवमन्योऽपि मत्समोऽस्ति चेत् स्वव्यापाराद्दनुपरंतुं शक्तः । सोऽपि दर्शयत्वात्मनो वीयमिति । तथा 'द्रक्ष्याम्यहमिति चक्षुः' व्रतं द्धे । 'श्रोष्याम्यहमिति श्रोत्रं 'वतं द्धे । एवं अमुना प्रकारेण वागादिवत् 'अन्यानि कर्माणि ' त्वगादीनि करणानि ' यथाकर्म ' यदास्य कर्मेति स्वीयं स्वीयं व्यापारमनुसुत्य व्रतं द्धिरे इति शेषः ॥ ३०॥

प्रजापतेर्वागादिषु श्रमद्वारा स्वकम्मंप्रच्युतिरासीदित्याह्—तानि मृत्युरिति । मृत्युर्मारकः 'श्रमः 'श्रम-रूपी भूत्वा 'तानि ' वागादीनि करणानि 'उपयेमे ' संजप्राह । कथिनत्यपेक्षायामाह्—तानीति । स्वय्यापारे प्रवृत्तानि तानि करणानि मृत्युराप्तोत् श्रमरूपेणात्मानं दर्शितवान् । 'आप्ता ' प्राप्य च 'तानि ' करणानि 'मृत्युरवारुन्ध ' अवरोध कृतवान् स्वकर्ममन्यः प्रच्यावितवानित्यर्थः । अत्र कार्यगतश्रमिल्रङ्गकं प्रमाणमाह्—तस्माच्छ्याम्यत्येवेति । यस्मात्प्रजापतेर्वागादीनि श्रमविद्धानि तस्माद्द्यापि वदने स्वकर्मणि प्रवृत्ता 'वाक् श्राम्यत्येव 'श्रमरूपिणा मृत्युना संयुक्ता स्वकर्मितः प्रच्यवते । तथा 'श्राम्यति चक्षः '। 'श्राम्यति श्रोत्रम् '। 'अथ 'वागादीनां भग्नवतत्वनिद्धारणानतरं 'यः अयं मध्यमः प्राणः ' इममेव मुख्यं प्राणं श्रम-रूपी मृत्युः 'नाप्नोत् 'न प्राप्तवान् । तेनाद्यापि अश्रांत एव स्वकर्मणि प्रवर्तते ॥ ३१ ॥

(स्ता) तानि जातुन्दद्भिरे। (रेऽयं) अयम्बे नः श्रेष्ठो यः सञ्चरंश्चा-सञ्चरंश्च न व्वयुथनेऽथो न दिष्यति हुन्तास्येव सुर्व्वे रूपम्भवामेति तुऽ एतुस्येव सुर्वे रूपमभवस्तुस्मादेतुऽएतेनारूपायन्ते प्राणाऽहाति तेन ह वाव तत्कुलमारूयायते युस्मिन्कुले भवति युऽएवम्बेद् युऽउ हैवम्बिदा स्पुर्द्धतेऽनुशुष्य हैवान्तनो म्मियतऽहत्यध्यात्मम् ॥ ३२॥

(म) अथाधिद्वतम् । (अञ्ब) ज्वलिष्याम्येवाहमित्यमिर्द्धे तप्स्यान्यहमित्यादित्यो भास्याम्यहमिति चन्द्रमाऽएदमन्या देवता सथादेवतथ्रै

तानि ज्ञातुं दिश्रिरे। अयं वै नः श्रेष्ठः। यः संचरंश्चासंचरंश्च न व्यथते। अयो न रिष्यिति। हंत ! अस्यैव सर्वे रूपं भवामेति। त एतस्यैव सर्वे रूपमभवन्। तस्मादेत् एतेनारूषायन्ते प्राणा इति। तेन ह वाव तत्कुलमाल्यायते। यस्मिन् कुले भवति। य एवं वेद्। य उ हैवंकिदा स्पर्द्धते। अनुशुष्य हैवांततो ज्ञियते। इत्यध्यात्मम्॥ ३२॥

अथाधिदेवतम् । ज्विलिष्याम्येवाहिमत्यप्रिर्देघे । तप्स्याम्यहिमत्यादित्यः । भास्याम्यहिमति

तथाऽपि क्यं प्राणस्यैव व्रतं धार्यमित्यपेक्षायामाह—तानीति । 'तानि 'वागार्दीनि करणानि तं प्राणं 'बातुं दिघ्रिरे ' धृतवन्ति मनः । क्यं ? 'अयं वे 'प्राणः नोऽस्माकं मध्ये 'श्रेष्ठः ' प्रशस्यतमोऽन्यधिकः । यस्मात् 'यः संचरंश्वासव्यंश्व न व्यथते 'अधापिच 'न रिष्यति 'न विनस्यति । तस्य श्रेष्ठत्वे फिलतमाह—हन्तेति । हन्तेदानी 'सर्वे 'वयं 'अस्यैव 'प्राणस्य 'रूपं 'भवाम 'आत्मत्वेन प्रतिपद्मेमहित्यं विनिश्चित्य 'ते 'सर्वे वागादयः 'एतस्यैव 'प्राणस्य रूपमभवन् । प्राणरूपमेवात्मत्वेन प्रतिपत्नाः प्राण् अत्मवे दिघरे । अस्मद्वनतानि न मृत्योविरणाय पर्यातानि इत्यमिप्रायणेवं करणानां प्राणरूपत्वमुक्तवा तन्तामत्व-माह—तस्मादेत इति । यस्मात्प्राणंन चलनात्मना प्रकाशात्मना च स्वेन रूपेण रूपवन्ति इतराणि करणानि । न हि प्राणादन्यत्र चलनात्मकत्वमुपपद्यते । चलनव्यापारपूर्वकाण्येव हि करणानि सर्वदा स्वव्यापारेषु लक्ष्यन्ते । तस्मादेते वागादयः 'एतेन 'प्राणामिधानेनाख्यायन्ते प्राणा इत्येवममिधीयन्ते । संप्रति विद्यापत्मक्तमाह—तेन ह वाव इति । 'य एवं 'सर्वकरणानां प्राणात्मतां प्राणशब्दामिधयत्वं च वेति स विद्वान् 'यस्मिन् कुले 'जातः 'भवति '। 'तत्कुलं तेन ह वाव 'तेनैव विदुषा 'आख्यायते 'लौकिकैरमुष्येदं कुलमिति विद्व-न्नाम्नेव प्रयितं भवति । किञ्च—'यः 'कश्चिदु 'ह' पृवंविदा 'प्राणात्मदर्ज्ञिना सह प्रतिपक्षी सन् 'स्वक्ति '। 'सः 'अस्मिन्नेव द्यरो 'अनुशुष्य 'दीर्घकालं द्योषहर्गति—इत्यध्यात्मिनिति । इत्येवमध्यात्मं प्राणादिदर्शनमुक्तम् । जक्तीपसंहारोऽधिदेवतप्रदर्शनार्थः ॥ ३२ ॥

अथाधिदेवतिमिति । अथानन्तरं ' अधिदेवतं ' देवताविषयं दर्शनमुस्यते—कस्य देवताविरोषस्य वत्रधारणं श्रेय इति मीमांस्यते । अध्यात्मवत्सर्वे श्रेयम् । ' ज्विलिध्याम्येवाहिमित्यिभिर्वतं देधे ' इत्यादि ' यथादेवतं ' स युथेषाम्याणानाम्मध्यमुः प्राणुऽएवमेतासान्देवतानाम्नायुम्खेंचिन्ति हयन्या देवता न व्वायुः सेषाऽनस्तमिता देवता युद्धायुः ॥ ३३ ॥

(१) अध्येष श्लोको भवति। यतश्रोद्वेति सुर्खोऽस्तं यत्र च गुच्छ-त्रीति प्राणाद्वाऽएषुऽउद्वेति प्राणेऽस्तमेति तुन्देवाश्वकिरे धुम्मेथ् सुऽ खवाद्य सुऽच श्वऽइति यद्वाऽएतेऽसुद्धिद्वयन्त तुदेवाप्यद्य कुर्वन्ति तुस्मादेकमेव व्वतःश्वरेत्प्राण्याचेवापान्याच नेन्मा पाप्मा म्मृत्युराप्रविति सुद्य चरेत्सुमापिपयिषेत्तेनोऽएत्स्य देवताय सायुज्यथ् सलोकताश्चयति युऽण्वम्वेद् ॥ ३४॥

इति चतुर्दशे काण्डे तृतीयप्रपाठके वृह्दार्ण्यकोपनिषदि प्रथमे प्रपाठके तृतीयं ब्राह्मणम् ॥ १४। (३) १।३॥ (४) १–३॥

चेद्रमाः । एवमन्या देवता यथादेवतम् । स वर्षेषां प्राणानां मध्यमः प्राणः । एवमेतासां देवतानां राषुः । म्लोचंति हि अन्या देवताः । न वायुः । सा एषा अनस्तमिता देवता । यद्वायुः ॥ १३ ॥

अथैव श्लोको भवति—'' यतश्चोदेति सूर्यः। अस्तं यत्र च गच्छति ''-इति। प्राणाद्वा एव उदेति। प्राणे अस्तमिति। '' तं देवाश्चिक्तिरे धर्मम्। स एवाच स उ श्वः '' इति। यद्वा एते अमुर्ह्मश्चियन्त । तदेवाप्यच कुर्वेति। तस्मादेकमेव व्रतं चरेत्। प्राण्याचैवापान्याच । नेन्मा पाप्मा मृत्युराप्नददिति। यद्घ चरेत्समापिपयिषेत्। तेनो एतस्यै देवतायै सायुज्यं सखोकतां जयति। य एवं वेद्।। ३४॥

स्वस्वदेवताच्यापारमनितकम्य अन्या देवता तिषुदाद्या वृतं दिधिरे इत्यर्थः । स इति दृष्टांतः । अघ्यासमं यथा वागादीनां 'एषां प्राणानां ' मध्ये ' मध्यमः प्राणः ' मृत्युना अनातः स्वकर्माणो न प्रच्यावितः स्वेन प्राणान्वतेनाभग्नवतः । एवमेतासामन्त्यादीनां 'देवतानां ' उच्ये वायुरिप मृत्युना अनातः स्वेनैव वायुवतेन अमग्रभत एव । तदेव प्रकटयति—' हि ' यस्मात आध्यात्मकवागादिवत् अन्या अन्याद्या देवताः ' म्होचन्ति ' अस्तं यन्ति स्वकर्म्यम्य उपरमन्ते । न वायुरस्तं याति यथा मध्यमः प्राणः । अतः ' सैषा अनस्तमिता ' अविनादिरम् अता ' देवता ' । ' यद्रायुः ' योऽयं वायुः । एवमध्यात्ममधिदैवं च मीमांसित्वा वायोर्वतमभग्नमिति निर्दारितम् ॥ ३३ ॥

उक्तार्थदाढर्पाम मन्त्रमवतारयित - अर्थेष् इति । अथापि एतस्यैवार्थस्य प्रकाशकः ' एव स्रोकः ' मन्त्री भवति । 'यतक्ष' यस्माद्वायोः प्राणाच क्रमेण अधिदैवतं 'सूर्यः ' अध्यात्मं चक्षुः प्रातःकाले पुरुषस्य प्रवीक्काले च यथाकमं उदेत्युद्धच्छिति । ' यत्र ' वायौ प्राणे च अपरसंच्यासमये पुरुषस्य स्वापसमये च यथाकमं सूर्यक्ष ' अस्तं गच्छित ' इति मन्त्रप्रथमार्द्धस्ययच्छन्दार्य श्रुतिराह्ण-प्राणादिति । ' प्राणास् ' अधिदेवा-च्यात्मस्थपादेव सूर्योऽधिदैवतं अध्यात्मक्षश्चरदेति । ' प्राणे ' एवास्तमेति । यतक्षेत्यादिने स्रोके पूर्णताक्षायनार्वे

# त्र्ययम्वाऽइदञ्चाम रूपङ्कुम्मे । तेषाञ्चाम्नाम्वागित्येतदेषामुक्थ्यमुतो हि

## ज्यन्नब्राह्मणं <mark>वा अविद्याविषयसंसारतत्त्वप्रदर्शकं ब्राह्मणं वा</mark> उपसंहारब्राह्मणम् ।

त्रयं वा इदं नाम रूपं कर्म । तेषां नाम्नां वागित्येतदेषामुक्थ्यम् । अतो हि सर्वाणि नामान्यु-

प्राणादित्यादि ब्राह्मणव्यवहितं स्त्रोकस्योत्तरार्द्धमाह-तं देवा इति । ' देवाः ' वागादयः अग्न्यादयश्च ' तं धर्म ' बायुवतं प्राणवतं चावस्यानुष्टेयमिति ' चिक्ररे ' धतवन्तः । ' स एव ' प्राणवायुव्रतलक्षणो धर्म एव ' अद्य ' रदानीं अनुवर्तते । ' स उ ' स एव धर्मः श्वोऽपि भविष्यत्यपि काले अनुवर्तिष्यते च देवैः इति । मन्त्रोत्तराई संक्षेपतः श्रुतिर्व्योक्तरोति-यद्वाऽएतमिति । 'अमुर्हि ' अमुष्मिन् काले 'एते ' वागादयश्च ' यद्दै ' यदेव वायुवतं प्राणवतं चाध्रियन्त 'तदेव 'व्रतमद्यापि ' कुर्वति ' अनुवर्तते । अभग्नत्वेन देवैर्मीमांसितं अनु-गच्छतीत्यर्थः । अग्निरहस्ये इदमेवोक्तं-" यदा वै पुरुषः स्विपिति प्राणन्तर्हि व्वागप्येति प्राणञ्चक्षुः प्राणम्मनः प्राण्य श्रोत्रं यदा प्रबुध्यते प्राणादेवाधिपनर्जायन्त इत्याध्यात्ममथाधिदेवतं " तथा " यदा वाड अग्निरनुगच्छति व्यायुं तद्व्वमनुद्वाति तस्मादेनमुद्वासीदित्याहुव्वायु इनुद्वाति यदाऽऽदित्योऽस्तमेति व्वायुन्ताहि प्रविशति ब्बायुबन्द्रमा ब्वायौ दिशः प्रतिष्ठिता व्वायोरेवाधिपुनर्ज्ञायन्ते " ( श.प.१०।३।३।६।८) इति । 'अनुगच्छति' शाम्यति वायुमनु तद्वीन एव ' उद्दाति ' अस्तमेति उदवासीदस्तं गत इति अग्निरहस्यकण्डिकास्थरान्दार्थः । प्रकरणार्थमुपसंहरति-तस्मादेकमेवेति । यस्माद्वागादयो अन्यादयो वा परिस्यन्दविरहिणः न स्थातुम हेन्ति । तेन तैः सर्वेदेवेरनु प्राणव्रतमेवैकं तस्मादन्योऽप्येकमेव व्रतखरेत् । अध्यात्मं प्राणव्रतमधिदैवञ्च वायुत्रतिभिति एकमेव वतं धार्यं इत्यर्थः । किन्तदित्याह-प्राण्याचिवेति । ' प्राण्यात् ' प्राणनन्यापारं कुर्यात् । 'अपान्यात् ' अपान-नव्यापारङ्कुर्यात् । न हि प्राणनापाननलक्षणस्य प्राणव्यापारस्योपरमोऽस्ति । तस्मादिद्रियान्तरव्यापारं हित्वा तदेवैकं व्रतञ्चरेदित्यर्थः । एतत्प्राणवताकरणे वाधमाह-नेन्मेति । नेच्छन्दः परिभये । 'नेत्' ( निरु.१।३।१०) ' मा ' मां ' पाप्मा ' श्रमरूपी मृत्युः ' आप्तवत् ' प्राप्नुयात् । 'यदि' अहमस्माद्त्रतात् प्रच्युतः स्याम् । तर्हि बृर्युना प्रस्त एवाहं इत्येवं त्रस्तो धारयेत्प्राणवतिमत्यभिप्रायः । प्राणवतस्य सकुदनुष्ठानमाशङ्कय सर्वेन्द्रिय-क्यापारनिवृत्तिरूपं संन्यासलक्षणं प्राणवतमामरणमनुवर्तयेदित्याह-यद्य चरेदिति । ' उ ' पुनः ' यदि ' कदा-**ित चरेत्रारमेत '** प्राणत्रतं ' ताहें 'समापिपयिषेत्' समापयितिमिन्छेत् । यदि हि अस्माद्त्रतात उपरमेत् प्राणः परिभूतः स्यादेव तस्मात्समापयेदेव । सर्वभूतेषु वागादयोऽजन्यादयश्च मदात्मका एव अहञ्च सूत्ररूपप्राणात्मा सर्व-परिस्पन्दकृत इत्येवमुपासकस्य फलमाह-तेनो इति । 'तेन उ 'तेन अनेन प्राणात्मप्रतिपत्या 'श्तस्य देव-तायै ' एतस्या एव प्राणदेवतायाः 'सायुज्यं' सयुग्मावं एकात्मकत्वं विज्ञानं प्रकरणापेक्षं ' सलोकतां ' वा एक-स्थानत्वं विज्ञाननिकर्षापेक्षं ' जयति ' प्राप्तौतीत्यर्थः ॥ ३४ ॥

इति श्रीद्वधिकेशनसम्गवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपिरवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवन्रह्ममगवतः इतौ माध्यंदिनीयशतपथनाह्मणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां आद्ये मधुकांडे प्रथमेऽच्याये तृतीयं सप्ताचनाह्मणं वा संवर्गनाह्मणं परिसमासम् ॥ १४। (४) १। ३॥

" अब योडन्यां देवतामुपास्ते " (श. प. १४।२।२।२२ ) इत्यत्र स्त्रिताया अविद्यायाः साध्यसाधन-

अन्वीणि नामान्यतिष्ठन्त्येतदेषाधँ सामैतदि सन्वैर्द्धामभिः सम्मेतदेषा-म्ब्रह्मेतिद्ध सुर्व्वाणि नामानि विभर्ति ॥ १ ॥

( र्चु ) अथ रूपाणाम् । ( अ ) चुक्षरित्येतुदेवामुक्थ्यमुतो हि सुर्जाणि रूपाण्यातिष्ठन्त्येतदेषाथ् सामैतदि सन्नै रूपैः सम्मेतदेषाम्ब्रह्मैतादि सुर्वाणि रूपाणि न्त्रिभर्ति ॥ २॥

( र्चु ) अथ कुम्मणाम् । ( मा ) आत्मेत्येतुदेषामुक्थ्यमुतो हि सुर्वाणि कुम्माण्युत्तिष्ठन्त्येतुदेषाथ् सामैतिद्ध सन्धैः कुम्मीभः सम्मेतुदेषाम्ब्रह्मे-

तिष्ठंति । एतदेवां साम । एताद्ध सर्वेर्नामाभः समम् । एतदेवां ब्रह्म । एतद्धि सर्वाणि नामानि विभर्ति ॥ १ ॥

अय रूपाणाम् । चक्षारित्वेतदेवामुक्थ्यम् । अतो हि सर्वाणि रूपाण्युत्तिष्ठन्ति । एतदेवां साम । एताद्ध सर्वें रूपैः समम् । एतदेषां ब्रह्म । एतद्धि सर्वाणि रूपाणि विभर्ति ॥ २ ॥

अय कर्मणाम् । आत्मेत्येतदेषामुक्थ्यम् । अतो हि सर्वाणि कर्माण्युत्तिष्ठन्ति । एतदेषा साम । एतद्धि सर्वैः कर्मभिः समम् । एतदेषां ब्रह्म । एतद्धि सर्वाणि कर्माणि विभाते । तदेतत्रयं सदेकमय-

लक्षणो व्याकृताव्याकृतरूपो विस्तर इयता प्रन्थेन निरूपितः । इदानी प्रतिपत्तिसीक्यीर्थं तस्येव नामरूपकर्म-स्वेनोपसंहारं वक्तुमुपसंहारब्राह्मगं प्रवर्तते - **त्रयम्बाऽइटमिति । '** इदं ' यथोक्तं व्याकृताव्याकृतात्मकं जगत 'त्रयं वै ।' त्र्यात्मकमेव । किन्तत् त्रयमित्याह-नाम रूपं कम्मेति । सर्वस्य जगतो नामादिमात्रत्वं कथमववार्यते इत्याह-तेषामिति । ' तेषां ' यथोपन्यस्तानां नामरूपकर्मिणाम्मध्ये ' एषां नाम्नां ' नामविशेषाणां यज्ञदत्तो देवदत्त इसेवमादीनां वागित्येतस्य शब्दस्य यः अर्थः शब्दसामान्यमात्रं 'एतदुक्थ्यं ' कारणमुपादानम् । सैंघवलवणकणानां सैंघवाचल इव यः कश्च शब्दो वागेव स इत्युक्तत्वात् वागिति शब्दसामान्यमुच्यते । उष्यत्वमुपपादि वतुं हेतुमाह - अतो हीति । 'हि 'यस्मात् 'अतः ' अस्मात् वाकुरान्दाभिधेयात् नाम-सामान्यात् ' सर्वाणि नामानि 'यज्ञदत्तो देवदत्त इत्येवमादिप्रविभागानि 'उत्तिष्ठन्ति 'उत्पद्यन्ते प्रविभज्यन्ते **छवणाचला**छवणकणा इव । कार्याणां कारणेऽन्तर्भाववद्विशेषाणां सामान्येऽन्तर्भावात् कयं सामान्यविशेषभाव **इ**ति समत्वं साध्यति-एतदिति । 'एतत् ' शब्दसामान्यं 'एषां ' नामविशेषाणां 'साम ' समत्वात्साम सामान्य-मित्यर्थः । समत्वमेव साधयति-एतद्वीति । 'हि 'यस्मादेतत् वापूर्व शब्दसामान्यं सर्वैर्नामभिरात्मविशेषैः <sup>4</sup> समं ' तुस्यम् । नामविशेषाणां नामरान्दमात्रादात्मलाभात् । तस्मादविशेषात्तत्रैवान्तर्भाव इत्यर्थः । तदेव साथयति-एतद्धीति। हि यस्मादेतत् वाप्रूपं शन्दसामान्यं 'सर्वाणि ' 'नामानि ' स्वरूपप्रदानेन ' विभर्ति ' धारयति । एवं कार्यकारणत्वोपपत्तिसामान्यविशेषोपपत्तेरात्मप्रदानोपपत्तेश्च नामविशेषाणां शब्दमात्रता सिद्धा । एवमत्तरयोर्षि यथोक्तं सर्व योज्यम् ॥ १ ॥

'अथ ' नामन्याख्यानानंतरं ' रूपाणां ' सितासितप्रभृतीनां ' चक्षुरिति ' तच रूपसामान्यं तदपि प्राकाश्यमात्रं एतदेव रूपविशेषाणामुक्थ्यमित्यादि पूर्ववत् ॥ २॥

<sup>&#</sup>x27;अथ ' रूपव्याख्यानानंतरम् 'कम्भेणां ' सर्वकर्भविशेषाणां मननदर्शनचलनातमकानां ' आत्मा ' 3904

ति स्वाणि कुम्मीणि विभित्ति तद्तेतुत्त्रयप्र सडेकमयुमात्माऽत्मोऽ एकः स्रवेतुत्त्रयन्तुदेतुद्मृत्प्र सत्येन च्छन्नम्प्राणो वाऽअमृतन्नामक्ष्रे सत्यन्ताभ्यामयुम्प्राण्य्छन्नः॥ ३॥

इति चतुर्दशे काण्डे तृतीये प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषादे प्रथमें प्रपाठके चतुर्थे ब्राह्मणम् ॥ १८। (३) १। ८॥ (४) १–८॥

इति तृतीयः प्रपाठकः चतुर्थोऽध्यायश्च समाप्तः । इति बृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमः प्रपाठकः ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥ कण्डिकासंख्या ॥ १०१ ॥

मात्मा । आत्मा उ एकः सन्नेतञ्जयम् । तद्देतद्मृतं सत्येन च्छन्नम् । प्राणो वा अमृतम् । नाम-रूपे सत्यम् । ताभ्यामयं प्राणद्ञञ्जः ॥ ३ ॥

आत्मराब्दवाच्यरारीरनिर्वर्धकर्मसामान्यमित्येतदेषामुक्यमित्यादि पूर्ववत् । आत्मना रारीरेण कर्म करोति रारीरे च सर्वकर्म अभिव्यज्यते । अतस्तत्रस्थत्वादात्मनः कर्मात्मा इत्युच्यते । एवं नामरूपकर्मात्मत्वेन संक्षितस्यापि जगतः पुनः संक्षेपांतरमाह—तदेतत्त्रयमिति । तदेतद्ययोक्तं नामरूपकर्माख्यं ' त्रयं ' त्रिदंडाविष्टं भवत् परस्परं संहतं सत् 'एकम् '। केनैकत्वमित्यपेक्षायामात्मनेत्याह—अयमिति । ' अयं ' प्रत्यक्ष आत्मा कार्यकारणसंघातः पिण्डः एतःमयो वाऽअयमात्मेत्यादिना अन्नत्रयतया व्याख्यातः । एवं नामादित्रयस्य देहमात्रत्वे कथं व्यवहारासांकर्यमित्यादांव्याह—आत्मो एक इति । ' उ ' पुनः ' आत्मा ' कार्यकरणसंघातः पिण्डः ' एकः सन् ' अध्यात्माधिभूताधिदैवभावनाव्यवस्थितमेतदेव नाम रूपं कर्मिति ' त्रयं ' नामादिभिन्नस्य देहस्यागृद्धमाणत्वात् व्यवहारासांकर्यमित्यर्थः । एकस्मिनपि संघाते कार्य-करणरूपेणावांतरिवभागमह—तदेतदमृतमिति । तदेतद्वस्यमाणं ' अमृतं सत्यम् ' । एतस्य वाक्यस्यार्थं श्वतिः स्वयमेवाह—प्राणो वाऽअमृतमिति । ' प्राणो वे ' हिंगात्मा करणात्मकः अंतरुपष्टभकः आत्मभूतः अविनाशी अमृतममृतभूतः स्थूळदेहे गच्छत्यपि याव-मोक्षस्थायित्वात् ' नामरूपे ' पश्चक्तिभूतात्मके शारीरावस्थे कार्यात्मके ' सत्यं ' सत्यदाव्यवाद्ये सब व्यव ' सत्यं ' भूतपंचकं तदात्मके नामरूपे इत्यर्थः । ' ताम्यां ' वाद्यास्यां रारीरात्मकान्यां उपजनापायिधार्ममन्यां मर्त्यां नामरूपान्यां अयं कियात्मकस्तयोरुपष्टभः ' प्राणरुक्तः ' अप्रकाशक्तिः । अतः प्रवणात्मतत्वं सुतरां दुर्विज्ञेयमिति तज्ज्ञाने अवहितीर्भाव्यमिति भावः । एतदेव संसारतत्वमविचावषयं प्रदर्शितम् ॥ ३ ॥

इति श्रीह्रपिकेशब्रह्मभगवत्पूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-ब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यकटीकायां बासुदेवप्रकाशिकायां आधे मधुकाण्डे प्रथमेऽध्याये चतुर्थं जगत्स्वरूपप्रदर्शकं त्र्यनं-

> त्राह्मणं परिसमासम् ॥ १४। (४) १।४॥ इति श्रीबृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमोऽध्यायः समाप्तः ॥ १॥

# अथ पंचमेऽध्याये चतुर्थे प्रपाठके च प्रथमं ब्राह्मणम् । बृहदारण्यके द्वितीयेऽध्याये प्रपाठके च प्रथमं ब्राह्मणम् ।

हप्तबालाकिर्दान्त्वानो गुम्म्येऽआस् । स होवाचानातश्च इत्वार्यम्ब्रह्म ते न्त्रवाणीति स होवाचानातशञ्चः सहस्रमेत्रस्याम्वाचि द्वो ननको नन-कऽहति वै जना धावन्तीति ॥ १ ॥

सु होवाच गुम्मर्थः । (मर्थो ) युऽपुवासावादित्ये पुरुषऽएतुमेवाहम्ब्रह्मो-पासऽड्डाति सु होवाचाजातश्चम्म् मैतुस्मिन्तसम्बदिष्ठाऽअतिष्ठाः सुर्वेषा-म्यूतानाम्युद्धी राजेति वाऽअडमेतमुपासऽड्डाति स युऽएतुमेवुमुप्रास्ते-ऽतिष्ठाः सुर्वेषाम्यूतानाम्युद्धी राजा भवति ॥ २ ॥

#### अजातदात्रबाह्मणं वा पर्यकविद्याबाह्मणम्।

होवाचाजातज्ञ । सहस्रभेतस्यां वाचि द्याः । जनको जनक इति वे जना धावंतीति ॥ १ ॥ स होवाच गार्ग्यः । य एवासावादित्ये पुरुषः । एतमेवाई ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजात-

अथ प्रयमेऽभ्याये सूत्रितयोविद्याऽदिद्ययोः अविद्या प्रपञ्चिता । संप्रति विद्या प्रपञ्चियतुं श्रुतिर्द्वितीयमध्याय-मारमते । तत्र वक्तश्रोतृरूपाख्यायिकया अविद्याविषयमेव ब्रह्मवेनोपगतो गाग्यी ब्राह्मणो वक्ता पूर्वपक्षवादी उपस्थाप्यते । मुख्यब्रह्मात्मदर्शी राजा अजातरातुः श्रोता सिद्धान्तवादी चोपस्थाप्यते श्रुत्या । एवं हि यतः पूर्वपक्षसिद्धान्ताख्यायिकारूपेण समर्थ्यमानोऽर्थः श्रोतुश्चित्तवशमेतीति सुखप्रतिपत्त्वर्थे अजातशत्रुबाह्मणं प्रव• तिते-द्वप्तचालाकिहेंति । ' दतः ' असम्यक् ब्रह्मविस्वादेव गर्वितः । बलाकायाः अपत्यं वालाकिः । दत्तथासौ बालाकिश्चेति 'दप्तवालाकिः '। 'ह ' शब्दः ऐतिह्यार्थः आख्यायिकायाः। 'अनूचानः ' अनुवचनसमर्थी वागमी ' गार्ग्यः ' गर्गगोत्रापत्यं ब्राह्मणः 'आस बभूव। 'स ह 'पुनः क्रचित्कालविरोषे ' अजातरात्रुं ' अजातरात्रुनामानं राजानं ' कार्यं ' कारिराजं अभिगम्य हे राजन् 'ते 'तुम्यं ' ब्रह्म ' मुख्यं ' नवाणि ' कथयामीत्युवाचोक्तवान् । ' सः ' श्रद्धादिसंपन्नोऽजातरात्रुः—' एतस्यो ' " नहा ते नवाणि " बत्यस्यां 'वाचि 'वचनमात्रे गवां 'सहस्रं दद्यः 'इवि नं ब्राह्मणं प्र<sup>-</sup>युवाच । ननु-साक्षाद्वसकथनमेव गवां सहस्रदाने निमित्तं करमानेष्यते ! इत्याशङ्काया अनी राजोऽमिप्रायमाह - जनको जनक इतीति । ' वे ' शब्दः ' जनकः 'दाता ' जनकः ' श्रोता ' इति ' प्रसिद्ध्यव्योतनार्थः । जनको दित्सुः जनकः शुश्रुषुरिति वे बस शुश्रूषवो विवक्षवः प्रतिजिनृक्षवश्च जना बाह्मणाः धावति ' अभिगन्छिन्ति । तस्मात्तसर्वं मय्यपि संभा-वितवानिस इति मुख्यबस्कथनं विनैव तद्वचनमात्रेणैव ( गवां ) सहस्रं दय इति राज्ञोऽभिप्राय इत्यर्थः ॥ १ ॥ एवमभिमुखीभूतं शुश्रूषुं राजानं प्रति 'सः गार्यः''ह' किल 'उवाच'। 'य एव असौ आदित्ये ' चक्षुषि च एकोऽभिमानी ' पुरुषः ' चक्षुद्वरिण इह इदि प्रविष्टः अहङ्कर्ता अहं भोक्ता चेत्यवस्थितं एतमेष- ्र होवाच गुग्गर्यः । (गर्यो ) युऽपुवासी चन्द्रे पुरुषऽष्तुमेवाहम्ब्रह्यो-षसऽऽति स होवाचाजातशत्रमर्मा मैतिस्मन्तसम्बदिष्ठा ब्वहन्पाण्ड्रस्वासाः सो राजेति वाऽअहमेतसुपासऽहति स युऽष्तुमेवसुपास्तेऽहरहर्दे सुतः प्रमुतः भवति नास्यात्रङ्शीयते ॥ ३ ॥

स होवाच गामर्यः । ( मर्यो ) युऽएवायम्विद्यति पुरुषऽएतुमेवाहम्ब्रस्थो-पासऽइति स होवाचाजातशञ्जम्मी मैतुस्मिन्तसम्बद्धास्तेनस्वीति वाऽ

शतुः। मा मैतिस्मन् संविद्धाः। अतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मुर्द्धाः राजा इति वा अहगेतसुपास इति । स य पतमेवसुपास्ते। अतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मुर्द्धा राजा भवति॥ २ ॥

स होवाच गार्ग्यः । य एवासी चंद्रे पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुः । मा मैतस्मिन् संविद्धाः । बृहन् पांडुरवासाः सोमो राजेति वा अहमेतगुपास इति । स य एतमेव-सुपास्ते । अहरहर्हे सुतः प्रसुतो भवति । नास्यात्रं क्षीयते ॥ ३ ॥

स होवाच गांग्यः। य एवायं विद्युति पुरुवः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजात-

पुरुषं अस्मन् कार्यकारणसंत्राते 'अहं ब्रह्म उपासे ' निरंतरं प्रश्यामि । तमेव पुरुषं ब्रह्म तुम्यं व्रवीमि । तमेव पुरुषं व्रह्म तुम्यं व्रवीमि । तमेव पुरुषं व्रह्म तुम्यं व्रवीमि । तमेव पुरुषं व्रह्म तुम्यं व्रवीमि । उपास्त्व इत्युक्ते 'सः 'अजातशत्रुः 'ह ' 'उवाच '—'मा मा 'इति हस्तेन विनिवारयन् हे गार्थ । 'एतस्मिन् ' विवेयं ब्रह्मणि 'मा मा संवदिष्ठाः ' मा संवादं कार्षीः । अहमिदं जानामि । मा मेति '' आवाधे च "—(पा. सू. ८।१।१०) इति द्विवनम् । अथ चेन्मन्यसे जानीषे त्वं ब्रह्ममात्रं न तु तिद्विशेषणोपासनफलानीति । तत्र मैवं शिक्कष्ठाः । यतः सर्वमेतदहं जाने इत्याह—अतिष्ठा इति । अतीस्य सर्वाणि भूतानि तिष्ठतीत्यतिष्ठाः । 'सर्वेषां भूतानां ' 'मूर्ज्ञ ' शिरः पूज्यः । 'राजा 'च राजते दीप्यत इति व्युत्पत्तिहीतिगुणोपेतत्वात् राजा । एतिविशेषणीविशिष्टं एतद्वह्म 'अहं 'अस्मिन् कार्यकारणसङ्घाते कर्षे भोकृ च इत्येतं पुरुषं 'उपासे ' अनवरतं पश्यामि । 'यः एवमुक्तगुणत्रयविशिष्टमेतमुपास्ते 'सः ' अतिष्ठाः ' सर्वेषां भूतानां मूर्ज्ञ राजा 'च भवतीति यथागुणोपासनमेव हि फरुं—''तं यथा यथोपासते तदेव भवति " ( श. प. १० । ६। २ । २० । ) इति श्रुतेः ॥ २ ॥

एवं संवादेन आदित्ये ब्रह्मणि अजातरात्रुणा प्रत्याख्याते चंद्रमित ब्रह्म अनंतरं गार्ग्यः प्रतिपन्नवानित्याह—स हेति । स होवाच गार्ग्यः । 'य एवासी चन्द्रे 'मनित चैकः 'पुरुषः' कर्ता मोक्ता चेति पूर्वविद्विरोषणम् । चृहन्महान् पाण्डुरं शुक्रं वासोयस्य सः 'पाण्डुरवासाः' चन्द्राभिमानिनः प्राणस्याप्रारीरत्वात् । सोमो राजेति। चन्द्रमाः लतात्मकश्च 'सोमः 'यहे य अभिव्यते तं बुद्धिनिष्ठं च पुरुषमेकीकृत्य 'अहं 'ब्रह्मोपासे । अस्यो-पासकस्य प्रकृत्यात्मके च वहे 'ह 'किल 'अहरहः 'प्रत्यहं सोमः सुतोऽभिषुतः 'भवति '। विकृत्यात्मके च यहे 'प्रसुतः 'प्रकृष्टः सुतो भवति । यथोक्तोपासकस्य प्रकृतिविकृत्यनुष्टानसामध्यं लीलालम्यं भवतित्यर्थः । असाक्ष्यस्य उपासनाऽनुसारित्वात् उपपन्नत्वमित्यर्थः ॥ ३ ॥ संवाददोषण चन्द्रबद्धण्यपि प्रत्याख्याते ब्रह्मोत्तरमाह—हस्यादि सर्वं प्रबोध्यम् । तथा 'विद्यति त्विष्ट द्वरो

अहमेतमुपासऽहति स युऽएतमेवुमुपास्ते तेनस्वी ह भवति तेनस्विनी हास्य प्राजा भवति ॥ ४ ॥

सु होवाच गुम्पर्यः । ( मर्यो ) युऽष्ठवायमाकाशे पुरुषऽएतमेवाहम्ब्रह्मो-पासऽइति सु होवाचाजातशत्रम्मी मैतिस्मन्तसम्बदिष्ठाः पूर्णमुप्पवर्तिति बुाऽअहमेतसुपासऽइति स युऽएतमेवसुपास्ते पूर्खिते प्यज्या पशुभिर्द्रो-स्यारमाङोकात्प्रजोद्धर्तते ॥ ५ ॥

सु होवाच गुग्गर्यः । (गर्यो) युऽएवायुम्वायो पुरुषऽएतुमेवाहम्ब्रह्योपास-ऽइति सु होवाचाजातशञ्चम्मा मैतुस्मिन्तसुम्बदिष्ठाऽडुन्द्रो व्वेकुण्डोऽपरा-जिता सेनेति वाऽअहमेतसुपासऽइति स युऽएतुमेवसुपास्ते जिष्णुहापरा-जिष्णुभ्भवत्यन्यतस्त्यजायी॥ ६॥

सु होवाच गु।मर्यः । (मर्यो) युऽएवायुम्यो पुरुषऽएतुमेवाहम्ब्रह्मोपासऽ

शतुः । मा मैतस्मिन् संविद्धाः । तेजस्वीति वा अहमेतसुपास इति । स य एतमेवसुपास्ते । तेजस्वी इ भवति । तेजस्विनी हास्य प्रजा भवति ॥ ४ ॥

स होवाच गार्ग्यः। य एवायमाकाशे पुरुषः। एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्तुः । मा मैतस्मिन् संविद्धाः। पूर्णममवर्तिति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते । पूर्यते मजपा पशुभिः । नास्यास्माङ्कोकात्मजोद्धर्तते ॥ ६ ॥

स होवाच गार्ग्यः । य एवायं वायौ पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचानातशञ्जः । मा मैतस्मिन् संविद्धाः । इन्द्रो वैकुंठोऽपरााजिता सेनेति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेव-मुपास्ते । जिष्णुहीपरााजिष्णुर्भवत्यन्यतस्त्यजायी ॥ ६ ॥

स होवाच गार्ग्यः । य एवायमग्री पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्तुः ।

च एका देवता। 'तेजस्वी ' इति तस्या विशेषणम्। 'तेजस्वी ह भवतीति ' 'तेजस्विनी हास्य प्रजा भव-तीति 'च फलम्। विद्युतां बहुत्वस्याङ्गीकरणात् आत्मिन प्रजायां चेति फलबाहुल्यम् ॥ ॥ ॥

तथा 'आकारो ' हृद्ये च एकं ' पूर्णमप्रवात्तिं चेति विरोषणह्यम् । अप्रवर्तिवन्वं अक्रियावन्वं अप्रवर्त-कत्वं अक्रियावन्वं वा । पूर्णत्विविरोषणफलमिदम् । ' पूर्यते प्रजया पृष्ठभिः ' इति अप्रवर्तित्वविरोषणफलम् । 'नास्यासमाल्कोकात्प्रजोहतीते ' । ' उद्वर्तते ' विच्छियते । इति प्रजा संतानाविच्छित्तिः ॥ ९ ॥

तथा 'वायो 'प्राणे हृदि चैका । तस्या विशेषणं 'इन्द्रः 'परमेश्वरः । वैकुण्ठोऽप्रसद्धः । अपराजिता सेनेति । न परैर्जितपूर्वः मरुतां गणत्वप्रसिद्धेः एकिसम् वायो अपराजिता सेनेति गुणः संभवतीति बोध्यम् । विशेषणत्रयस्य विशेषफलत्रयं क्रमेण व्युत्पादयति—जिष्णुरित्यादिना । जिष्णुर्जयशीलः । 'अपराजिष्णुः ' न परैजितस्वभावः । अन्यतस्त्यज्ञायीति । अन्यतस्त्यानां अन्यमातृतो जातानां सपत्नानां जयशीलो भवति॥ ६॥ तथा 'अमो ' वाचि हृदि च एका । विषासहिरिति विशेषणम् । यद्वविविष्यते श्विष्यते तस्त्वर्वं भस्मीकरणेष

इति स दोवाचाजातशत्रम्मां मैतुस्मिन्तसम्बदिष्ठा व्विपासिहिरिति बाऽअहु-मेतमुपासऽइति स युऽएतमेवुमुपास्ते व्विपासिहिर्हभवति व्विपासिहिर्हास्य प्यजा भवति ॥ ७ ॥

स्र होवाच गुग्र्यः। (गर्यो) युऽष्ट्वायमप्तु युह्तप्रप्तुमेवाहम्ब्रह्योपास्य स्ति स्रह्मेवाचाजात्राञ्चर्या मेत्रह्मन्त्स्यम्बिह्याः प्यतिह्नप्रदृहित वाऽअह-मेत्रमुपासऽइति स युऽष्तुमेव्रमुप्तिः प्यतिह्नपर्थे हैवैनसुपगच्छिति स्वापतिह्नप्रमुणो प्यतिह्नपोऽस्माजायते ॥ ८॥

स दोवाच गामर्यः। (मर्यो) युऽषुवायमाद्शे पुरुषऽष्तुमेवाहम्ब्रह्योपास-ऽइति स दोवाचाजातश्चमम् मैतुस्मिन्तसम्बद्धा रोचिष्णुरिति बाऽ अहमतस्रुपासऽइति स युऽष्तुमेवसुपास्ते रोचिष्णुई भवति रोचिष्णु-द्यस्य प्रजा भवत्युथो येः सन्निगुच्छति सुर्व्वास्तानुःतिरोचते॥ ९॥

मा मैतस्मिन् संविद्धाः । विषासिहरिति वा अहमेतमुपास इति । स य प्तमेवमुपास्ते । विषासिहर्ह भवति । विषासिहर्हास्य प्रजा भवति ॥ ७ ॥

स होवाच गार्ग्यः । य प्वायमप्तु पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशृशः । मा मैतस्मिन् संवदिष्ठाः । प्रतिरूप इति वा अहमेतम्रुपास इति । स य प्तमेवमुपास्ते । प्रतिरूपं हैवैनमुपगच्छति । नाप्रतिरूपम् । अयो प्रतिरूपः अस्माज्ञायते ॥ ८ ॥

स होबाच गार्ग्यः । य एवायमाद्रौँ पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशृतः । मा मैतस्मिन् संवदिष्ठाः । रोचिष्णुरिति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते । रोचिष्णुर्दे भवति । रोचिष्णुर्हास्य प्रजा भवति । अथो यैः संनिगच्छति । सर्वान् तानतिरोचते ॥ ९ ॥

सहते इति विधासहिरग्निः । फछोक्तौ विधासहिः परेषां मर्भयिता । अग्नीनो वाह्नल्यादुपासकस्यात्मनि प्रजायां च दीताग्नित्वं सिध्यति विद्युतामिवेति बोध्यम् ॥ ७ ॥

'अप्सु 'रेतिस इदि च एका । तस्या विशेषणं 'प्रतिरूपः' इति । 'प्रतिरूपः ' अनुरूपः । श्रुतिस्मृत्य-प्रतिकृत्व इत्यर्थः । फलं 'प्रतिरूपं 'श्रुतिस्मृतिशासनानुरूपमेव एतसुपासकसुपगच्छिति प्राप्नोति । 'नाप्रति-रूपं 'न विपरीतम् । 'अथो ' अन्यच फलं, अस्मादुपासितुः 'प्रतिरूपः ' श्रुतिस्मृत्यनुकृत्वः सत्पुत्रः 'जायते '। न विपरीत इत्यर्थः ॥ ८॥

'आदर्शे ' प्रसादस्वभावे च, अन्यत्र च खड्गादौ, हार्दे सत्त्वगुद्धिस्वामान्ये चैका। तस्या विद्योवणं 'रोचिष्णुदिति '। रोचिष्णुदीतिस्वभावः। फरुं च तदेव रोचिष्णुत्वम्। 'अथो ' अन्यव। 'यैः 'सह 'सिनाप्छिति 'संबध्यते। 'तान् सर्वानितरोचते 'रोचनाधारबाहुस्यात्मरुवाहुस्यम्॥ ९॥

स होवाच गागर्यः । (गर्यो) युऽएवायुन्दिक्ष पुरुषऽएतुमेवाहम्मस्योपासऽ इति स् होवाचाजातशत्रुम्मां मेतिस्मन्त्सुम्वदिष्ठा दितीयोऽनपगऽइति वाऽअहमेतसुपासऽइति स युऽएतुमेवुसुपास्ते दितियवान्द्व भवति नास्मा-द्रण्थिस्यते ॥ १०॥

स होवाच गुग्गर्यः। (गर्गो) युऽपुवायं युन्तम्पश्चाच्छुन्दोऽन्द्रदेत्येतुसेवा-हम्ब्रह्मोपासऽहति स होवाचाजातश्चर्मा मेतुस्मिन्त्सम्बदिष्ठाऽअसुदिति वाऽअहमेतसुपासऽहति स युऽपत्रमेवसुपास्ते सुर्व्वर्थ् हैवास्मिछोकऽ आयुरेति नेनम्पुरा कालात्प्राणो जहाति॥ ११॥

सु होवाच गुम्पर्यः । ( मर्यो ) बुऽषुवायुञ्छायामुयः पुरुषऽएतुमेवाहम्ब्र-ह्योपासऽद्यति सुहोवाचाजातशत्रुम्धी मैतुस्मिन्त्सुम्विद्धाः म्मृत्युदिति द्याऽ अह्रमतस्रुपासऽद्यति सयुऽएतुमेवसुपास्ते सुर्विध् हैवास्मिन्छोकऽञ्जायुरेति नैनम्पुदा कालान्मृत्युदागच्छति ॥ १२ ॥

स होवाच गार्ग्यः । य एवायं दिक्षु पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोषास इति । स होवाचाजातशञ्जः । मा मैवस्प्रिन् संवदिष्ठाः । द्वितीयोऽनषग इति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवसुपास्ते । द्वितीयवान् इ भवति । नास्माद्रणीरुछयते ॥ १० ॥

स होवाच गार्ग्यः । य एवायं यन्तं पश्चाच्छन्दः अनुदैति । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचा-जातदात्रः । मा मैतस्मिन् संवादिष्ठाः । असुरिति वा अहमेतसुपास इति । स य एतमेवसुपास्ते । सर्वे हैवास्मिन् लोके आयुरेति । नैनं पुरा कालात्माणो जहाति ॥ ११ ॥

स होवाच गार्ग्यः । य एवायं छायामयः पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचा

<sup>&#</sup>x27;दिक्षु ' कर्णयोईदि चैका । अश्विनौ देवौ अवियुक्तस्वभावौ । तस्य देवस्य गुणः । द्वितीयवन्तं अनपगत्वं चान्योऽन्यमिवयुक्तता । दिशामश्विनोश्चेतंर्थोमित्वात् तदेव फल्रमुपासकस्य द्वितीयवन्तं साधुभृत्यपरिवृतवत्वम् । अस्मादुपासकात् ' गणः ' समृहश्च ' न छिद्यते ' विच्छेदं न प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ १०॥

<sup>&#</sup>x27;यन्तं' गच्छन्तं पश्चात्पृष्ठतः 'य एवायं शब्दः' 'अन्द्रिति ' उत्पद्यते । अध्यात्मञ्च जीवनहेतुः प्राणः तमेकीकृत्य एतमेवोपासे । तस्य विशेषणं 'असुरिति '। 'असुः' जीवनहेतुः प्राणः । तस्य फलं 'सर्वं' संपूर्णं यावत्कर्म्मोपात्तं 'ह 'किल 'आयुः' 'अस्मिन् लोके' 'एति ' गच्छति । कर्म्मपरिच्छित्र-कालासूर्वं रोगादिना पीड्यमानमपि 'एनं प्राणो न जहाति 'न स्पजित ॥ ११॥

<sup>&#</sup>x27; छायायां ' बाह्ये तमित अध्यात्मं च आवरणात्मके अज्ञाने हृदि च एका देवता । तस्या विशेषणं ﴿ मृत्युः ' । फलं सर्व पूर्ववत् । एतावांस्तु विशेषः । यन्मृत्योरागमनात् प्राक् रोगादिपीडाया अपि अभावः ॥१२॥

सु होवाच गुग्गर्यः।(गर्यो) युऽपुवायमात्मुनि पुरुषऽष्तुमेवाहम्बद्धो-पासऽइति स होवाचाजातशत्रम्मां मैतुस्मिन्त्सुम्बदिष्ठाऽआत्मन्दीति वाऽअहमेतसुपासऽइति स युऽएतुमेवुसुपास्तऽआत्मन्वी ह भवत्यात्म-न्त्रिनी हास्य प्रजा भवति स ह तूष्णीमास गाग्यः ॥ १३ ॥

सु होवाचाजातश्चः । (रे) एतावस्व ३ इत्येतावस्त्रीति नैतावता व्विदि-तुम्भवतीति स होवाच गुाग्ग्यंऽडुप त्वाऽयानीति ॥ १४ ॥

स होवाचानात्रात्रः। प्यतिस्रोमम्वै तद्यद्वाह्मणः क्षत्रियसुपेयाद्ब्रह्म मे ब्बक्ष्यतीति व्येव त्वा ज्ञपयिष्यामीति तम्पाणावादायोत्तस्यौ तौ ह

अजातशत्रुः । मा मैतस्मिन् संविद्ष्याः । मृत्युरिति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवसुपास्ते । सर्वे हैवास्मिन् लोके आयुरेति । नैनं पुरा कालात् मृत्युरागच्छति ॥ १२ ॥

स होवाच गार्ग्यः । य एवायमात्मनि पुरुषः । एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजात-शृष्टः । मा मैतस्मिन् संवदिष्ठाः । आत्मन्वीति वा अहमेतसुपास इति । स य एतमेवसुपास्ते । आत्मन्त्री इ भवति । आत्मन्त्रिनी हास्य प्रजा भवति । स ह त्रुष्णीम्रार गार्ग्यः ॥ १३ ॥

स होवाचाजातवाद्यः। एवावन्तू १ इति । एतावद्धीति । नैताव ा विदितं भवतीति । स होवा व गार्ग्यः । उप त्वाऽयानीति ॥ १४ ॥

स होवाचाजातराहुः । प्रतिलोमं वै तत् । यत् ब्राह्मणः क्षत्रियमुर्पेयात्-ब्रह्म मे वश्यतीति । ब्येव त्या ज्ञपयिष्यामीति । तं पाणावादायोत्तस्यो । तौ ह पुरुषं सुप्तमाजग्मतुः । तमेतैर्नामभि-

व्यस्तानि ब्रह्माण्युपन्यस्य समस्तं ब्रह्म उपदिशति । 'आत्मनि ' प्रजापती बुद्धी च हृदि चैका । तस्या विशेषणं ' आत्मन्वी ' वश्य आत्मा अस्यास्तीत्यात्मन्वी स्वतंत्रः । फलं आत्मन्वी । 'आत्मन्विनी ' ' ह ' किल ' अस्य प्रजा भवति ' । फलस्यात्मर्गाभित्वात् प्रभायां तद्भियानमनुचितमित्याशङ्कायां बुद्धिबहुत्वात् प्रजायां संपादनम् । एवमजातशत्रुणा स्वयं पारेज्ञातत्वेनैव करोण अत्याख्यातेषु त्रह्मसु ' सः ' गार्ग्यः ' ह ' किल क्षीणव्यविज्ञानः अप्रतिभासमानोत्तरः ' तूष्णीं 'अवाक्शिराः ' आस ' बभूव ॥ १३ ॥

तं तथाभूतमालक्ष्य ' सं: आजतरात्रुः ह उवाच-एतावन्नू १ इति ' कि एतावदेव ब्रह्म निर्ज्ञातं आहोस्वत् अधिकमप्यस्तीति विचाराधी प्छतिः । गार्य आह-एतावद्धीति । ' एतावदेव ' नातः परं विदित-मिता। अजातरात्रुराह-' नैतावता ' विदितेन ब्रह्म ' विदितं भवति '। किमर्थं १ गार्वितोऽसि ब्रह्म ते ब्रवाणि रति ! किमेताबद्विदितं विदितमेव भवतीति नैतावता विदितं भवतीति बुवता राज्ञा अधिकं ब्रह्म ज्ञातव्यमस्तीति दर्शितं भवति । तत्रानुपसन्नाय न वक्तव्यं इत्याचारविभिन्नः ' गार्ग्यः ' स्वयमेव ' ह ' किल ' उवाच ' यथा धन्यः शिष्यो गुरुमुपेयात् तथा अहं 'त्वा 'त्वां ' उपायानि ' उपगच्छानीत्यर्थः ॥ १४ ॥

एवसुक्तः 'सः अजातशत्रुः ह उवाच '। ' प्रतिलोमं वे ' विपरीतमेव ' तत् यत् ' ' ब्राह्मणः ' उत्तमवर्णः '

षुरुष्ण् सुप्तमानम्मतुस्तुमेतैर्द्धामभिरामन्त्रयाश्वके बृहन्पाण्डरवासः सोम रानजिति स नोत्तस्थो तुम्पाणिनाऽऽपेषम्बोधयाश्वकार स होत्तस्थो ॥१५॥ स होवाचानातज्ञाः। ( र्य्यं ) स्त्रैष्ठऽएतुत्सुम्रोऽभूखऽएपु विज्ञानस्यः पुरुषुः केष तद्याऽभूत्कुतऽएतद्यागादिति तदु ह न मेने गुग्गर्यः ॥ १६॥

रामंत्रयांचको । वृहन् पांडुरवासः सोम राजितिति । स नोत्तस्यौ । तं पाणिनाऽऽपेषं वोधयांचकार । स होत्तस्यौ ॥ १५ ॥

स होवाचाजातशत्रुः । यत्रैप एतत्सुप्तः अभूत् । य एप विज्ञानमयः पुरुषः । क्वेप तदा अभूत् । क्कित एतदागादिति । तदु ह न मेने गार्ग्यः ॥ १६ ॥

आचार्यत्वेऽधिकृतः सन् क्षत्रियमनाचार्यस्वमावं उपेयादुपगच्छेत् शिष्यवृत्त्या 'ब्रह्म मे वक्ष्यति ' इसेवम् । एतत् आचार्यविधिशाख्रेषु निषद्मम् । "अनुब्रज्या च शुश्रूषा यावद्य्ययनं गुरोः । नाब्राह्मणे गुरौ शिष्यो वास-मात्यन्तिकं वसेत् "। "अब्राह्मणाद्य्ययनमापत्काले विधीयते "(म. स्पृ. २। २४१–२४२) इसादिना । तस्माद्धे गार्थ्य ! त्वमाचार्य एव सन् तिष्ठ । अहं तु 'त्वा 'त्वां यिसन् विदिते ब्रह्म विदिते मवति—तन्मुख्यं वेदं 'ब्रह्म ' विद्यपिष्याम्येव विद्यातमेव करिष्यामि । एवं प्रतिज्ञातब्रह्मवोधार्यमुपक्रमते इत्याह—तम्पाणा-विति । 'तं ' गार्थ्य सल्जमालक्ष्य विश्वासजननाय 'पाणौ ' हस्ते 'आदाय ' गृहीत्वा 'उत्तस्यौ ! उत्यितवान् । ततस्तौ 'ह ' गार्थ्याजातश्रू कचिद्राजगृहप्रदेशे 'सुप्तं पुरुषं 'प्रति 'आजग्मतुः ' आगतौ । 'तं 'च सुप्तं पुरुषं प्राप्य ' वृहन् ' 'पाण्डुस्वासः ' 'सोम' 'राजन् ' इत्येतनीमिमरामंत्रयावको । राज्ञा एव-मामंत्र्यमाणोऽपि 'सः ' सुप्तः पुरुषो 'नोत्तस्यौ ' नोत्थितवान् । ततः 'सः ' पुरुषः ' पाणिना ' हस्तेन ' आपेषं ' आपिष्यापिष्य ' बोध्यावकार ' प्रतिचोधितवान् । ततः 'सः ' पुरुषः 'ह ' किल ' उत्तस्यौ ' उत्थितवान् । तथा च ' वृहन्पाण्डुस्वासः ' इत्यादिप्राणात्मचंद्रादिनाम्ना संबोधनेन गार्याभिमतप्राणदेवता-ऽतिरिक्त एवातमा अस्मिन् शारीरे कर्ता मोक्ता, न प्राणः इति निर्णीतम् । अन्यथा उच्छ्वासनिःश्वासरूपेण व्याप्रियमाणस्य संबोधनाश्वरणमनुत्थानं च न मवेत् । आपेष्रणेन च प्राणद्दरितंचातमात्रो मोक्तः निति निर्वित्वम् । अन्यथा सघातमात्राविशेषात् स्पर्शमात्रेणाऽपि उत्थानं स्थादिति मानः ॥ १५ ॥

'सः' 'ह' किल 'अजातरात्रुः' एवं व्यतिरिक्तात्मास्तित्वं प्रतिपाद्य अस्यात्मनः स्वामाविकस्वरूप-बोधनार्थं स्वयमेव गार्थं प्रति ' उवाच ' । हे गार्थं ! 'य एवः' प्रसिद्धः ' विज्ञानमयः पुरुषः' विज्ञान्यते अनेनेति व्युत्पत्था सङ्कल्पविकल्पाद्यात्मकमन्तःकरणं बुद्धिविज्ञानमुच्यते । तन्मयः तत्प्रायः तिस्मनुप-लन्यः तेन च उपलन्य इत्यथेः । पुरि देहे रेति इति 'पुरुषः' 'क्ष ' किस्मन् स्वामाव्ये कीदिविधे यत्स्वरूपे स्थितोऽभूत् । 'कुतः' कीदिविधात् स्वरूपात्प्रच्युतः सन्—एतदागमनं यथा स्यात्तथा ' आगात् ' आगतः । पाणिपेषोत्तरकालमिति । एवमधिकरणमपादानं चोभयं पृष्टो गार्थः किमुक्तवानित्यत आह्— तद्भ हेति । यः पुनः यद्विज्ञानमयस्य पुरुषस्य स्वापे संवेद्यस्थानं, यतश्च स्थानाज्ञागरिते कार्यकारणसंघाते कत्यितृत्वेनागमनं, तदुभयं स्वरूपभूतं वक्तुं प्रष्टुं वा प्रतिभानरिहतः ' गार्थः' ' ह ' किल ' न मेने ' न

स होवाचाजातज्ञातुः। (स्र्वं ) युत्रैषुऽएतुत्सुमोऽभूगुऽएषु विवज्ञानमुयः पुरुषुस्तदेषाम्प्राणानाम्बिज्ञानेन व्यिज्ञानमाद्याय युऽपुषोऽन्तर्हद्यऽआका-ज्ञस्त्रस्मिञ्छेते ॥ १७॥

जानि यडा गरहाति । (त्य ) अथ हैतत्पुरुषः स्वुपितिनाम तुद्रही-तुरपुर प्राणो अवति गरहीता नागरहीतञ्जक्षगर्रहीतथ् श्रोत्रङ्गही-तम्मनः ॥ १८॥

स युत्रैतत्स्वप्यया चराति । ते इास्य लोकास्तदुतेव महाराजो अवत्यतेव महान्त्राह्मणऽचतेवोचावचन्त्रिगच्छति ॥ १९॥

स होवाचाजातरात्रुः । यत्रैष एतत्सुप्तोऽभूत् । य एप विज्ञानमयः पुरुषः । तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय य एपोडन्तईदये आकाशः तस्मिन् होते ॥ १७ ॥

तानि यदा यहाति। अथ ह एतत्पुरुषः स्विपितिनाम । तद्यहीत एव प्राणी भवति । यहीता बाक्। गृहीतं चक्षः। गृहीतं श्रोत्रम्। गृहीतं मनः॥ १८॥

स यत्रैतत् स्वप्नया चरित । ते हास्य लोकाः । तदुतेव महाराजो भवित । उतेव महाब्राह्मणः । उतेवोद्यावचं निगच्छति ॥ १९॥

जागरिते कर्तृत्वभोक्त्वादिकं नात्मनः स्वाभाविकम् । किंतु वागाद्युपाधिसंवंधक्रतमेव । स्वापे तद्व्यतिरे, केण कर्तृत्वादेव्यतिरेकदर्शनात् इति दर्शयितुं प्रश्नानुवादपूर्वकं प्रथमप्रश्नस्योत्तरमाहेति श्रुतिर्दर्शयति—स होवाचाजातदात्र्विति । 'यत्र 'यस्मिन् काले 'सुतोऽभूत् ' 'य एव विज्ञानमयः पुरुषः '। तस्मिन् काले 'एषां प्राणानां 'वागादीनां 'विज्ञानं ' स्वस्वविषयगतप्रतिनियतप्रकाशनसामर्थ्यं 'विज्ञानेन 'अन्तः-करणोपादानाज्ञानजनिताऽन्तःकरणगताभिन्यक्तविशेषविज्ञानेन चैतन्याभासलक्षणेनादाय गृहीत्वा 'अंतर्हृदये ' हृदयस्य मध्ये ' य आकाशः ' । आकाशशब्देन जीवस्य स्वामाविकस्वरूपभूतः परमात्मा उच्यते । तस्मिन् स्वामाविकेऽसांसारिके परमात्मनि ' आकाशे शेते '। र्लिगोपाधिसंत्रंपकृतं विशेषात्मस्वरूपमृत्सूज्य अविशेषे स्वामाविके आत्मन्येव केवलं वर्तत इत्यमिप्रायः ॥ १७ ॥

यदा शरीरेन्द्रियाध्यक्षतामुत्सुजित तदा असौ स्वात्मनि वर्तते इति क्यमवगम्यत इत्यपेक्षायां नामप्रसिद्ध्या-इसाह-तानि यदेति । 'तानि ' वागादीनि विज्ञानसाधनानि ' यदा ' यस्मिन् काले ' गृह्णाति ' आदत्ते । 'अथ 'तदा 'हं 'किल 'पुरुष: ' इति पुरुषस्यैतत् 'स्विपितिनाम '। अतः अस्य 'हं 'प्रसिद्धं गौणमेव स्वपितीत्येतन्त्राम् भवति । स्वमेवात्मानमध्येति अपिगच्छतीति स्वपितीत्युच्यते इति व्यत्पत्तेः स्वपितीति नामप्रसिद्ध्या आत्मनः संसारधर्मविलक्षणे रूपे अवगतेऽपि नात्र युक्तिरस्तीत्याशंकायामाह्-तद्गृहीत एवेति । तत्तत्र स्वापकाले ' गृहीत एव प्राणो भवति '। प्राण इति घ्राणेन्द्रियं वागादिप्रकरणात्। 'गृहीता वाकु ' चक्षः श्रीत्रं मनश्च गृहीतं भवतीति । तथाच वागादिसंबंधाभावात् स्वापे कर्तृत्वाद्यसंबंधः । जागरिते च वागादि-संबंधात् कर्तृत्वादिकम् । अतः अन्वयन्यतिरेकाभ्यां वागाद्यपाधिकं आत्मनः संसारित्वं इति निश्चितम्॥ १८॥ नतु-दर्शनळक्षणाया स्वप्नावस्थाया वागादिसंबंधाभावेऽपि कर्तृत्वादिसंसारस्य दर्शनाद् व्यतिरेकासिद्धिः स यथा महाराजो जानपदान्गृहीत्वा । स्वे जनपदे यथाकामुम्पुरिवर्त्ते-तैवुमेंवेषुऽएतुत्र्पाणान्गृहीत्वा स्वे छरीरे यथाकामम्पुरिवर्त्तते ॥ २०॥

( तेऽथ ) अथ यदा सुप्रतो अनित । यदा न क्रस्यचन व्वेद हिता नाम नाङ्यो हासप्तितः सहस्राणि हृद्यात्प्रशतनमभिष्प्रतिष्ठन्ते नाभिः प्रत्यवसूष्य पुरीतिति शेते ॥ २१ ॥

सं यथा महाराजो जानपदान् गृहीत्वा स्वे जनपदे यथाकामं परिवर्तत । एवमेवेप एतत्प्राणान् गृहीत्वा स्वे शरीरे यथाकामं परिवर्तते ॥ २० ॥

अथ यदा सुषुप्तो भवति । यदा न कस्यचन वेद । हिता नाम नाइषो द्वासप्तिः सहस्राणि हृदयात् पुरीततमभिमतिष्ठते । ताभिः प्रत्यवस्रप्य पुरीतित होते ॥ २१ ॥

रित्याशक्षायां तत्रापि जाप्रद्वासनायाः सन्वात् परिकल्पितस्य स्वप्नप्रयक्षस्य मृषात्वात् न व्यतिरेकासिद्धिरि-स्वतोऽस्य स्वतः शुद्धत्वमेवेत्यभिप्रेत्याह्—स यन्नेति । 'सः 'प्रकृत आत्मा 'यत्र 'यस्मिन् काले दर्शनलक्षणया 'स्वप्न्यया 'स्वप्नया 'चरित 'वर्तते । तदा 'ह 'प्रसिद्धौ अस्यात्मनस्ते अनंतरं वश्यमाणाः 'लोकाः 'क्ष्म्मफलानि । के ते इत्यत आह्—तदुतेवेति । तत्तत्र स्वप्नकाले उतापि 'महाराज इव भवति '। महाराजत्व-मिवास्य सोऽयं लोकः न पुनर्जागारिते इव साक्षान्महाराजत्वम् । तथा 'उत महाब्राह्मण इव '। उतापि 'उचावचं 'उच्च देवत्वादि अवच्च तिर्यक्तवादि इत्युचावचमिव 'निगच्छति 'नितरां प्राप्नोतीत्वर्थः॥ १९॥

तथा च वेदशब्दप्रयोगात् व्यभिचारदर्शनाचैते महाराजत्वादयो छोका मृषेव नास्यातमभूता इत्युक्तमर्थं हृष्टांतपूर्वकमाहं—स यथेति । 'सः ' इति दृष्टांतः । 'यथा महाराजः ' सार्वभौमः ' जानपदान् ' जनपदे देशे भवान् राजोपकरणभूतान् श्रुत्थान् अन्यांश्च तथाविधान् गृहीत्वोपादाय स्वीये आत्मीये एव ' जनपदे ' जयादिनोपाजिते ' यथाकामं 'यः कामो यस्य तं काममनतिक्रम्येति यथेच्छं ' परिवर्तेते ' परिक्रामेदित्यर्थः । ' एवमेव ' 'एषः ' विज्ञानमय आत्मा । एतदिति महणिक्रयाया विशेषणम् । एतद्ममहणं यथा स्यात्तथा 'प्राणान्' वागादीन् ' गृहीत्वा ' जागरितस्थानेभ्यः उपसंहत्य ' स्वे शरीरे ' स्व एव देहे ' यथाकामं परिवर्तते ' । न बिह्यित्यर्थः । कामकर्मभ्यासुद्धासिताः पूर्वानुभूतवस्तुसदृशा वासनाः अनुभवतीत्पर्थः । तस्मादसौ विज्ञानमयो दृष्टादृश्येम्यः स्वमजागरितङोकेभ्यः अन्यो विश्चद्धः इति सिद्धम् ॥ २०॥

दर्शनवृत्तौ स्वप्ने वासनाराशेर्द्रयत्वात् असंसारधर्मता इत्यातमनो विशुद्धता अवगता । तत्र " यथाकामं परिवर्तते " इति कामवशात् परिवर्तनमुक्तम् । इष्ट्रद्रयसंबंधश्वास्य स्वामाविक इत्यशुद्धता इत्याशङ्कायां तत्संबंध्यस्य स्वामाविक इत्यशुद्धता इत्याशङ्कायां तत्संबंध्यस्य सुद्धतौ व्यतिरेकदर्शनेन अस्वामाविकत्वात् शुद्धत्वमेवास्य स्वामाविकमिति वक्तुमाह—अथ यदेति । 'अथ' पुनः 'यदा 'यस्मिन् काले जाप्रत्स्वप्नयोईष्टा दर्शनवृत्तिस्वप्नं हित्वा ' सुपुप्तः ' सुशु सुतः विशेषज्ञानाम्मावेन संप्रसादं स्वस्वरूपव्रक्षेत्रयं यतः 'भवति '! सिललमिव अन्यसंबंधकालुष्यं हित्वा स्वामान्येन प्रसीदती-स्वर्धः । कदा सुपुप्तो भवति । 'यदा 'यस्मिन् काले 'न कस्यचन 'कंचन विषयं ' वेद ' विजानाति । क्रिस्यन वा श्वन्ददिः संबंधि वस्त्वंतरं किंचन न वेद । अस्मिन्पदे किञ्चनेत्यस्याहार्यम् । केन पुनः क्रमेण सुपुप्तौ

स स्था कुमारो वा महात्राह्मणो वा । (ऽ) अतिष्छीमानन्दस्य गत्वा शुथीतेवुमेवेषुऽएतच्छेते ॥ २२ ॥

स बुथोण्णेवाभिस्तुन्तुनोच्चरेत् । ( यु ) बुथाऽयेः क्षुद्धा व्विष्फुङ्किः व्युच्चरन्त्येवमेवास्मादात्मनः सुर्वे प्राणाः सुर्वे छोकाः सुर्वे देवाः सुर्वे भूतानि सुर्वेऽएतुऽआत्मानो व्युच्चरन्ति तुस्योपनिषुत्सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यन्तेषामेषु सत्यम् ॥ २३ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे चतुर्थप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीये प्रपाठके प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १४ (४) २ । १ । (५) २-१ ॥

स यथा कुमारो वा महाब्राह्मणो वा अतिर्शामानंदस्य गत्वा शयीत । एवमेवेष एतत् शेते॥२२॥ स यथा ऊर्णवाभिस्तंतुनोच्चरेत् । यथा अग्नेः क्षुद्रा विष्फुल्णिंगा व्युच्चरंति । एवमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि सर्व एते आत्मानः व्युच्चरंति । तस्योपनिषत् सत्यस्य सत्यमिति । प्राणा वै सत्यम् । तेषामेष सत्त्यम् ॥ २३ ॥

भवतीत्यत आह—हिता नामेति । 'हिता नाम' हितमळप्राप्तिनिमित्तत्वात् 'हिताः' ह्सेवंनाम्न्यो 'नाडणः' शिराः देहस्यानरसिवपरिणामभूताः । ताथ द्वाभ्यामधिका सतिः 'द्वासतिः सहस्राणि ' 'द्वयारपुरी-ततममिप्रतिष्ठन्ते ' । इदयं नाम उदरवक्षःप्रदेशयोर्भध्यस्थितः पुण्डरीकाकारो मांसपिण्डः । तत्यरिषेष्ठनं पुरीतत् इत्युच्यते । इह पुनस्तद्वपळिति शरीरं पुरीतच्छव्देनाभिप्रेतम् । तथा च ' दृद्यात् ' ' पुरीततं 'शरीरमिभिप्रतिष्ठन्ते इति कृत्कं शरीरं व्याप्नुवंत्यः अश्वत्यपणिराजय इव वहिर्मुखाः प्रवृत्ताः अभितोऽभितः सरंतीत्यर्थः । ततः किमित्यत आह—बाभिरिति । ताभिनीडीभिः कृत्वा आप्रद्विषयाया बुद्रेः कम्भवशात्प्रत्यव-सर्पणमनु विश्वानमय आत्मा 'प्रत्यवस्थ्य ' इदियाण्युपसंदृत्य ' पुरीतित ' शरीरे 'शेते ' अभिवत्ततं छोहपिं अविशेषेण संव्याप्य वर्तत इत्यर्थः । ननु—पूर्वं विज्ञानमयो दृद्याकाशे ब्रह्मणि शेते इत्युक्त्वा इदानी पुरीतित श्वाममाचक्षाणस्य कथं न पूर्वाप्रविरोधः स्यादिति चेत् सुतं स्वाभाविके एव स्वात्मिन वर्तमानोऽपि कम्मीनु-गलबुद्धयनुवृक्तित्वात् पुरीतिति शेते इत्युपचारादुच्यते । अतो नोक्तिवरोधः ॥ २१ ॥

उक्तं शयनं दृष्टान्तपूर्वकमाह—स यथेति । सर्वसंसारदुः खिवयुक्ता द्यमवस्था द्यत्र 'सः ' इति दृष्टान्तः । 'यथा कुमारः ' अत्यंतवालः 'वा' 'महाब्राह्मणो वा' अत्यंतपरिपकिविद्याविनयसंपन्नो यथोक्तकृत् 'अतिहीं ' अतिहीं विद्याये दुः खं हृन्तीत्यतिही 'आनंदस्य ' सुखस्यावस्था तां 'गत्वा ' प्राप्य ' शयीत ' दुः खाननुविद्यसुख-स्वामाय्ये अवितिष्ठेत । 'एवमेव ' 'एषः ' विज्ञानमयः सर्वसंसारधर्मातीतः एतच्छ्यनं यथा स्यात्तथा 'शेते ' सुद्यती वर्तत्र इत्यर्थः ॥ २२॥

एवं कैषे तदाऽभूदित्यस्य पूर्वप्रश्नस्य प्रतिवचनमुक्तम् । अनेन च प्रश्ननिर्णयेन विज्ञानमयस्य स्वभावतो विज्ञद्भिरसंसारित्वं चोक्तम् । इदानीं तस्याद्वितीयत्वं प्रकटियतुं कुत एतदागादिति द्वितीयप्रश्नस्य अपा-

# यो ह ने शिशुम् । (थ्) साधानध् सप्पत्याधानध् सर्यूणध् सदाम-म्बेद सम् ह दिषतो भ्ञात्व्यानुवसणिद ॥ १॥

## सर्वात्रबाह्मणं वा शिशुबाह्मणम्।

यो ह वै शिशुं साधानं समत्याधानं सस्धूणं सदामं वेद । सप्त ह द्विपतो झातृब्यानव-रुणद्धि ॥ १ ॥

करणार्थं प्रतिवचनमाह—स यथेति । 'सः' इति दृष्टांतः । 'यथा ' छेके ' कर्णवािमः' कर्णवािमर्द्रताह्यः कीः विशेषः असहाय एव सन् तंतुना स्वात्मनोऽविभक्तेन ट्चरेंदुद्गच्छेत् । न च तस्योद्गमने स्वतोऽतिरिक्तं कारकांतरमस्ति । यथा च एकक्पादेकसमादमेः 'क्षुद्धाः' अस्याः 'विष्फुलिङ्गाः' अन्यवयवाः
' व्युचरंति ' विविधं नाना वा उचरंति उद्गच्छित्तं प्रसप्पत्ति । यथेमौ दृष्टांतौ कारकमेदामावेऽिष
प्रवृत्ति प्राक्प्रवृत्तेः स्वभावत एकत्वं च दर्शयतः । ' एवमेव ' अस्मादात्मनो विज्ञानमयस्य प्राक्प्रतिवोधात् स्वापे यत्सवक्ष्पं तस्मादेतस्मादात्मनः सकाशात्मवे 'प्राणाः' वागादयः ' सर्वे छोताः ' भूरादयः
सर्वक्षक्मेष्ठभूताः ' सर्वे देवाः ' प्राणलोकािषष्ठातारः अन्यादयः ' सर्वाणि भूताि ' क्ष्यादिस्तंवपर्यतािन प्राणिजातािन ' सर्वे एत आत्मानः ' उपाधिसंपर्कजनितप्रबुध्यमानविशेषात्मानः ' ब्रुचरंति ' यस्माद्यात्मनः स्थावरजङ्गममिदं जगत् अग्निविष्कुलिङ्गवदिनशं व्युचरित, यस्मिनेव अलबुद्बुद्वस्त प्रलीयते, यदात्मकव्य स्थितिकाले वर्तते । तस्यात्मनो बद्ध ' उपनिषत् ' उप समीपं नितरां सादयित गमयिति विज्ञानात्मानं
इति व्युत्पत्तः उपनिषदित्यात्मनोऽभिधायकः शब्दः । का सा उपनिषदित्यत आह—सत्यस्य सत्यिमितीित ।
कि पुनः सत्यं कि वा 'सत्यस्य सत्यं ' इत्यत आह—प्राणा वे सत्यिमिति । सच त्यवेति व्युत्पत्तेः ।
'तेषां ' प्राणानां मध्ये ' एषः ' उक्त आत्मा सत्यमबाध्यं रूपिमत्यर्थः ॥ २३ ॥

इति श्रीह्रवीकेराब्रह्मभगवतपूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-ब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गत माध्यंदिनशाखोपनिषद्बृहद्दारुप्यकटीकायां बासुदेवप्रकाशिकायां आद्ये मधुकाण्डे द्वितीयेऽध्याये प्रथमं पर्यङ्कविद्याबाह्मणमजातशत्रु-ब्राह्मणं वा परिसमातम् ॥ १४ ( ५ ) २—१ ॥

एवं "प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यं " ह्लादिमासणभागेन व्याख्याताया अपि उपनिषदो विशेषतोऽर्थ-प्रकाशनाय नासणद्वयम् । तत्र "प्राणा वै सत्यं " इत्यंशेनोक्तायाः प्राणोपनिषदो व्याख्यानाय शिशुनासणं प्रवर्तते—यो ह वै शिशुमिति । 'यो ह वै ' 'साधानं सप्रव्याधानं सत्थूणं सदामं ' च 'शिशुं वेद ' उपास्ते । सः ' ह ' किल 'सप्त ' सप्तसंख्याकान् चक्षुर्त्यं, नासिकाद्वयं, श्रोत्रद्वयं, मुखं, इति चैवं सप्त 'द्विषतः ' द्वेषकर्ष्वृन् 'श्रातृव्यान् 'शत्रून् 'अवश्णिद्धं ' अणादृणोति विनाशयति जितेन्द्रियो भवतीत्यर्थः । श्रातृव्या हि द्विविधाः । द्विषन्तः अद्विषन्तश्च । तत्र सप्त शीर्षण्याः प्राणविषयोपलन्धिद्वाराणि तत्प्रमवा विषयणाः सहजत्वात् आतृव्याः । ते हि अस्य स्वात्मस्थां दृष्टि विषयीकुर्वति । प्रत्यगात्मेक्षणप्रतिनेष्ठकर्तवात् ने द्वेष्टारो आतृव्याः इति भावः ॥ १ ॥

( द्वच ) अयम्बाव शिशुः । ( स्यों ) योऽयम्मध्यमुः प्राणस्तुस्येदुमेवा-धानमिद्रम्प्रत्याधानम्प्राण् स्थुणाऽत्रन्दाम तुमेताः सप्ताक्षितयऽखप-तिष्ठन्ते ॥ २ ॥

तग्राऽइमाऽअक्षॅल्लोहिन्यो राजयः। ( स्ता ) ताभिरेन्थ्ँ कुद्दोऽन्वा-यत्तोऽथ ग्राऽअक्षत्रापरताभिः पर्जन्यो या कतीनका तयाऽऽदित्यो युच्छुक्कन्तुनाभिर्ध्युत्कृष्णन्तेनेन्द्रोऽधरयैनम्बर्तन्या पृथिव्यन्यायता बौक-त्तरया नास्यानं क्षीयते युऽएवम्बेद ॥ ३ ॥

अयं वाव शिशुः । यः अयं मध्यमः प्राणः । तस्येदमेवाधानम् इदं प्रत्याधानम् । प्राणः स्थुणा । अत्रं दाम । तमेताः सप्ताक्षितच उपतिष्ठंते ॥ २ ॥

तचा इमा अक्षँछोहिन्यो राजयः । ताभिरेनं रुद्रोऽन्वायत्तः । अथ या अक्षन्नापः । ताभिः पर्जन्यः । या कनीनका । तया आदित्यः । यत् शुक्कं, तेनाग्निः । यत् कृष्णं, तेनेन्द्रः । अधरयैनं वर्तन्या पृथिव्यन्वायता । द्यीरुत्तरया । नास्यात्रं क्षीयते । य एवं वेद ॥ ३ ॥

एवं फलश्रवणेन अभिमुखीभूताय जिज्ञासवे आह-अयं वावेति । 'अयं वाव' अयमेव शिद्यरिव 'शिद्य:' विषयेषु इतरकरणवत् अपृक्तत्वात् । कोऽसौ १ 'योऽयं ' 'मध्यमः ' शरीरमध्यस्यः ' प्राणः ' लिङ्गशरीरात्मा पञ्चधा शरीरमाविष्टः " बृहन्पाण्डुरवासः सोम राजन् " इत्युक्तः पड्वीशशङ्कुनिद्शेनात् यस्मिन्वाङ्मनः प्रभृ-तीनि करणानि विषक्तानि । स एव शिशुरित्यर्थः । ' तस्य ' शिशोः प्राणस्य वत्सस्थानीयस्य करणात्मनः ' इदं 'कार्यात्मकं शरीरमेव ' आधानं ' आधीयतेऽस्मिनित्याधानमधिष्टानम् । 'तस्य ' प्राणस्य ' इदं ' प्रसिद्धं शिरो मस्तकं 'प्रत्याधानं' प्रदेशविशेषेषु प्रतिपच्याऽऽधीयत इति प्रत्याधानम् । 'प्राणः' बलाप्रपर्यायान पानजनिता शक्तिः ' स्थूणा ' अवष्टंभः । वलावष्टंभो हि प्राणोऽस्मिञ्छरीरे अवतिष्ठत इत्यर्थः । 'तस्य ' प्राणस्य ' अन्नं ' मुक्तमशनं ' दाम ' उभयतः पाशं, वत्सस्येव वंधने वंधनरज्जु इत्यर्थः । इदानीं तस्पैव शिशोः प्रसाधाने शिरसि आरूढस्य चक्षुपि काश्वन उपनिषद उच्यंते-तमेता इति। ंतं ' करणात्मकं शरीरे अन्नवंधनं चक्षुष्यूढं प्राणं ' एताः ' वक्ष्यमाणाः ' सप्त ' सप्तसंख्याकाः ' अक्षितयः ' अक्षितिहेतुत्वातु ' अक्षितयः ' 'उपतिष्ठन्ते ' उपस्थानं कुर्वति । '' उपान्मन्त्रकरणे '' ( पा. सू. १-३-२५) इति " आदित्यङ्गायन्वोपतिष्ठते " इतिवत् मन्त्रकरणे उपपूर्वस्य तिष्ठतेरात्मनेपदं विहितं इहापि सप्तदेवताभिधानानि मन्त्रस्थानीयानि करणानि । अतस्तिष्ठतेः अत्राप्यात्मनेपदं न .विरुद्धम् ॥ २ ॥

कास्ता अक्षितय इत्यत आह-तद्याऽइमा इति । तत्तत्र 'याः इमाः ' प्रसिद्धाः ' अक्षन् ' अक्षणि नेत्रे ' लोहिन्यः ' लोहिताः ' राजयः ' रेखाः । ' ताभिः ' रेखाभिः द्वारभूताभिः ' एनं ' मध्यमं प्राणं ' रुद्रोऽन्वायत्तः ' अनुगतः उपतिष्टते इत्यर्थः । अथानन्तरं अक्षनक्षणि ' या आपः ' धूमादिसंयोगेनाभिन्यज्य-मानाः ताभिरद्भिर्दारभूताभिः ' पर्जन्यः ' देवतात्मा अन्वायत्तः । 'या कनीनका' चक्षुषि दक्शक्तिः । ' तया ' कनीनक्या द्वारभूतया ' आदिसः ' मध्यमं प्राणमुपतिष्ठते । यच्छुक्रञ्जक्ष्यि तेन एनमप्रिरुएतिष्ठते । यस्कृष्णं

तुदेष इछोको भवति । (स्य) अन्त्रीग्बिळश्रमसुऽकर्ष्युवुंभस्तुस्मि-न्युज्ञो निहितम्बिश्ररूपम् । तुस्यासत्रऽऋषुयः सप्त नीरे न्वागष्टमी ब्ब्रह्मणा सम्बदानेति ॥ ४ ॥

( त्य ) अर्ज्वाग्बिलश्चम्सुऽजर्ष्वुवुप्नऽड्राति । ( ती ) इदन्तिच्छुरऽएषु ह्यन्वीग्निलश्चनसुऽद्धर्धुभुम्तुहिमन्युशो निहितम्विश्वह्रपमिति प्राणा वै युशो निहितम्बिश्वरूपम्प्राणानेनुदाह नुस्यासतऽऋषयः सप्त नीरऽ इति प्राणा वा ऋषयः प्राणानेतुदाइ ब्वागष्टमी ब्ब्रुह्मणा सम्बदानेति ब्वाग्च्यष्टमी ब्ब्रुह्मणा सम्वित्ते ॥ ५ ॥

तदेप श्लोको भवति-'' अर्वाग्विलश्चमस अर्ध्ववुध्नस्तस्मिन् यशो निहितं विश्व-रूपम् । तस्यासत ऋषयः सप्त तीरे वागष्टमी ब्रह्मणा संविदाना "-इति ॥ ४ ॥

अर्वाग्विलश्चमस अर्ध्वच्च इति । इदं तच्छिरः । एष हि अर्वाग्विलश्चमस अर्ध्वच्चाः ।तस्मिन् यशो निहितं विश्वरूपिमिति । प्राणा वै यशो निहितं विश्वरूपम् । प्राणानेतदाह । तस्यासत ऋषयः सप्त तीर इति । प्राणा वा ऋषयः । प्राणानेतदाह । वागष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति । वाक् हि अष्टमी ब्रह्मणा संवित्ते ॥ ५ ॥

चक्षि तेनेन्द्रोऽन्वायत्तः । ' अधरया ' अधस्तन्या ' वर्त्तन्या ' पक्ष्मणा ' एनं ' मध्यमं प्राणं ' पृथिवी ' ' अन्वायत्ता ' अधरत्वसामान्यात् । ' चौ: 'स्वर्गः उत्तरयोपरिमागस्यया ' वर्त्तन्या ' पक्ष्मणा ' अन्वायत्ता ' ऊर्घ्वत्वसामान्यात् । एवंविधोपास्तिफलमाह-नास्यान्नामिति । 'यः ' एवमुक्तप्रकारेण प्राणस्य अनुभूताः सता-क्षितीर्वेद । अस्योपासकस्यात्रं ' न क्षीयते ' ॥ ३ ॥

उक्ता रुद्रादिदेवताः प्राणोपासनात् वागाचात्मिका एव संरुक्ताः इति वागादय एवात्र रुद्रादिशब्दामिधेयाः इत्यभिप्रेयोक्तेऽर्थे मन्त्रसम्मतिमाह—तदेष श्लोको भवतीति । तत्तत्र एतस्मिनर्थे 'एष श्लोकः ' मन्त्रः 'भवति '। अर्व्वाग्विलश्चमस इत्यादिः, मन्त्रसमाप्तिद्योतक इतिशब्दः ॥ ४ ॥

तं मंत्रं प्रतीकप्रहणपूर्वकं, व्याकरोति : " अन्वीग्विलश्वमसऽ ऊर्ष्वबुध्नः " इत्यस्मिन्मंत्रभागे ' तत् ' प्राणस्य प्रत्याधानत्वेनोक्तं ' इदं ' प्रसिद्धं ' शिरः ' एव ' एषः ' ' अर्वाग्विलः ' अवाङ्मुखः ' ऊर्ध्ववुप्तः ' ऊर्धान सनः ' चमसः ' चमंत्यस्मिनिति व्युत्पत्या चमसः पात्रविशेष उक्तः। कथं । ' हि ' यस्मादेव शिरोक्रक्षपा-श्चगतः ' अर्वाम्बिलः ' अधःस्थितस्येव मुखस्य बिलरूपत्वात् शिरसो बुधाकारस्य उपरिमागे दृश्यमानत्वाच । तस्माच्छिर एव उक्तलक्षणश्चमसः । ' तस्मिन् ' शिरसि ' विश्वरूपं ' नानारूपं ' यशो निहितं ' स्थितम् । यथा सोमध्यमसे इति मन्त्रभागः। किं पुनस्तव्यशः ? ' प्राणाः ' श्रोत्रादयः सप्त पूर्वीकाः। तेषु प्रस्तता वागादयश्च 'वै ' प्रसिद्धं 'विश्वरूपं ' विषयाणामनेकत्वेन अनेकरूपं शब्दादिश्चानलक्षणं 'यशः ' शिरसि ' निहितम् '। अतः प्राणानेव एतदाश इति मन्त्रभाग आह । ' तस्य ' शिरोलक्षणस्य चमसस्य ' तीरे ' पार्श्वे " सप्त ऋषयः ' 'आसते' वर्तन्ते इति मन्त्रार्थः । 'प्राणाः' करणाश्रयाः परिसंदानकाः सप्त वायव एव ' ऋषयः '

(त्रऽ) इमावेव गोतमभरद्वाजो । (जाव) अयमेव गोतमोऽयमभरद्वाज-ऽइमावेव विश्वामित्रजमदग्रीऽअयमेव व्विश्वामित्रोऽयञ्जमदिम्रिरिमावेव व्यक्तिष्ठकर्यपावयमेव व्वितिष्ठोऽयङ्कर्यपो व्वागेवात्त्रिव्वाचा ह्यन्नमद्यते-ऽत्तिई वे नामेतद्यद्वित्रार्रेति सुर्व्वस्याना भवति सुर्व्वमस्यान्नम्भवति युऽएवम्बेद् ॥ ६॥

इति चतुर्दशे काण्डे चतुर्थप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीये प्रपाठके द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥ १४ (४) २।२॥ (५) २–२ ॥

इमानेव गोतमभरद्वाजी । अयमेव गोतमः । अयं भरद्वाजः । इमानेव विश्वामित्रजमदग्नी । अयमेव विश्वामित्रः । अयं जमदग्निः । इमानेव वसिष्ठकरूपणे । अयमेव वसिष्ठः । अयं करयणः । वागेवात्त्रिः । वाचा हि अन्नमद्यते । अत्तिर्ह वै नामैतत् । यद्तित्ररिति । सर्वस्यात्ता भवति । सर्वमस्यानं भवति । य एवं वेद् ॥ ६ ॥

प्रसिद्धकाषिकदेषां शब्दादिविषयद्रष्टृत्वात् तदाश्रयत्वेन तद्रूपत्वाद्दा ऋषित्वम् । अतः प्राणानेतन्मंत्रवाक्यमाह— 'त्रहाणा 'त्रहाराव्दराशिना वेदेन सह 'संविदाना 'संसर्गं गच्छन्ती शब्दराशिमुचारयन्ती 'वाक् अष्टमी ' अष्टसंख्यापूरणी । इति मन्त्रेणोक्तेऽथे त्राह्मणं हेतुमाह—वाग्र्यीति । 'हि ' यस्मादष्टमी 'वाक् ' 'त्रहाणा ' वेदेन सह 'संवित्ते 'संद्धर्गं प्राप्नोति । वक्तृत्वाकृत्वभेदेन द्विधा वागिष्टा । तत्र वक्तृत्वेनाष्टमी । सप्तमी च अक्तृत्वेन हत्यविरोध इति भावः ॥ ९ ॥

के ते प्राणा ऋषय इत्यपेक्षायामाह-इमावेवेति । ' हमी ' प्रसिद्धावेव कर्णी ' गोतमभरद्दाजी ' ' अयमेव ' दिक्षणः कर्णः ' गोतमः '। अयमेवोत्तरः कर्णः ' भरद्वाजः '। विपर्ययेण वा। तथा चक्षुची उप-दिशतुवाच ' हमावेव विश्वामित्रजमदग्नी '। ' अयमेव ' दिक्षणश्चक्षुविश्वामित्रः । अयमेवोत्तरं चक्षुर्जमदग्निः । विपर्ययेण वा। ' हमावेव ' नासापुटी ' वसिष्ठकश्यपी '। ' अयमेव ' दिक्षणो नासापुटः ' वसिष्टः '। ' अयमेवोत्तरो नासापुटः ' कश्यपः '। विपर्ययेण वा। ' वागेवात्रिः '। अदनित्रयायोगात् ' अत्रिः '। ' हि ' यस्मात् ' वाचा ' ' अत्रम्यते ' मक्ष्यते । तस्माद्वः " अत्तिः '' हि ' ह वै ' प्रसिद्धं ' नाम एतत् '। अनुत्वादित्तरिति । अत्तिरेव सत् ' यत् अत्रिरिति ' श्रुत्या व्यपदिश्यते नाम । तत्परोऽश्वेणैव । " परोऽश्विष्ठाऽ हव हि देवाः '' ( ) हत्युक्तत्वात् । संपति अत्रिनिर्वचनित्रज्ञानस्य प्राण यायात्म्यवेदनस्य च फलमाह—सर्वस्थात्तेति । ' यः ' एवमुक्तं अत्रिनिर्वचनं प्राणयायात्म्यं च ' वेद '। स मध्यमः प्राणो भूत्वा आधानप्रत्याधानगतः सर्वस्यात्रजातस्यात्ता मोक्तैव ' भवति '। न मोज्यम् । सर्वमस्योपा-सक्तस्यात्रं ' भवति '। मोज्यम् व्यावर्तत हत्यर्थः ॥ ई ॥

इति श्रीह्रषीकेशब्रह्मभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपिरव्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभवगवतः इतौ माध्यंदिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायाम् आद्ये मधुकाण्डे द्वितीयेऽध्याये द्वितीयं शिशुब्राह्माह्मणं सर्वोक्तवाह्मणं वां परिसमाप्तम् (॥१४॥(५)॥२॥२॥)

द्वे वाव ब्बुझणो रूपे । यूर्जुञ्चेनु।यूर्तञ्च मुत्र्यञ्चामृतञ्च स्थितञ्च युच सञ्च त्यञ्च ॥ १ ॥

वदेवन्मूर्त्तम् । (र्त्तेषु) यदन्यद्रायोश्चान्त्रारिक्षाचैतन्मुर्त्यमेतृत्स्थितमे-तत्सत् ॥ २ ॥

( तु ) तुस्येतुस्य मूर्त्तस्य । ( स्ये ) एतुस्य मुर्त्यस्येतुस्य स्थितुस्ये-तुस्य सतुऽएष उस्रो यऽएष तुपति सुत्रो ह्येष रसः ॥ ३ ॥

## मूर्तामूर्तब्राह्मणम् ।

द्वे वार ब्रह्मणो रूपे-मूर्त चैवामूर्त न । मत्ये चामृतं च । स्थितं च यस । सच त्यच ॥ १ ॥ तदेतन्मुर्ते यदन्यत् वायोश्चांतरिक्षाच । एतन्मर्त्यम् । एतत् स्थितम् । एतत्सत् ॥ २ ॥ तस्यैतस्य मूर्तस्य, एतस्य मर्त्यस्य, एतस्य स्थितस्य, एतस्य मत एप रसः। य एप तपति। सतो हि एवं रसः ॥ ३ ॥

अथ क्यमेशं प्राणानां सत्यत्वं कथं षा ततोऽध्यात्मनः सत्यत्वं इति जिज्ञासायां कार्यकारणात्मकानां सत्यानां पञ्चभूतानां स्वरूपावधारणार्थं मूर्त्तामूर्तत्राक्षणं प्रवर्तते - द्वे वावेति । यदपोहद्वारेण " नेति नेति " इत्यादिना निर्दिधारियिवितं त्रहा तस्य त्रहाणो मायामये 'हे वाव 'हे एव 'रूपे'। रूप्यते ज्ञाप्यते अरूपं परं ब्रह्म याम्यां अविद्याऽध्यारोपणाभ्यां ते रूपे । के ते इत्यत आह-मूर्तञ्चेनामूर्तञ्चेति । मूर्तामूर्त्तयोः प्रत्येकं अर्थप्रतिपादकानि विशेषणान्याह- मर्स्यं च ' मरणधर्मि । ' अमृतञ्च ' तद्विपरातम् । ' स्थितञ्च '-स्थास्तु परिन्छिनमिति यावत् । 'यच '-एति न्याप्नोतीति यत् 'अपरिन्छिनं ' स्थितविपरीतम् । 'सच ' प्रत्य-क्षेणोपलन्यमानासाधारणधर्मवत् । 'त्यच '-अत् तद्विपरीतम् ! 'त्यत् ' इत्येव सर्वदा परोऽश्वाऽभिधा-नार्हम् ॥ १ ॥

के ते मूर्तामूर्ते कस्य वा कानि विशेषणानि इति विशेषो न ज्ञायते इत्यत आह्-तदेतनमूर्त्तमिति । ' यत् वायोधांतरिक्षाच '-भूतद्वयात् धन्यत्परिशिष्टं पृथिव्यादि भूतत्रयं 'तत् मूर्तं ' मूर्च्छितावयवं इतरेतरानुप्रविष्टा वयवं घनं संहतमित्यर्थः । अत एव 'एतत् ' भूतत्रयं-' मर्सं ' मरणवर्मि अत एव 'एतत् स्थितं ' परिच्छि-स्नम् । अत एव 'एतत् सत् ' विशेष्यभाणासाधारणवर्मवतः । चतुर्णां धर्माणां अन्योऽन्याव्यभिचारातः यथेष्टं विशेषणविशेष्यभावो हेतुहेतुमद्भावश्च निश्चेतव्यः ॥ २ ॥

उक्तविरोषणचतुष्टयवतो भूतत्रयस्य सारिष्ठं कार्यं विरोषणानुवादपूर्वकमाह-तस्यैतस्य मृर्तस्यैतस्य स्थितस्येतस्य सत इति । विशेषणविशिष्टस्य भूतत्रयस्य 'एष रसः ' सारः । कोऽसौ १ 'यऽएषः ' मण्डललक्षणः सविता ' तपति ' । तत्र हेतुः ' हि ' यसमात् मूर्तीदिविशोषणचतु ष्ट्यं मण्डले अवसीयते तस्मात्—' सतः ' सदादि चतु श्यि विशेषणविशिष्टस्य भूतत्रयस्य ' एषः ' मंडलभूतः 'रसः ' सारः । एतद्य-आविदैविकस्य कार्शत्मकस्य ब्रह्मणो रूपम् ॥ १ ॥

(सोऽथा ) अथामूर्तम् । ( म्वा ) व्वायुश्वान्तुरिक्षञ्चेतुद्मृतमेतद्य-देतत्त्यम् ॥ ४ ॥

(त्यन्त ) तुरुयतस्यामूर्तास्य । (स्य ) एत्रस्यामृतस्येतस्य चतुऽएत्स्य त्युरुयेष उसो खुऽएपुऽएत्रिमनमुण्डले पुरुषस्त्युरुय ह्येष उसऽइत्यधि-देवतम् ॥ ५ ॥

(म) अथाध्यातमुम् । (मि) इडमेनु मूर्त्ती खदन्यत्राणाच बुश्चायम-न्तुरात्मन्नाकाशुऽएतन्मुर्त्यमेतुतिस्थतुमेतत्सत् ॥ ६ ॥

( तु ) तुस्यैतुस्य मूर्तुस्य । ( स्ये ) एतुस्य मुर्त्यस्यैतुस्य स्थितुस्यै-तुस्य सतुऽएष रुसो यज्ञक्षुः सुतो ह्येष रसः ॥ ७॥

(सोऽथा) अथामूर्त्तम्। (म्प्रा) प्राणुश्च बुश्चायुमन्तुराऽऽत्मुन्नाकागुऽ एतुद्मृतमेतग्रदेतत्त्यम्॥ ८॥

अथामूर्तम् । वायुश्चांतिरिक्षं च । एतत् अमृतम् । एतत् यत् । एतत् त्यम् ॥ ४ ॥ तस्येतस्यामूर्तस्य, एतस्यामृतस्य, एतस्य यतः, एतस्य त्यस्य एप रसः । य एप एतस्मिन् मंडले पुरुषः । त्यस्य हि एप रसः । इत्यधिदेवतम् ॥ ५ ॥

अथाध्यात्मम् । इदमेव मूर्तम् । यद्न्यत् प्राणाच । यश्चायमंतरात्मन्नाकाशः । एतत् मर्त्यम् । एतत् स्थितम् । एतत्सत् ॥ ६ ॥

तस्यैतस्य मूर्तस्य, एतस्य मर्त्यस्य, एतस्य स्थितस्य, एतस्य सतः, एष रसः । यत् चेश्चः । सत्तो ह्येष रसः ॥ ७ ॥

अथामृर्तम् । प्राणश्च । यश्चायमंतरात्मन्नाकाशः । एतद्मृतम् । एतद्यत् । एतत् त्यम् ॥ ८ ॥

अयेदानीममूर्त्तमुच्यते—' वायुश्चान्तारक्षं च 'यत्पारशिषतं भूतद्वयं—' एतत् ' ' अम्र्त्तै ' म्र्त्तविपरीतं इक्षणो रूपम् । शेषं पूर्ववत् ॥ ४॥

'एतस्य ' अमृत्तीदिचतुष्टयिवशेषणविशिष्टस्य भूतद्वयस्य 'एष रसः '। कोऽसौ १ 'य एषः ' 'एत-स्मिन् मण्डले पुरुषः ' कारणात्मको हिरण्यगर्भः प्राणः । तत्र हेतुः, 'हि 'यस्मात् तस्यामूर्त्तस्य 'एषः ' मण्डलस्यः पुरुषः 'रसः ' पूर्ववत् सारिष्टः । एतज्ञाधिदैविकस्य कारणात्मकस्य ब्रह्मणो रूपम् । एवमुक्तमाधि-दैविकं विभागमुपसंहरति—इत्यधिदेवतमिति ॥ ९ ॥

अथाध्यात्ममिति । अथानंतरं मूर्त्तामूर्त्तयोरघ्यात्मं विभाग उच्यते । तत्र ' इदमेव ' ' मूर्त्ते ' कि ! ' यत् ' ' प्राणाच ' शरीरस्थात् उछ्वासात्मकात् वायोः ' यश्चायमंतरात्मन् ' अभ्यंतरे आत्मनि ' आकाशः ' तस्माच ' अन्यत् ' शरीरारंमकं भूतत्रयं । एतन्मन्यं प्रित्यादि पूर्वेण समानम् ॥ ६ ॥

" एतस्य सत एष रसः यत् चक्षुः " इति । औध्यात्मिकस्य शरीरारंभकस्य कार्यस्य 'एष रसः ' सारः । तेन हि सारेण समस्तिमिदं शरीरं सारवत् । यथा अधिदेवतमादित्यमण्डलेन ॥ ७ ॥

एवमाध्यात्मिकस्य कार्यात्मकस्य ब्रह्मणो रूपं निरूप्य कारणात्मकस्य रूपं निरूपयितुमाह-अथामूर्त्तामिति ।

( त्यन्तु ) तुस्येतस्यामूर्तस्य । (स्ये ) एतस्यायृतस्येतस्य मतुऽ एतस्य त्यस्येष रस्रो बोऽयुन्दक्षिणेऽक्षन्युक्षषस्त्यस्य इयेष रसः ॥ ९ ॥

(स्तु) तस्य हैतस्य पुरुषस्य रूपम्। (पँछ) खुथा माहारजनम्बासो युथा-ऽऽपाण्ड्वाविकं खुथेन्द्रगोपो खुथाऽग्न्यार्चिर्म्युथा पुण्ड्रीकं खुथा सकृद्विद्यु-चुथुँ सकृद्विद्युत्तेव ह वा ऽअस्य श्रीभर्भवित युऽएवम्बेद् ॥ १०॥

( दा ) अथात ऽआदेशः । ( शो ) नेति नेति न ह्येनस्मानिति नेत्यन्य-

तस्येतस्यामूर्तस्य, एतस्यामृतस्य, एतस्य यतः, एतस्य त्यस्य एव रसः । यः अयं दक्षिणेऽभन्पुरुषः । त्यस्य ह्येष रसः ॥ ९ ॥

तस्य हैतस्य पुरुषस्य रूपम् । यथा माहारजनं वासः । यथा आपाण्डु आविकम् । यथेन्द्र-गोपः । यथा अग्न्यिन्धः । यथा पुण्डरीकम् । यथा सकृद्विद्युत्तम् । सकृद्विद्युत्तेव ह वा अस्य श्रीर्भ-वित । य एवं वेद ॥ १० ॥

अथात आदेशः । नेति नेति । न हि एतस्मादिति । नेत्यन्यत्परमस्ति । अथ नामधेयं सत्यस्य सत्यमिति । प्राणा वै सत्यम् । तेषामेष सत्यम् ॥ ११ ॥

अथाधुना ' प्राणश्च यश्वायमन्तराऽऽत्मन् ' शरीरे—' आकाशः ' पूर्वोक्तः तत् अमूर्तरूपं परिशेषितं भूतद्वयं अन्यत् पूर्ववत् ॥ ८ ॥

' एतस्य त्यस्य ' ' एष रसः '-सारः-' योऽयं दक्षिणेऽक्षन् '-दिक्षणेऽिहण ' पुरुषः ' लिंगशरीरात्मा इत्यर्थः ॥ ९ ॥

अथास्य कारणात्मनो वासनामयं रूपं निरूपितुमाह—तस्य हैतस्येति । तस्याधिदैविकस्य पुरुषस्य प्रकृतस्य लिङ्गात्मनः ' ह ' किल एतस्याध्यात्मिकस्य लिङ्गपुरुषस्य मनसो वासनामयमिदं रूपम् । ' यथा ' लोके महारजनं हरिद्रा तया रक्तं 'माहारजनम्' 'वासः ' वल्लम् । एवं ह्यादिविषयसंयोगे सित तादशं रंजनाकारं चित्तस्य वासनारूपं उत्पचते—येनासौ पुरुषो रक्त इत्युच्यते बल्लादिवत् । 'यथा' च लोके ' आपाण्डु आविकं ' अविरद्माविकं कर्णादि ' आपाण्डु रं ' भवित तथा अन्यद्वासनारूपम् । ' यथा ' च लोके—' इन्द्रगोपः ' वर्षाकाले कीटविशेषः कौसुंभवत् अलंतरक्तो भवित । एवमेवारय वासनारूपम् । किचत् विषयविशेषापेक्षया रागस्य तारतम्यं किचत् पुरुषचित्तवृत्रयपेक्षयेति बोध्यम् । 'यथा'—लोके—'अन्यर्चिः'मास्वरं भवित—तथा किचत् कस्यचिद्वासनारूपम् । ' यथा ' च लोके—' 'सङ्गद्विद्युत्ते' सङ्गद्विद्योत्तेनं सर्वतः प्रकाशकं भवित । तथा ज्ञानप्रकाशविद्वस्यपेक्षया कस्यचिद्वरण्यगर्भारेवीसनारूपपुपपायते सस्वादितारतम्यादिति आवः । चरमोक्तिहरण्यगर्भवासनारूपपेपासनप्रलमाह—सङ्गद्विद्युत्तेवित । एवं यथोक्तं यत्तु वासनारूपमंते अभिहितं सङ्गद्वियोतनिमिवेति तत् किल हिरण्यगर्भस्य अन्याङ्गतात्पादुर्भवतः तिद्वत् सङ्गदेव व्यक्तीमवतीति । तत् तदीयं हिरण्यगर्भस्य दासनारूपं यो वेद । अस्योपासकस्य 'सङ्गद्विद्युत्तेव ' एवं सत्यस्येति षष्ठवंतस्य स्थूलसूक्षमप्रवासकं हेयमूतं सत्यव्यव्दस्यार्थं व्याख्याय—उपादेयभूतप्रथमांतस्यएवं सत्यस्येति षष्ठ्यंतस्य स्थूलसूक्षमप्रवासकं हेयमूतं सत्यशब्दस्यार्थं व्याख्या—उपादेयभूतप्रथमांतस्य-

रष्टरमस्त्युथ नामधेयथ्रँ सत्त्यस्य सत्त्यमिति प्राणा है सत्त्यन्तेषामेषु सत्त्यम् ॥ ११ ॥

इति चतुर्द्शे काण्डे चतुर्थप्रपाठके बृहद्रारण्यकोपनिषदि द्वितीये प्रपाठके तृतीयं ब्राह्मणम् ॥ १४ (४) २।३ ॥ (५) २–३ ॥

मैत्रेयीति स होवाच याज्ञवल्क्यः । (ऽ) उद्यास्यन्याऽअरेऽहमस्मा-रस्थानादस्मि हुन्त तेऽनुया कात्यायन्याऽन्तङ्करुवाणीति ॥ १ ॥

### मैत्रेयीबाह्मणम् ।

मैत्रेयीति स होवाच याज्ञवल्क्यः । उद्यास्यन् वा अरे अहमस्मात् स्थानादस्मि । हंत ते अनया कात्यायन्या अंतं करवाणीति ॥ १ ॥

शन्दार्थव्याख्यानायेदमारम्यते—अयात आदेश इति । 'अथ' सत्यस्य स्कूपनिर्देशानंतरं—' यत्सत्यस्य सत्यं ' तदेव अवशिष्यते यस्मात् अतस्तसमात्तस्य सत्यस्य ब्रह्मणः " नेति नेतित्येवमादेशः" निर्देशः । तथाच—नेति नेतीति वीप्तया गूर्तामूर्ततद्वासनात्मिकाविद्यात्कार्थतद्मावादिस्विनिषेधाविष्यत्वेन च तत्साक्षित्वेन च साक्षात् ब्रह्म निर्देष्टं भवति । ' तस्य ' निष्विषकस्य निःसाक्षिकस्य च निषेधासंभवात् । नतु—कस्मादेवं ब्रह्म निर्दिश्यते इत्यतं आह—न ह्येतस्मादिति । विषयीकर्तव्याः यावतः पदार्थाः ते सर्वे नकारद्वयस्य विषयाः संतो निर्दिश्यंते इति कृत्वा नेति नेतीत्येतस्मादन्यत् अन्यतरत् निर्देशनं ' हि ' यस्मात् नास्ति । तस्माद्यमेव निर्देशो ब्रह्मणः । यया प्रामो रमणीय इत्युक्ते राष्ट्रनिविष्टरमणीयसर्वप्रामसंप्रहः एवं प्रकृतेऽिष नेति नेतीति वीप्तया व्यासव्यसर्वप्रकारसंप्रह इति भावः । " तस्योपनिषदिति " प्रतिज्ञातं उपसंहति—अय नामधेयमिति । यन् उक्तप्रकारेण परमार्थसत्यं परं ब्रह्मव—' अथ ' अतः युक्तमुक्तं ब्रह्मण उपनिषदिति नामधेयमभिष्ठानम् । नामैव नामधेयम् । कि तत् ! सत्यस्य सत्यस्य सत्यस्य सत्यस्य सत्यस्य सत्यस्य सत्यस्य सत्यस्य सत्विष्टि प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम् ' इति व्याख्यातार्थम् ॥ १९ ॥

इति श्रीह्रवीकेशम्हाभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-ब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथवाहाणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहद्वारण्यक-टीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां आये म्युकांण्डे द्वितीयेऽध्याये तृतीयं मूर्ता-मूर्तवाहाणं परिसमासम् ॥ १४ ( ९ ) २—३ ॥

" दसवाला किहीत " दितीये अध्याये ब्रह्मविद्याविषयं प्रत्यगात्मानं " ब्रह्म ते ब्रवाण, व्येव त्वा अपयि-ध्यामि " इति च प्रस्तुत्य तद्ब्रह्म एकमद्भ्यं सर्वविद्योषशृत्यं कियाकारकफलस्वभावसत्यवाच्याशेषभूतधर्मप्रतिषेध-द्वारेण-" नेति नेति " इति विद्यापितम् । अस्या ब्रह्मविद्याया अङ्गत्येन संन्यासविधित्सयेव आख्यायिका-रूपं मैत्रेयीब्राह्मणमारभ्यते—मैत्रेयीति होवाचेति । ' याद्ववत्स्यः ' नाम ऋषिः ' ह ' किल ' मैत्रेयि ! इति ' स्तां भार्यां आमन्त्र्योवाच । कि १ ' अरे ' हे मैत्रेयि ! ' अहं ' ' अस्मात् ' गार्हस्थ्यात् रयानादाश्रमात् ' उद्यास्तन् वै ' ऊर्धं पारिब्राज्याख्यमाश्रमान्तरं यास्यत्रेव ' अस्मि ' भवामि । अतः ' हंत ' ' ते ' तब अनु-

सा होवाच मेत्रेयी । युन्मऽइयुम्भगोः सुर्वा पृथिवी विवत्तेन पूर्णा स्यात्कथन्तेनामृता स्यामिति नेति होवाच याज्ञवल्कयो युथैवोपकरण-वताओवितन्त्रथेव ते जीवितु एँ स्यादमृतत्वस्य तु नाज्ञाऽस्ति विवत्तेनेति॥ २॥

सा होवाच मैंत्रेयी। बेनाहन्नामृता स्याङ्किमहन्तेन कुर्ब्या यदेव अग-वान्वेद तुदेव मे ब्रहीति ॥ ३॥

सु होवाच याज्ञवल्कयः। प्रिया बतारे नः सती प्रियमभाषसऽएह्या-स्स्व व्वयाख्यास्यामि ते व्वयाचक्षाणुस्य तु मे निदिध्यासस्वेति ख्रवीतु अगवानिति॥ ४॥

सा होवाच मैत्रेयी । यत् मे इयं भगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात् । कयं तेनामृता स्यामिति । नेति होवाच याज्ञवल्क्यः । यथैवोपकरणवतां जीवितम् । तथैव ते जीवितं स्यात् । अमृत-त्वस्य तु नाज्ञाऽस्ति वित्तेनेति ॥ २ ॥

सा होवाच मैत्रेयी । येनाहं नामृता स्याम् । किमहं तेन कुर्याम् । यदेव भगवान् वेद । तदेव मे ब्रहीति॥ ३॥

स होवाच याज्ञवलक्यः । प्रिया वत अरे नः सती प्रियं भाषसे। एहि । आस्ख । व्याख्यास्यामि ते । व्याचक्षाणस्य तु मे निदिध्यासस्वेति । ब्रवीतु भगवानिति ॥ ४ ॥

र्मातं प्रार्थयामीत्यर्थः । किञ्च अन्यत् 'ते 'तव ' अनया ' द्वितीयया भार्यया ' कात्यायन्या ' सह ' अन्तं ' विच्छेदं 'करवाणि ' द्रव्यविभागं कृत्वा वित्तेन युवां संविभज्य गमिष्यामीति भावः ॥ १ ॥

<sup>&#</sup>x27; सा ' एवमुक्ता ' मेत्रेयी ह उवाच '। ' मगोः ' भगवन् ! ' मे ' महां ' यत् ' यदि ' इयं ' सर्व-सागरपरिखा ' पृथिवी ' ' वित्तेन ' धनेन 'पूर्णा स्यात्' । तदा ' कथं १ ' किं तेन पृथिवीपूर्णवित्तसाध्येनाप्ति॰ होत्रादिकम्मिणा अहं ' अमृता ' अमरणधार्मणी मुक्ता ' स्यां ' भवेयम् ' इति ' प्रश्ने कृते ' नेति ' नैव अमृता स्या इत्युत्तरं ' ह ' किल ' याज्ञत्रक्यः ' उवाचोक्तवान् । किं ताईं वित्तेन भवेदित्यत आह—यथैवेति । ' यथैव ' लोके ' उपकरणवतां ' साधनसंपत्तियुक्तानां ' जीवतं ' सुखोपभोगसंपत्त्या कालक्रमणं ' तथैव ' तद्वदेव 'ते 'तव ' जीवितं स्यात् '। 'न तु 'पुनः ' वित्तेन ' वित्तसाध्येन कम्मीणा ' अमृतत्वस्य ' मोक्षस्य 'आशा ' तृष्णा ' अस्ति '। आशाऽपि न कर्तन्येति भावः ॥ २ ॥

<sup>&#</sup>x27; सा ' एवमुक्ता ' मैत्रेयी ह ' प्रत्युवाच । यदांव ' येनाहममृता न स्याम् ' ' तेन ' वित्तेन ' अहं कि कुर्याम् । किंतु 'यदेव' केवलममृतत्वसाधनं 'भगवान् 'ज्ञानसंपन्नो भवान् 'वेद 'विजानाति । 'तदेव' अमृतत्वसाधनं ' मे ' मह्यं ' बृहि इति ' उपदिशेत्यर्थः ॥ ३ ॥

एवं वित्तसाध्ये अमृतत्वसाधने प्रत्याख्याते स्वाभिप्रायसंपत्तौ तुष्टः 'सः ' ' ह माइ३त्क्य उवाच '।

सु होवाच याज्ञवल्क्यः। (ल्क्यो ) न वाऽअरे पृत्यः कामाय पतिः प्त्रियो ावत्यात्मनस्त कामाय प्रतिः प्त्रियो भवति न वाऽओर जायायै कामाय जाया प्रिया भवत्यातमनस्त कामाय जाया प्रिया भवति न वाऽअरे प्रज्ञाणाङ्कामाय प्रजाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्त कामाय प्रजाः प्त्रिया भवन्ति न वाऽअरे व्वित्तस्य कामाय व्वित्तस्त्रियमभवस्यातमुनस्त कामाय विनुम्प्रियम्भवति न वाऽ अरे व्यक्षणः कामाय व्यक्ष विप्रयम्भव-त्यातम्बर्कतः कामाय ब्बह्म प्रियम्भवति न वाऽअरे क्षञ्चरय कामाय क्षञ्चित्रयुम्भवत्यातम् नस्त कामाय क्षञ्चित्रयुम्भवति न वाऽअरे लोकानाङ्कामाय लोकाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय लोकाः ष्प्रिया भवन्ति न बाऽअरे देवानाङ्कामाय देवाः ष्प्रिया भवन्त्यातमुनस्तु कुामाय देवाः प्रिया भवन्ति न वाऽअरे भूतानाङ्कामाय भूतानि ष्प्रियाणि भवन्त्यात्मुनस्तु कामाय भृतानि ष्प्रियाणि भवन्ति न वाऽअरे सुर्वस्य कामाय सुर्विभ्वयुम्भवत्यातम्तु कामाय सुर्व-म्त्रियम्भवत्यात्मा वाऽअरे इष्टुच्यः श्रोतुच्यो मन्तुच्यो निदिध्यासितुच्यो मैत्रेय्यातमुनो वाऽअरे दर्जनेन अवणेन मत्या व्विज्ञानेनेद्र्ये सुर्व-म्बिदितम् ॥ ५॥

स होवाच याज्ञवल्वयः । न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति । आत्मनस्त कामाय पतिः प्रियो भवति । न वा अरे जायायै कामाय जाया प्रिया भवति । आत्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवति । आत्मनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भवंति । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवति । आत्मनस्तु कामाय वित्तं प्रियं भवति । न ना अरे ब्रह्मणः कामाय ब्रह्म प्रियं भवति । आत्मनस्तु कामाय ब्रह्म प्रियं भवाति । न वा अरे

<sup>&#</sup>x27; अरे ' मैत्रेयि ! ''वत ' इत्यनुकंपायां ' नः ' अस्माकं पूर्वमिष ' प्रिया सती ' इष्टा भवती त्वं इदानीमिष ' प्रियमेव भाषसे '। अतस्त्वं ' एहि ' आगच्छ । ' आस्त्व ' उपनिश । यत् ते तव इष्टं अमृतत्वसाधनं आत्म-ज्ञानं तत् ' व्याख्यास्यामि ' कथयिष्यामि । ' व्याचक्षाणस्य ' तु व्याख्यानं कुर्वतः ' मे 'मम वाक्यानि अर्थतः ' निदिध्यासस्व ' निश्चयेन ध्यातुमिच्छेति । याज्ञवल्क्येनैत्रमुक्ता मैत्रेयी ' नवीतु भगवान् ' इति प्रत्यवाचत्यर्थः ॥ ४ ॥

<sup>&#</sup>x27;स याश्ववन्त्रयः' अमृतत्वसाधनं वैराग्यसुपदिदिक्षुः जायापतिपुत्रादिभ्यः सक्रष्कसुखसाधनेभ्यः तत्संन्यासविराग-मुत्पादयनुवाध । ' अरे ' गैत्रेयि ! 'वै' प्रसिद्धं एतछोके यत् ' पत्युः ' भर्तुः ' कामाय ' प्रयोजनाय जायायाः

(म्ब)ब्रह्म तम्पुरादात्। ( द्यो ) योऽन्युत्रात्मुनो ब्ब्रह्म ब्वेद क्षत्त्रन्तम्पुराद्या-चोऽन्यवात्मनः क्षत्त्रम्वेद लोकास्तम्पुरादुक्याँऽन्यवात्मनो लोकान्वेद देवास्तम्प्रादुक्योंऽन्यत्रात्मनो देवान्वेद भूतानि तम्प्रादुक्योंऽन्यत्रात्मनो भूतानि व्वेद सुर्वन्तमपुराद्यायोऽन्यत्रात्मनः सर्वम्बेदेदम्ब्रसेदुङ्शत्त्रमिमे कोकाऽइमे देवाऽइमानि भूतानीद्रथ् सन्वे यद्यमात्मा ॥ ६॥

क्षत्त्रस्य कामाय क्षत्त्रं प्रियं भवति । आत्मनस्तु कामाय क्षत्त्रं प्रियं भवति । न वा अरे लोकानां कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति । आत्मनस्तु कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे देवानां कामाय देवाः प्रिया भवन्ति । आत्मनस्तु कामाय देवाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे भूतानां कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्ति । आत्मनस्तु कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्ति । न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वे प्रियं भवति । आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवति । आत्मा वा और द्रष्टव्यः श्रीतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः । मैत्रेयि ! आत्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन मत्या विज्ञानेनेदं सर्वे विदितम् ॥ ५ ॥

ब्रह्म तं परादात् । योऽ न्यत्रात्मनो ब्रह्म वेद् । क्षत्त्रं तं परादात् । योऽन्यत्रात्मनः क्षत्त्रं वेद् । लोकास्तं पराद्वः । योऽन्यत्रात्मनो लोकान् वेद । देवास्तं पराद्वः । योऽन्यत्रात्मनो देवान् वेद । भूतानि तं परादुः । योऽन्यत्रात्मनो भूतानि वेद् । सर्वे तं परादातु । योऽन्यत्रात्मनः सर्वे वेद् । इदं ब्रह्म । इदं क्षत्त्रम् । इमे लोकाः । इमे देवाः। इमानि भूतानि । इदं सर्वम् यत् अयमात्मा ॥ ६ ॥

'पतिः' 'प्रियो न भवति' । किं ताहिं 'आत्मनस्तु कामाय' प्रयोजनायैव भार्यायाः ' पतिः प्रियो भवति' । तथा ' न वा अरे जायाये ' इत्यादि समानम् । रोषं तु प्रसिद्धार्थम् । ' न वा अरे सर्वस्य कामाय ' इति । सर्वप्रहण्-मुक्तानुक्तार्थम् । तस्माल्लोकप्रसिद्धमेतत् । आत्मैव प्रियो नान्यदिति । " तदेतत् प्रेयः पुत्रात्" ( श. प. वृ. उ. १।२।१९) इत्युपन्यस्तम् । तस्यैत द्वृत्तिस्थानीयं प्रपञ्चितम् । तस्मात् आत्मप्रीतिसाधनत्वात् अन्यत्र गौणी प्रीतिः । आत्मन्येव मुख्या । तस्मादरे मैत्रेयि ! परमप्रेमास्पदभूतः 'आत्मा वै' आत्मेव ' द्रष्टव्यः' दर्शनविषयमापादियतव्यः । केनोपायेनेत्यत आह-श्रोतव्य इति । 'श्रोतव्यः ' पूर्वं आचार्यत आगमतश्च । पश्चात् 'मन्तव्यः ' तर्कतः । ततः ' निदिध्यासितव्यः ' निश्चयेन ध्यातव्यः । एवं हि श्रवणमनननिदिध्यासनेन टढीकृतेन 'आत्मनो वै दरीनेन' साक्षात्काररूपेण .' इदं सर्वं ' स्थावरजङ्गमात्मकं अनात्मभूतमखिलं विदितमेव बिजातमेवेति ॥ ९ ॥

ननु-कथमस्मिन् विदिते धन्यत्सर्वं विदितं भवेत् इत्याशङ्कायां आत्मव्यतिरेकेणान्यस्यामावात् इति दर्श-थितुमाह-ब्रह्म तिमिति । 'यः ' कोऽपि 'आत्मनः ' सकाशात् ' अन्यत्र ' पार्थक्येन ' ब्रह्म ' ब्राह्मण-जाति ' वेद ' मन्यते । तमयथार्थदर्शिनं पुरुषं ' ब्रह्म ' ब्राह्मणजातिः ' परादात् ' परादध्यात् पराकुर्यात् क्षेत्रल्यासंबंधिनं कुर्यात् । अयमनात्मस्वरूपेण मां पश्यतीत्यपराधादिति भावः । परमात्मा हि सर्वेषामात्मा । तथा- 'क्षत्त्रं 'क्षत्रियजातिः ' तं परादात् ' इत्याद्युक्तं सर्वं पूर्ववत् । उक्तं सर्वमनूद्य तस्यात्मानतिरिक्तत्व-मित्युपसंहरति—इदं ब्रह्मेत्यादिना। 'यदयं 'योऽयमात्मा ' द्रष्टव्यः श्रोतब्यः ' इति प्रकृतः । स एवदं सर्वे

स थुथा दुन्दुभेईन्युमानस्य । न बुाह्याञ्छुब्दाञ्छक्तुयाद्य्रहणाय दुन्दु-भेस्तु ग्युहणेन दुन्दुभ्याघातुस्य वा राब्दो गृहीतः ॥ ७ ॥

सु यथा व्वीणिय व्वासमानाये । न बाह्याञ्छ्व्दाञ्छक्नुयाद्यहणाय व्वीणाये तु ग्यहणेन व्वीणावाडुस्य वा शुब्दो गृहीतः ॥ ८॥

स युथा शङ्खस्य ध्मायुमानस्य । न बाह्या॰छुन्दा॰छक्नुयाद्युह्णाय शङ्खस्य तु ग्युह्णेन शङ्खध्मुस्य वा अन्दो गृहीतः ॥ ९ ॥

स यथा हुंदुभेईन्यमानस्य न बाह्यान् शब्दान शक्तुयात् ग्रहणाय । दुंदुभेस्तु ग्रहणेन दुंदु-भ्याबातस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ७ ॥

स यथा दीणायै वाद्यमानायै न दाह्यान् शब्दान् शक्तुयात् ग्रहणाय । वीणायै तु ग्रहणेन वीणादादस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ८ ॥

स यथा शंखस्य ध्मायमानस्य न वाह्मान् शब्दान् शक्तुयात् ग्रहणाय । शंखस्य तु ग्रहणेन शंखध्मस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ९ ॥

उक्तमनुक्तं च । न ततः पृथगस्तीत्यर्थः । यस्मादात्मनो जायते आत्मन्येव लीयते आत्ममयं च स्थितिकाले एवमात्मन्यतिरिक्तं किमपि नास्तीति भावः ॥ ६ ॥

कयं ? पुनारिदानीमिदं सर्वमात्मैवेति ग्रहीतुं शक्यते इत्याशंकायां घटः एउरतीत्यादिप्रत्ययमाश्रित्य चिन्माः त्रानुगमात् सर्वत्र चित्त्वरूपतैवेति गम्यते । यत्त्वरूपव्यतिरेकेण यस्याग्रहणं तस्य तदात्मकत्वमेवेति व्यातौ ध्ष्टांतत्रयमाह—स यथा दुन्दुभेः इति । 'सः ' इति दृष्टांतः । यथा लोके 'दुन्दुभेः ' भेर्यादेर्हन्यमानस्य दृण्डादिना ताड्यमानस्य 'बाह्यान् 'बहिर्भृतान् शब्दान् शब्दविशेषान् दुन्दुभिशब्दसामान्यानिकृष्टान् दुन्दुभिशब्दविशेषान् उच्चनीचादीन् 'ग्रहणाय 'ग्रहीतुं न शक्तुयात् न समर्थो भवेत् । कथं ! तिहं दुन्दुभिन्द्यविशेषाणां ग्रहणिमस्यत आह—दुन्दुभेस्तिति । 'दुन्दुभेस्त् ' दुन्दुभिशब्दसामान्यस्य ग्रहणेन तु 'दुन्दुभ-स्वावातस्य वा 'दुन्दुभेराहननमावातः तस्य दुन्दुभ्याघातिविशिष्टस्य शब्दसामान्यस्य 'ग्रहणेन तु 'दुन्दुभि-शब्दविशेषो गृहीतः स्यात् । यथा एवं शब्दविशेषाः शब्दसामान्यात्रातिरिच्यन्ते । तथा स्करणात्मकन्नहा सामान्यात् स्करिमाणाः पदार्था नातिरिच्यन्त इत्यर्थः ॥ ७॥

तथा 'स यथा वीणायै वाद्यमानायै ' इति । वीणाया वीद्यमानाया इत्यर्थः । षष्ठवर्धे चतुष्यौ । समान-मन्यत् ॥ ८ ॥

तथा 'स यथा शक्खस्य ध्मायमानस्य 'शब्देन संयोज्यमानस्यापूर्यमाणस्येत्यर्थः ' न बाह्यान् ' शब्दान् क्रिनुयादित्येबमादि पूर्वतत् । अनेकहष्टांतोपादानं इह सामान्यबहुत्वस्यापनार्थम् । अनेकहि विरुक्षणाश्चेतनाचेतन- स्पाः सर्वेऽपि पदार्थाः स्थितिकाले प्रज्ञानघनप्रत्यगात्मैकत्वं गता इति धोतनार्थमित्यर्थः ॥ ९ ॥

स यथाऽऽद्वेधाग्रेरभ्याहितस्य । पृथम्धूमा विवनिश्चरन्त्येवम्बाऽअरे-उस्य महत्रो भूतस्य निश्वासितमेत्युद्दग्वेदो यज्ञव्वेदः सामवेदोऽथ-र्वाङ्गिरसऽइतिहासः पुराणम्यिद्याऽउपनिषुदः रुक्तोकाः सूत्राण्यसुन्या-ख्यानानि व्याख्यानान्यस्येवैतानि सर्वाणि निश्वसितानि ॥ १०॥ स यथा सन्वीसामपुाएँ समुद्र एकायनम्। (मे) एव एँ सुर्वेषा ध

स यथा आर्द्धेभाग्नेरभ्याहितस्य पृथक् धूमा विनिश्चरंति । एवं वा अरे अस्य महतो भूतस्य निश्वसितमेतत् । यत् ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽधर्वागिरस इतिहासः पुराणं विद्याः उपनिषदः क्कोकाः सञ्चाण्यतुष्यानानि व्याख्यानानि । अस्यैवैतानि सर्वाणि निश्वसितानि ॥ १० ॥ स यथा सर्वासामपां सम्रद्ध एकायनम् । एवं सर्वेषां स्पर्शानां त्वगेकायनम् । एवं सर्वेषां

एवं स्थितिकाले जगतो ब्रह्मैकल्वमवगमय्य उत्पत्तिकालेऽपि तथा अवगमिषतुं कार्याणामुत्पत्तेः प्राक् कारणा-दिमनत्वं दर्शियतुमाह-स यथेति । 'सः ' इति दृष्टांतः । यथा आईरेधैः काष्टीरेद्धोऽग्नः 'आई-धाप्निः ' तरमात् ' अभ्याहितस्य ' अभितः प्रज्वलितात् पृथक् नानाप्रकारं धूमा विनिश्वरन्ति विनिर्गच्छन्ति । 'अभ्याहितस्य ' इति पंचम्यर्थे षष्ठी । धूमग्रहणं विष्फुलिङ्गादीनामृत्युपलक्षणपरम् । धूमविष्फुलिङ्गादयो विनिर्गच्छंतीसर्थः । तथा ऋग्वेदादिप्रपञ्चः उत्पत्तेः प्राङ् न त्रह्मणः पृथगस्तीत्यभिष्रेत्य दार्षःतिकमाह-एवं बा इति । यया अयं दृष्टान्तः । ' एवं वै ' एवमेव ' अरे ' मैत्रेयि ! ' अस्य ' प्रकृतस्य परामात्मनः ' महतः ' अनवच्छित्रस्य ' भूतस्य ' परमार्थस्वभावस्य एतद्वक्ष्यमाणं ' निश्वसितं ' अयत्नोत्पादितं निश्वसित्तमिव निश्वसि-तम् । किमेतदिस्यत आह-यहायेद इति । 'यत् ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरसः ' इति चतुर्वियं मन्त्रजातम् । अथर्वणा अङ्गिरसा च दृष्टा मन्त्राः 'अथर्वाङ्गिरसः ' । 'इतिहासः ' उर्वशीपुरूखसीः संवादादिरूपः । यथा-" उर्वशी हाप्सराः "-( श. प. ११।५।१।१) इत्यादि बाह्मणमेव । 'पुराणं'-'' असद्वाऽ इदमप्रऽ आसीत् ''-( रा. प. ६ | १ | १ | १ ) इत्यादि । ' विद्याः' देवजनविद्याः " वेदः सोऽयं "-( श. प. १३ । ४ । ३ । १० ) इत्याद्याः । ' उपनिषदः ' " प्रियमित्ये -नदुपासीत "-( श. प. १४ । ६ । १० । ३ ) इत्याचाः । 'श्लोकाः ' ब्राह्मणप्रभवाः-" तदप्येते श्रोकाः " (श. प. जू. उ. ४ |२|११) इत्यादयः । 'सूत्राणि ' वस्तुसङ्प्राहकानि वाक्यानि वेदे । यथा-"आस्मेत्येवोपासीत"-( रा. प. १४ । ४ । २ । २८ ) इ येवमादीनि । 'अनुव्याख्यानानि' मन्त्रविवरणानि । ब्याल्यानानि ' अर्थवादाः । अथवा ' अनुन्याल्यानानि ' वस्तुसंग्राहकवाक्यानां विवरणवाक्यानि । यथा-"प्राणा वै सत्यं "-( रा. प. १३ । ५ । १ । २३-१४ । ५ । २ । ३ ) इति शिरासूर्तामूर्तमाहाणे । 'ब्याख्यानानि' " मेधया हि तपसाऽजनयितता "-( श. प. १४ । ४ । ३ । २ । ) इत्येवमादीनि मंत्रविवरणानि । ' एतानि ' उक्तानि ऋग्वेदादीनि मंत्रत्राह्मणात्मकानि ' अस्पैव ' ईश्वरस्य ' निश्वसितानि ' । तथा च पुरुषनुद्धेः प्रयत्नपूर्वकत्वमन्तरेणैव नियतरचनावतः पूर्वसिद्धस्यैव वेदस्य सुतप्रनुद्धवत् सृष्टिसमये अभि-ब्यक्तत्वोक्तेर्वेदः स्वार्थे निरपेक्ष एव प्रमाणम् । अत एव-" इदं सर्वे यदयमात्मेति" वेदस्य अप्रामाण्य-कारणितरासार्थं वा अस्याः श्रुतेः प्रवृत्तिरिति भावः ॥ १०॥

अय प्रस्पकालेऽपि अस्य प्रपंचस्य ब्रह्मात्मकत्वं प्रतिपत्तन्यमिति दृष्टांतपूर्वकमाह्-स यथा सर्वासामपाः

स्पर्श्वानान्त्व्येकायनुमेव एँ सुर्वेषाङ्गन्धानां नासिके ऽएकायनुमेव एँ सुर्वेषा एँ उसानाश्चिह्नैकायनुमेव एँ सुर्वेषा एँ स्प्राणाञ्चक्षेरकायनुमेव एँ सुर्वेषा एँ सुर्वेषा एँ सङ्कल्पाना म्यन्द्र सुर्वेषा एँ सङ्कल्पाना म्यन्द्र सुर्वेषा एँ सङ्कल्पाना म्यन्द्र सुर्वेषा एँ सङ्कल्पाना म्यन्द्र सुर्वेषा स्यन्द्र सुर्वेषा स्वत्र स्वान स

(७ँ) स यथा सैन्धवित्युः। (ऽ) उदके प्यास्तऽउदक्रमेवानुविछीयेत न हास्योद्ग्रहणायेव स्याग्रतोयतस्तदाददीत छवणमेवैवम्बाऽअऽऽइदम्मह-इतमनन्तमपार्मिन्नानघनुऽ एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविन-इयति न प्येत्य संज्ञाऽस्तीत्यरे व्यवीमीति होवाच माज्ञवल्क्यः॥ १२॥

गंधानां नासिके एकायनम् । एवं सर्वेषां रसानां जिह्नैकायनम् । एवं सर्वेषां रूपाणां चक्छरेकाय-नम् । एवं सर्वेषां शब्दानां श्रोत्रमेकायनम् । एवं सर्वेषां संकल्पानां मन एकायनम् । एवं सर्वेषां वेदानां हृद्यमेकायनम् । एवं सर्वेषामध्वनां पादावेकायनम् । एवं सर्वेषामानंदामामुषस्थ एकायनय् । एवं सर्वेषां विसर्गाणां पायुरेकायनम् । एवं सर्वासां विद्यानां वागेकायनम् ॥ ११ ॥

स यथा सेंधविष्वरूप उद्के पास्त उद्कमेवानुदिलीयेत । न हास्योद्धहणायेव स्यात्।

मिति । 'सः ' इति दृष्टांतः । 'यथा 'येन प्रकारेण 'सर्वासां ' नदीवापीतडागादिगतानां 'अपा ' सगुद्रोऽिशः उदकसामान्यं एकायनमेकगमनं एकप्रलयः अविभागप्राप्तिरित्यर्थः । यथाऽयं दृष्टांतः । 'एवं सर्वेषां स्पर्शानां '—मृदुकठिनादीनां वायोरात्मभूतानां 'त्वगेकायनं ' त्विगित त्विष्वयं स्पर्शसामान्यमात्र-माश्रयः । तथा 'सर्वेषां गन्धानां ' पृथिवीविशेषाणाम् 'नासिके 'प्राणे विषयसामान्यम् । तथा 'सर्वेषां रसानां ' अव्विशेषाणाम् जिह्नेन्द्रयं विषयसामान्यम् । तथा 'रूपाणां 'तेजोविशेषाणां 'चक्षुः ' विषयसामान्यम् । तथा शब्दानामाकाशविशेषाणां 'श्रोत्रं ' विषयसामान्यम् । एतान्यपि विषयविशेषसामान्यानि मनोविषये संकल्पे अन्तर्भवन्ति—तेषां संकल्पपूर्वकत्वात् । 'सर्वेषां ' संकल्पविशेषाणां 'मनः ' विषयसामान्यं सङ्कल्पमात्रमेकायनम् । तस्य संकल्पस्य च अध्यवसायपारतेत्रयदर्शनात् युद्धिविषयविशेषेषु वेदशब्दवाच्येषु विद्यान्यव्याच्येषु च अध्यवसाये अंतर्भावः । 'सर्वेषां वेदानामिति 'सर्वासां विद्यानां 'हृद्यं ' युद्धिसामान्यं विद्यानामात्रमेकायनम् । तदिष कारणभूते प्रद्यानघने ब्रह्मणि लीयत इति वोष्यम् । तथा 'सर्वेषां कर्मणां हृस्तावेकायनं ' इत्यादिना कर्मेन्द्रयाणां तद्विषयविशेषाणां आदानगमनानन्दिवसर्गवदनानां च तत्तत्मामान्येषु लयः । तेषां च प्राणे, प्राणस्यापि कारणात्मनि, हत्यिप्रायतः श्रुत्या उच्यत इति मावः ॥ ११ ॥

एवं प्राकृतिकप्रलयप्रदर्शनेन सर्वं मूलप्रकृतिभूतमद्भयात्मतःविभित्यवगमितम्। "इदं सर्वं यद्यमात्मा" कं(६)

## सा होवाच मैत्रेसी। ( य्य ) अत्रेत मा सगवानमू महत्व प्रेत्य संज्ञा-**ऽ**स्त्रीति ॥ १३ ॥

पतोषतस्तत् आददीत । लघणमेव । एवं वा ओ इदं महद्भतमनंतमपारं विज्ञानघन एव । एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनश्यति । न प्रेत्य संज्ञा अस्ति इति ओर ब्रवीमि । इति होवाच याजवल्क्यः ॥ १२ ॥

सा होवाच गैत्रेयी । अत्रैव मा भगवान् अमृमुहत् । न प्रेत्य संज्ञा अस्तीति ॥ १३ ॥

दित प्रतिज्ञातत्वात् इदानी ब्रह्मविद्या अविद्याऽतिरोधद्वारेण यः अयमासंतिकः प्रख्यः, तं दर्शयितुं दृष्टांतमुपादत्ते-स यथेति । ' सः ' इति दृष्टांतः । ' यथा ' लोके ' सैन्धवस्वत्यः ' स्यंद्रनातिस्यरुद्धं तस्य विकारः तत्र भवी वा सेंधवः, स चासी खिल्यो लवणशकलक्षेति ' सेंधवखिल्यः'। स्वार्थे युणप्रत्ययः । ' उदके ' सिंधी स्वयोनी ' प्रास्तः ' प्रक्षिप्तः सन् खिल्यारंभकत्वेन तदवयवभूतं ' उदकं ' विली-यमानं ' अनु ' पश्चात् ' विलीयेतीव ' उदक्षभावमापरोतीव । ' अस्य ' विलीनस्य खिल्यस्य ' उद्ग्रहणाय ' उद्भय पूर्ववत् प्रहीतुं 'न ह 'नैव कश्चित् सुनिपुणोऽपि समर्थः 'स्यात्'। अत्र 'इव ' शब्दोऽनर्थकः । कस्मात् ? ' यतोयतः ' यस्मात् यस्मात् देशात् तदुदकमाददीत गृहीत्वा आस्वादयेत् । तत्र तत्र ' छवणमेव ' लवणास्वादमेव तदुदकम् । न तु खिल्यभावः । यथा अयं दृष्टांतः । ' एवं वै ' एवमेव ' अरे ' मैत्रेयि ! ' इदं ' परमात्माख्यं विलीनखिल्यभावं ब्रह्मतत्वं 'महद्भूतं 'महच तत् भूतं च महद्भूतं सर्वमहत्तरत्वात् आकाशादि-कारणत्वाच महत् त्रिष्विप कालेषु स्वरूपाव्यभिचारात् सर्वदैव परिनिष्पन्नम् । भूतिमिति त्रैकालिको निष्ठा-प्रत्ययः । अथवा भूतराब्दः परमार्थवाची । महच तत् पारमार्थिकञ्चेत्पर्थः । अनन्तं 'न विद्यते अंतः कारणं पूर्वाविधभूतं यस्य तदनन्तम् । ' अपारं ' न विद्यते पारः उत्तराविधभूतं कार्यं यस्य तदपारम् । ' विज्ञानयन एवं ' विज्ञानं विज्ञप्तिः विज्ञानञ्च तत् घनश्चेति विज्ञानघनः । धनशब्दो जायंतरप्रतिषेधार्थः । यथा मुत्रर्णघनः अयोघन इति । एवरान्दोऽवधारणार्थः । स विज्ञानचनो विशुद्धज्ञतिमात्रैकरस एव आत्मा ' एतेम्यो भूतेम्यः ' कार्यकारणविषयाकारपरिणतेम्यो नामरूपात्मकेम्यः सत्यशब्दवाच्येभ्यो हेतुभूतेम्यः मृतु-ष्योऽहं ब्राह्मणोऽहं इत्यादिखिल्यभावेन 'समुःथाय' सम्यगुःथाय उदकाःसूर्यचन्द्रादिप्रतिविंबवत् 'तानि ' कार्यकारणविषयाकारपरिणतानि भूतानि आत्मनो विशेषात्मखिल्यभावहेतुभूतानि शास्त्राचार्योपदेशेन ब्रह्म-विद्यया प्रविलापितानि ' विनश्यंति 'सन्ति 'अनु ' पश्चात् उदकादिहेत्वपनये च चन्द्रसूर्यादिप्रतिविंववत् एष विशेषारमिखल्यभावो विनस्यति । तथा च अविद्याकार्यरूपिखल्यभावहेल्यगमे प्रज्ञानघनमनन्तमपारं स्वस्थं व्यवतिष्ठतीत्यर्थः । अस्याञ्च कैवल्यावस्थायां विशेषज्ञानं नास्तीत्याह-न प्रेत्येति । ' अरे ' मैत्रेयि ! एवं कार्यकारणसंघातेभ्यः विमुक्तस्य ब्रह्मविदः ' प्रेत्य ' विमुच्य ' संज्ञा ' अहमसौ अमुष्य पुत्रः ममेदं क्षेत्रं धनं सुखी दु:खीत्येवमादिलक्षणं विशेषसंज्ञा विशेषज्ञानं नास्तीति ' अहं त्रवीमि ' इत्वेवं ' ह ' किल परमार्थ-दर्शनं 'याज्ञवल्क्यः ' मैत्रेय्यै भार्यायै उवाचोक्तवान् ॥ १२ ॥

एवं प्रतिबोधिता 'सा 'मेत्रेयी 'ह ' किल उवाचोक्तवती । 'अत्रैव ' एतिसम्नेव एकस्मिन् वस्तुनि ब्रह्मणि पूर्वे ' विज्ञानघन एवेति ' प्रतिज्ञाय पुनः " न प्रेत्य संज्ञाऽस्तीति " विज्ञानघनसंज्ञाऽभावख विरुद्ध-2309

सु होवाच खाज्ञवल्क्यः । (लक्ष्यो ) न बुाऽअरेऽहम्मोहम्ब्रवीम्यलम्बा-ऽअरुऽइडुम्विज्ञानाय ॥ १४ ॥

यत्र हि द्वेतिमय भ्रयति । तदितरऽइतरम्पर्याते तदितरऽइतरिज्ञ वितर्द्वति तदितरऽइतर्थः शृणोति तदितरऽइतरभ्यते तदितरऽइतर्थः शृणोति तदितरऽ इतरम्म उते तदितरऽइत्रिश्वजानाति ॥ १५ ॥

युत्र त्वस्य सुर्विमारमैश्रभूत्। (त) तत्केन कुम्पर्यत्तत्केन कुक्षिष्ये-तत्केन कुमभिवदेत्तत्केन कुणुँ शृणुयात्तत्केन कुम्मन्वीत तत्केन कुम्वि-जानीयायेनेदण्ँ सुर्विम्बजानाति तङ्केन व्यिजानीयादिज्ञातारमरे केन विजानीयादिति॥ १६॥

इति चतुर्दशे काण्डे चतुर्थप्रपाठके बृहदारण्यकोपानेपदि द्वितीये प्रपाठके चतुर्थ ब्राह्मणम् । १४ (४ ) २ । ४ ॥ (५ ) २-४ ॥

स होवाच याज्ञवल्क्यः। न वा अरे अहं मोहं ब्रवीमि । अलं वा अरे इदं विज्ञानाय ॥ १४ ॥ यत्र हि द्वेतमिव भवति । तदितर इतरं पश्यति । तदितर इतरं जिन्नति । तदितर इतरमभि-वदित । तदितर इतरं शृणोति । तदितर इतरं मनुते । तदितर इतरं विज्ञानाति ॥ १५ ॥ यत्र तु अस्य सर्वमात्मैवाभूत् । तत्केन कं पश्येत् । तत् केन कं जिन्नत् । तत् केन कमभिवदेत् ।

धर्मत्वं भावक्षाणः ' मगवान् ' पूजावान् ' मा ' मां ' अमूमुहत् ' मोहङ्कृतवान् । न हि उष्णः शीतश्चाग्नि-रवैको मथति । अतः मूढाऽस्म्यत्रेत्यर्थः ॥ १३ ॥

्ष्वमुक्तः 'सः ' 'याज्ञवल्क्यः ' 'ह ' प्रतिबचनं ' स्वाच ' । ' अरे ' मैत्रेथि ! ' अहं मोह् ' न वि व्रवीमि ' मोह्नवाक्यं नैव त्रवीमीत्यर्थः । '' न प्रेत्य संज्ञाऽस्ति '' इति तु विशेषविज्ञानानामभावस्यैवोक्तत्वात् । ' अरे ' भैत्रेथि ! शृशु । यन्महृद्भूतमनन्तम्पारं प्रज्ञानघनस्वरूपं यथा त्र्यास्यातम् । ' इर्मेव विज्ञानाय ' विज्ञातुं ' अरुं ' पर्यातम् । इति याज्ञवल्क्य स्कवानित्यर्थः ॥ १४ ॥

अथ एवमुक्तं विशेषविज्ञानाभावमन्वयन्यतिरेकाभ्यां स्डीकुर्वनाह—यत्र हीति । 'यत्र 'यिसमन् अविद्या-कल्पितं कार्यकारणसंघातोपाधिजनितं विशेषात्मनि खिल्यभावे 'हि' प्रसिद्धं 'द्वैतिमित्र ' परमार्थतोऽईतं वहाणि मिन्निमव आत्मनो वस्त्वंतरं भासमानं 'भवति '। तत्तत्र तिस्मन् काले 'इतरः 'असौ परमात्मनः खिल्यभूतः आत्मा परमार्थचंद्रादेरिवोदकचंद्रादिप्रतिविंबद्रष्टेतरेण चक्षुरादिकरणेन 'इतरं ' द्रष्टन्यं रूपादि-पदार्थं 'पश्यति '। एविनतरो व्राता 'इतरेण 'व्राणेनेतरिक्षव्रति । तथा 'अभिवद्ति 'श्रणोति ' मनुतं ' 'विजानाति ' इयमविद्यावदवस्था ॥ १५॥

यत्र तु ब्रह्मविद्यया अविद्या नाशमुपगमिता, तन्नात्मव्यतिरेकेणान्यस्याभाव इति व्यतिरेकं दर्शयितुमाह— यत्र त्वस्येति । यत्र 'यस्यां विद्यावस्थायां 'अस्य 'ब्रह्मविदः 'सर्वं ' कर्तृकर्मिकियाफलादिकं आत्मन्येव इयुम्पृथिवी । सुर्वेषाम्भूतानाममध्यस्यै पृथिव्यै सुर्वाणि भूतानि मधु सुश्रायमस्यामपृथिव्यान्तेजोस्योऽसृतुमयः पुरुषो सुश्रायमध्यातस्थ्यै शारीरस्तेजोस्योऽसृतस्यः पुरुषोऽयमेव स योऽयुसात्मेदुममृतमिद्म्ब्रसे-दृथ् सुर्विम् ॥ १ ॥

तत् केन कं शृ्ख्यात् । तत् केन कं मन्वीत । तत् केन कं विजानीयात् । येनदं सर्वं विजानाति । तं केन विजानीयात् । विज्ञातारम् अरे केन विजानीयात् इति ॥ १६ ॥

#### मधुद्राह्मणम् ।

इयं पृथिवी सर्वेवां भूतानां मधु । अस्यै पृथिव्यै सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयः अमृतमयः पुरुवः । यश्चायमव्यातमं शारीरस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुवः । अयमेव सः । यः अयमातमा इदममृतमिदं ब्रह्मेर्दं सर्वेम् ॥ १ ॥

प्रविलापितं सत् ' आत्मैवाभूत् ' आत्मैव संवृत्तम् । 'तत्र ' तस्यामवस्थायां ' केन ' कारणेन ' कं ' द्रष्टव्यं विषयं ' कः ' 'परयेत् '। तथा — ' ' जिन्नेदिखादि विजानीपात् '' इत्यंतं व्याख्येयम् । न कोऽपि केनापि कमिपि विजानीपात् । करणादिकारकान्तपत्तेः । एवं केवत्यावस्थायां विशेषविज्ञानामावं अन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रतिपाद्य तत्रैत्र केमुतिकन्यायं दर्शियतुमविद्यावस्थायामिप साक्षिणो ज्ञानिषयव्याह—येनेद्िमिति । यत्राप्य-विद्यावस्थायां अन्योऽन्यं पर्यति । तत्रापि ' येन ' कृटस्थवोधेन व्यातो लोकः ' सर्विनिदं विजानाति ' । ' तं ' साक्षिणं ' केन ' करणेन को वा विज्ञाता ' विजानीपात् ' । न केनापीसर्थः । येन चक्षुरादिना लोको जानाति । तस्य विषयप्रहणेनैव उपक्षीणत्वात् न साक्षिणि प्रवृत्तिरिति भावः । किं पुनर्वक्तव्यं, विद्या-ऽत्रस्थस्यासंसारिण आत्मनो ज्ञानाविषयत्वित्याह—विज्ञातार्मिति । ' अरे ' मैत्रेयि ! यः पुनः केवलः अद्वयः विद्यावस्थः विज्ञातीय वर्तते तं ' विज्ञातारं ' ' केन ' करणेन ' विज्ञानीयात् ' । न केनापीति भावः ॥ १६॥

इति श्रीह्रधीकेशत्रक्षभगवत्यूज्यपाद्दिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवव्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथवाह्मणान्तर्गत माध्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां द्वितीयेऽध्याये चतुर्थं मैत्रेयीवाह्मणं परिसमातम् ॥ १४ । ( ९ ) २ । ४ ॥

पूर्व मैत्रेयीत्राह्मणे ''इदं सर्व यद्यमात्मा'' इति प्रतिज्ञातस्य आत्मन उत्पत्तिस्थितिलयहेतुत्वमुक्त्वा प्रतिज्ञात-स्पाथस्य निगमनार्थं मञ्जाह्मणमारभ्यते—इ्यं पृथिवीति । 'इयं ' प्रतिद्धा ' पृथिवी ' ' सर्वेषां भूतानां ' व्रह्मादिस्तंवपर्यतानां प्राणिनां ' मञ्ज ' कार्य मध्विव मञ्ज । यथा एको मध्वपूपः अनेकैर्मञ्जकैतिवितितः एविमयं पृथिवी सर्वभूतिनिर्वर्तिता इत्यर्थः । तथा ' अस्यै पृथिवयै ' अस्याः पृथिवयाः ' सर्वाणि भूतानि मञ्ज ' कार्यम् । किच-' अस्यां पृथिवयां ' ' यश्वायं ' तेजोमयश्वित्मात्रप्रकाशमयः अमृतमयोऽमरणधर्मा ' पुरुषः ' । ' यश्वायमध्यात्मं ' आत्मानं दारीरमधिकृत्य वर्तत इति अध्यात्मम् । ' शारीरः ' शरीरे भवः । पूर्ववत् ' तेजोमयो- इत्यायः पुरुषः ' सर्वेलिङ्गाभिमानी इत्येवं उभयविधोऽपि पुरुषः ' सर्वेषां भूतानां ' उपकारकत्वात् करणत्वेन

- (मि) इमाऽञ्जापः । सन्वैषाम्भूतानाममुध्वासापाध्यं सन्वीणि भूतानि
  मङ्ख्यायमास्वप्स तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यथायमध्यातमध्यं रेतसः
  स्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद्रममृतमिद्म्ब्रह्मेद्ध्यं
  सन्वीम् ॥ २ ॥
- (म) अयुम्तिः । सन्वेषाम्भूतानाममुध्वस्याग्नेः सन्वीणि भूतानि मुधु यश्रायमस्मित्रग्नो तेजोमयोऽमृतम्यः पुरुषो सश्रायमध्यात्मम्याङ्मयस्ते-जोमयोऽमृतम्यः पुरुषोऽयमेव स योऽयुमात्मेद्रममृतमिद्म्ब्रह्मेद्ध्यं सन्वीम् ॥ ३॥
- (म) अयुमाकाशः । सुर्वेषाम्भूतानाम्मध्वस्याकाशुस्य सुर्वाणि भूतानि मुधु युश्रायमस्मिन्नाकाशे तेजोमुयोऽमृतमुयः पुरुषो युश्रायु-

इमा आपः संवंषां भूतानां मधु । आसामपां सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमास्वप्सु तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यात्मं रैतसस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयमेव सः । यः अय-मात्मा इदममृतमिदं ब्रह्मोदं सर्वम् ॥ २ ॥

अयमिशः सर्वेषां भूतानां मधु । अस्याग्नेः सर्वाणि भूतानि मधु । यश्वायमस्पिन्नग्नी तेजोमयो-ऽमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यात्मं वाङ्मयस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयभेव सः । यः अय-मात्मा इदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वेम् ॥ ३ ॥

अयमाकाशः सर्वेषां भूतानां मधु । अस्याकाशस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मिन्नाकाशे

तथा 'आयो मधु '। 'अध्यातमं रतिसः पुरुषः 'रतिसि भन्नो रतिसः । रेतस्यपा विशेषतोऽवस्थानम्

" आपो रेतो भूता शिश्नं प्राविशन् " ( ऐ. आ. १-४ ) इति शुरंपतरात् ॥ २ ॥

तथा ' अग्निर्मधु ' । वाङ्त्रयो वागिभमानी पुरुषोऽग्निरध्यात्मम् । वाष्यग्नेविरोषतोऽवस्थानम् " अग्नि-वीग्मृत्वा मुखं प्राविशत् " । ( ऐ. आ. २-४ ) इति श्रुतेः ॥ ३ ॥

तथा 'आकाशो मधु '। 'अध्यात्म इद्याकाशः 'इदयाकाशः । "य एषोन्तईदयऽ आकाशः "- (श, प, १४-५-१-१७) इत्यादिना पूर्व व्याख्यातः ॥ ४॥

<sup>&#</sup>x27;मधु'। 'सर्वाणि भूतानि ' अस्य कार्यत्वेन मधु इति चशन्दसामध्यात् व्याख्येयम् । पृथिवी सर्वाणि भूतानि पार्थिवः पुरुषः शारीरश्च इत्येवमेतचतुष्ट्यं एकं मधु सर्वभूतकार्यम् । सर्वाणि च भूतानि अस्य पृथिव्यादेः कार्यम् । अतोऽस्य पृथिव्यादेः परस्परमुपकार्योपकारकभावः । गस्मादेकस्मात्कारणात् एतज्ञातं तदेव एकं परमार्थतो त्रह्म । इतरत्कार्यं च आरंभणं विकारो नामयेयमात्रम् , इत्याशयेनाह—अयमेवेति । 'अयमेव सः ' योऽयं पूर्वं मैत्रेय्ये " इदं सर्वं यद्यमात्मा " ( ४ त्रा. कं. ५ ) इति प्रतिज्ञातः स एवात्मा अयमुक्तश्चतुर्विधन्मध्वातमकः, नात्यः । इदं चतुष्ट्यकत्यनाऽधिष्टानत्रहाविधयं ज्ञानं अमृतत्वसाधमं इदमेवातमतत्वं " त्रह्म ते त्रवाणि व्येव ते ज्ञपिष्ट्यामि" इति अध्यायादौ प्रकृतं त्रह्म यद्विपया विद्या त्रह्मविद्या स्युच्यते । 'इदमेव सर्वं' सर्वोत्तिसाधनं, यसमाहृद्वाणो विज्ञानात् सर्वं भवति । नान्यत् किंचिदस्तीत्यर्थः । एवमन्येऽपि नधुपर्याया व्याख्येयाः ॥ १ ॥

मध्यातमु ७ ह्याका शस्ते जो मयो उन्तम्यः पुरुषो उपनेव स यो उपमात्मे-दुममुतिमदम्ब्रह्मेदृथ्यँ सुर्विम् ॥ ४ ॥

- (म) अयुम्बायुः । सुर्वेषाम्भूतुनाममुध्वस्य व्वायोः सुर्वाणि भूतानि मुञ्ज बुश्चायमिस्मन्वायौ तेजोमुयोऽमृतमुयः पुरुषो बुश्चायमध्यातमुम्प्राणु-स्तेजोमुयोऽसृतमुयः पुरुषोऽयमेव स योऽयुमात्मेद्रममृतमिद्रम्ब्रह्मेद्ध् सुर्विम् ॥ ५ ॥
- (म) अयुमादित्यः । सुर्वेषाम्भ्रतानाम्मध्वस्यादित्यस्य सुत्रोणि भूतानि मधु अश्रायमित्मिन्नादित्ये तेनोमयोऽमृतमुयः पुरुषो अश्रायम-ध्यात्मुआक्षुषुस्तेजोमुयोऽमृतमुयः पुरुषोऽयुमेव स बोऽयुमात्मेदुममृत-मिदम्ब्रह्मेदथ् सुर्वम् ॥ ६॥
- (म) अयुञ्चन्द्रः । सुर्वेषाम्भूतानाममुध्वस्य चन्द्रस्य सुर्व्वाणि भूतानि मुधु बुश्रायमस्मिश्रन्द्रे तेजोमयोऽमृतमुयः पुरुषो बुश्रायमध्यातमुम्मानसु-

तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यात्मं हृद्याकाशस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः । अपमेव स । यः अयमारमेदममृतभिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ४ ॥

अयं वायुः सर्वेषां भूतानां मधु । अस्य वायोः सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मिन् वायौ तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यातमं प्राणस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयमेव सः । यः अयमारमेद्ममृतिमदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ५ ॥

अयमादित्यः सर्वेषां भूतानां मधु । अस्यादित्यस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्गिन् आदित्ये तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यात्मं चाक्षुषस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयमेव सः । यः अयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ६ ॥

अयं चन्द्रः सर्वेषां भूतानां मधु । अस्य चंद्रस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मिन् चंद्रे

तथा 'वायुर्मधु'। 'अध्यातमं ज्ञाणः' प्राणेन्द्रियम्। "वायुः प्राणो भूत्वा नासिके प्राविशत्"। ( ऐ.आ. २-४ ) इति श्रुलंतरात् । भूतानां शरीरारंभकत्वेनोपकारान्मयुत्वं, तदंतर्गतानां तेजोमयादीनां करणत्वेनोपकारान्म-धुत्वम् ॥ ९ ॥

तथा ' आदित्यो मधु '। ' चाक्षुषः ' ' पुरुषः अध्यात्मम् '। ' आदित्यश्चक्षुर्भूत्वाऽक्षिणी प्राविशत् "-(ऐ. आ. २-४) इति श्रुतेः ॥ ६ ॥

तथा 'चन्दो मधु '। 'अध्यात्मं मानसश्चन्द्रमाः '। "चंद्रमा मनो भूत्वा हृदयं प्राविशत् " 'ऐ. आ. २ | ४ ) इति श्रुतेः ॥ ७ ॥

स्तेजोमुयोऽमृतमुयः पुरुषोऽयमेव सु योऽयुम्तिनेडममृतिमदम्ब्रह्मेद्ध्रँ सुर्व्वम् ॥ ७ ॥

(मि) इमा दिशः । सन्वैवाम्भूतानाम्मध्वासान्दिशाएँ सन्वीणि भूतानि सधु स्थायमासु दिख्व तेजोमयोऽमृतम्यः पुरुषो स्थायमध्यात्मुणुँ श्रीतः प्रातिश्चत्क्रस्तेजोमयोऽमृतस्यः पुरुषोऽयम् स योऽयुमात्मेद्रममृतिम-दम्ब्रसेद्ण् सर्वम् ॥ ८॥

(मि) इयुम्बियुत्। (त्सु) सुर्वेषाम्भूतानाम्मुध्वस्यै व्वियुतः सुर्वाणि भूतानि मुखु ग्रश्चायमस्याम्बियुति तेजोमुयोऽमृतस्यः पुरुषो ग्रश्चायम-ध्यात्मन्तै नस्तेजोसयोऽमृतस्यः पुरुषोऽयमेष स्योऽयुमात्मेद्रममृत-मिदम्बुह्मेद्ध्यम् सुरुषेम् ॥ २॥

(म) अयुष्ट्रं स्तनियित्तुः । सुर्वेषामध्तुतानाम्मध्वस्य स्तनियत्नोः सुर्वाणि भूतानि मुख अश्रायमस्मिन्तस्तनियत्ती तेजोमपोऽस्तम्यः पुरुषो अश्रायमध्यातमुष्ट्रं शान्द्रः सीवरस्तेजोमपोऽमृतमुयः पुरुषोऽयन्मेव सुर्वोऽयम्।तमेदममुतमिद्मम्भ्रोदण्ट्रं सुर्विम् ॥ १० ॥

तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यातमं मानसस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयमेव सः। यः अयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ७॥

इमा दिशः सर्वेषां भूतानां मधु । आसां दिशां सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमासु दिक्षु तेजो-मयः असृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यात्मं श्रीत्रः प्रातिश्चत्कस्तेजोमयः असृतमयः पुरुषः । अयमेव सः । यः अयमात्मेदमसृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ८ ॥

इयं विद्युत्सर्वेषां भूतानां मधु । अस्यै विद्युतः त्रवीणि भूतःनि मधु । यश्चायमस्यां विद्युति तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यातमं तेजसस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयमेव सः । यः अयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ९ ॥

अयं स्तनियत्नुः सर्वेषां भूतानां मधु । अस्य स्तनियत्नोः सर्वाणि भृतानि मधु । यश्चाय-

तथा 'दिशो मधु'। यचिपि दिशां श्रोत्रमध्यात्मम् । तथाऽपि शब्दप्रतिश्रवणवेळायां तु विशेषतः सिन्निहितौ मवित इत्यध्यात्मं प्रातिश्रुत्क इति विशेषणम् । प्रतिश्रुत्कायां प्रतिश्रवणवेळायां भवः 'प्रातिश्रुत्कः'। ''दिशः श्रोतं भूता कर्णी प्राविशन् ''( ऐ. आ. २ । ४ ) इति श्रुतेः ।। ८ ॥

तथा 'बियुत् 'त्विगिन्दियं 'मयु '। तेजिस भवः 'तैजसः अध्यात्मन् '॥ ९॥ तथा 'स्तनायेत्तुः 'पर्जन्यः 'मधु '। शब्दे भवः 'शाब्दः '। यथपि अध्यात्मं शब्दे भव इति ३२०६

- (म) अयुन्धर्मः । सुर्वेषाम्भूतानाम्मुध्वस्य धर्मस्य सुर्वाणि भूतानि मुधु सुश्चायमिस्मन्धरमें तेजोमुयोऽमृतमयः पुरुषो सुश्चायमध्यातम्धारमेः स्तेजोमुयोऽमृतम्यः पुरुषोऽयमेव सु योऽयमात्मेदममृतमिदम्ब्रह्मेद्ध्यं सुर्विम् ॥ ११ ॥
- (मि) इदु७ँ सत्त्वम् । (ॐ) सुर्वेषाम्भूतानाम्मध्वस्य सत्त्यस्य सुर्वाणि भूतानि मुखु अश्रायमिसमुन्तसत्त्ये तेजोमयोऽमृतस्यः पुरुषो अश्रायमध्यात्मॐ सार्यस्तेजोमयोऽमृतम्यः पुरुषोऽयमेव सु योऽयमात्मे-दममृतमिदम्ब्रह्मेदॐ सुर्वेम् ॥ १२ ॥

मस्मिन् स्तनियत्नौ तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यात्मं शाब्दः सौवरस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयमेव सः । योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ १० ॥

अयन्धर्मः सर्वेषां भूतानां मधु । अस्य धर्मस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मिन् धर्मे तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यातमं धार्मस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अयमेव सः । यः अयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ११ ॥

इदं सत्यं सर्वेपां भूतानां मधु । अस्य सत्यस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मिन् सत्ये तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यातमं सात्यस्तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । अय-मेव सः । यः अयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ १२ ॥

ब्युत्पत्था शाब्दः पुरुषः । तथाऽपि स्वरे विशेषतो भवतीति 'सीवरः' इति विशेषणम् । स्वरे भवः सीवरः ॥ १० ॥

सर्वेषां शरीरिणां प्रत्येकं स्तनिवित्न्वताः पृथिव्यादयो भूतगणा देवतागणाश्च कार्यकारणसंवातातमना उपकुर्वन्तो मधु भवंतीत्युक्तम् । ते येन प्रयुक्ताः शरीरिभिः संबध्यमाना मधुत्वेनोपकुर्वति तद्वक्तव्यमितीदमारम्यते—
अयं धर्म्म इति । धर्मस्य शास्त्रिकगम्यत्वेन परोऽक्षत्वात् अयमिति निर्देशानर्हत्वेऽि पृथिव्यादेर्द्धम्भकार्यस्य
प्रत्यक्षत्वात् कारणस्याभेदमौपचारिकमादाय प्रत्यक्षघटादिवत् 'अयं धर्मः ' इति व्यपदेशोपपत्तिरिति भावः ।
"तच्छ्रेयोरूपमत्यस्जत धर्मम् " । (श. प. ) इत्यादौ व्याख्यातः श्रुतिस्मृतिलक्षणः क्षत्त्रादीनामिष्
नियन्ता पृथिव्यादीनां परिणामहेतुत्वात् जगतो वैचित्र्यकृत् प्राणिमिरनुष्ठीयमानरूपः अयमिति प्रत्यक्षेण व्यपदेश्यो धर्मः अपूर्वाद्यः 'मधु '। स च सामान्यरूपेण विशेषरूपेण च कार्यारमकः । तत्र पृथिव्यादिप्रयोक्तरि
धर्मे सामान्यरूपेण तदारंभकत्वमाह—यश्चायमस्मिन् धर्मो इति । कार्यकारणसंवातकर्तरि तु 'धर्मो 'विशेषरूपेण कार्यकारणारंभकत्वमाह—यश्चायमस्यात्मं धर्म इति । कार्यकारणसंवातकर्तरि धर्मे भवो धार्मः ॥ १॥

ससमिप धर्मवत् द्विविधम् । तत्र सामान्यरूपं पृथिव्यादिषु कारणःवेनानुगतमित्याह-यश्चायमस्मिन्

- (मि) इदुम्मानुपम्। (७ँ) सुर्वेषाम्भूतानाम्मुध्यस्य मानुषुस्य सुर्वाणि भूतानि मुधु युश्रायुमितमुगानुषु तेजोमुयोऽमृतमुयः पुरुषो युश्रायुमध्यात्मुम्मानुषुस्तेजोमुयोऽमृतमुयः पुरुषोऽयुमेव सु बोऽयुमात्मेदु-ममृतमिद्म्ब्रह्मेद्थ्ँ सुर्वम् ॥ १३॥
- (म) अयुमात्मा । सुर्वेषाम्भूतानाम्मुध्वस्यात्मुनः सुर्वाणि भूतानि मुधु युश्रायमिस्मित्रातम् तेजोमयोऽमृतमुयः पुरुषो युश्रायमातमा तेजो-पुरुषोऽयमेव सु योऽयुमात्मेद्रममृतमिद्म्ब्रह्मेद्रथ् मुयोऽमृतमुयः स्वम् ॥ १४॥

( थ्रॅं ) स वाडअयमात्मा । सुर्वेषाम्भूतानामुधिपतिः सुर्वेषाम्भूतानाथ्रँ

इदं मानुषं सर्वेषां भूतानां मधु । अस्य मानुषस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मिन्मानुषे तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमध्यात्मं मानुषस्तेजोमयः अमृतमयः वुरुषः । अयमेव सः । यः अयमारमेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ १३ ॥

अयमात्मा सर्वेषां भूतानां मधु । अस्यात्मनः सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मिन्नात्मान तेजोमयः अमृतमयः पुरुषः । यश्चायमात्मा तेजोमयः अमृतगयः पुरुषः । अयमेव सः । यः अयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ १४॥

स वा अयमात्मा सर्वेषां भूतानामधिपातिः । सर्वेषां भूतानां राजा । तदाथा रथनाभौ च रथ-

सत्ये इति । विशेषरूपं तु सत्यसंघातत्वेनानुगतिमत्याह्-यश्चायमध्यातमं सात्य इति । सत्ये भवः

धर्मसत्याभ्यां प्रयुक्तोऽयं कार्यकारणसंघातिवशेषो येन जातिविशेषेण संयुक्तो भवति तं निर्दिशति-इदं भानुषमिति । तत्र मानुषादिजातिविशिष्टा एव सर्वे प्राणिनिकायाः परस्परोपकार्योपकारकभावेन वर्तमाना दश्यन्ते । अतो मानुषादिजातिरिप ' सर्वेषां भूतानां मधु '। यद्यपि मानुषादिजातिरेकैव, तथाऽपि निर्देष्टः स्वरारीर-निविष्टा जातिराध्यात्मिकी । रारीरांतराश्रिता तु बाह्या इत्यमिप्रेत्य तिद्विशिष्टं पुरुषं निर्दिशति-यश्चायम-स्मिन्मानुषे इति । निर्देष्टः स्वरारीरनिष्ठा तु आध्यात्मिकी इति तिद्विशिष्टं निर्दिशिति-यश्चायमध्यात्मं मान्य इति ॥ १३॥

यः पुनर्मानुषादिजातिविशिष्टः कार्यकारणसंघातः तस्य मथुत्वमाह-अयमारमेति ! ' अयमात्मा ' उक्त-जातिविशिष्टो देहः न तु चेतनः । ' सर्वेषां भूतानां मत्र '। यश्चायमस्मिन्नात्मनि 'तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः'। <sup>6</sup> सः ' अपूर्तरससर्वात्मकश्चेतनो निर्दिश्यते । अत्राध्यात्मविशेषाभावादध्यात्मं स न निर्दिश्यते, इत्यभिप्रेत्याह-यश्चायमात्मेंति । यस्तु परिशिष्टो विज्ञानमयो यदर्थोऽयं देहलिङ्गसङ्घात आत्मा । ' स यश्चायमात्मा ' हत्युच्यते । ' तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः ' इति पूर्ववत् ॥ १ ।।

अस्यान्तिमपर्यायोक्तस्यात्मनः स्वरूपमाह-स वाऽ अयमारमेति। यस्गिन्नात्मि खिल्यदृष्टांतवचसा प्रवेशितः,

राजा तद्यथा रथनाओं च रथनेमों चाराः सुर्वे समर्पिताऽएवसेवा-स्मिन्नात्मिन सुर्वे प्राणाः सुर्वे लोकाः सुर्वे देवाः सुर्वाण भूतानि सुर्वेऽएतुऽआत्मानः सुमिप्ताः ॥ १५॥

(ऽ) इदम्वै तन्मुधु । दध्युङ्ङाथर्व्युणोऽश्विभ्यामुवाच तुदेतहुपिः पर्य-न्नवीचत्। तद्दान्नरा सन्ये दुधुँसऽचग्ग्रमानिष्क्वणोमि तन्यतुर्ने व्वृष्टिम्। दृध्युक् ह यन्मध्वायर्वणो व्वामुश्वस्य शीष्णी प्र युदीमुवाचेति ॥ १६ ॥

नेमी च अराः सर्वे समर्पिताः । एवमेव अस्मिन् आत्मिनि सर्वे पाणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि सर्वे एते आत्मानः समर्पिताः ॥ १५॥

इदं वै तन्मधु दध्यङ्ङाथर्वणोऽश्विभ्यामुबाच । तदेतहाषिः पश्यन्नवोचत्-" तद्वां नरा सनये दंस उग्रमाविष्कुणोमि तन्यतुर्न वृष्टिम् । दध्यद् ह यन्मध्वाथर्वणो वामश्वस्य शीष्णां म यदीस्वाच ''-इति ॥ १६॥

तन परेणात्मना तादात्म्यं गतो विद्वान् आत्मशब्दार्थः । तस्मिन्नविद्याकृतकार्यकारणसंघातोपाधिविशिष्टे जीवे ब्रह्मविद्यया परमार्थात्मिन प्रवेशिते सति 'स वे 'स एवायमात्मा अन्यवहितपूर्वपर्याये ' तेजो-भयोऽमृतमयः ' इत्यादिना निःईष्टो विज्ञानमयः । सः 'सर्वेषां भूतानामधिपतिः' स्वतन्त्रः । न कुमारामात्यवत् स्वातंत्र्यम् । किं तर्हि ' सर्वेषां भूतानां राजा ' अधिपतिरिति राजव्यविशेषणम् । कश्चित् राजीवितवृत्तिमा-श्रित्य राजा भवति । स राजपरतन्त्रत्वात् न स्वतन्त्र इति । तदुव्यवच्छेदार्थं अधिपतिविशेषणमिति भावः । अस्मिन् सर्वोत्मभूते ब्रह्मविदि सर्वं जगत् सर्वपर्पितमिति दृष्टांतोपादानपूर्वकमाह-तद्यथेति । तत्प्रसिद्धं निद-र्शनम् । 'यथा ' 'रथनामौ च 'रथचक्रिविडकायां 'रथनेमौ च 'वल्यमूतायां 'सर्वे अराः ' समर्पिताः ' समारोपिताः । यथा अयं दृष्टांतः । ' एवमेव ' एतस्मिन्नात्मनि परमात्मभूते ब्रह्मविदि ' सर्वे प्राणाः ' वागादयः ' सर्वे लोकाः ' भूरादयः ' सर्वे देवाः ' अन्यादयः ' सर्वाण भूतानि ' ब्रह्मादिस्तंत्रपर्यंतानि—' सर्वे एते ' आत्मानः जलचन्द्रवत् प्रतिशर्रारानुप्रवेशिनः अविद्याकित्पताः समर्पिताः । सर्वं जगदिसम् समर्पितमिति भावः । स एष सर्वात्मभावो व्याख्यातः ॥ १५॥

एवं साकल्येन निरूपितायाः ब्रह्मविद्यायाः स्तुत्यर्थं प्रवर्ग्यप्रकरणस्थिताऽऽख्यायिकासङ्क्षेपकौ मन्त्रौ ( रा. प. १ ४।१।१।२५ ) श्रुतिः प्रस्तावपूर्वकमवतारयति-इदं वा इति । 'वे ' शब्दः स्मरणार्थः । यत्प्रवर्ग्यप्रकरणे सूचितं परं तु नाविष्कृतम् 'तत् वै' तदेव 'इदं मबु' । इह ''इयं पृथिवी'' ( श. प. १४।५।५।१ ) इत्यादिना अनंतरिनर्दिष्टं 'दय्यङ् ' नामा ब्राह्मणः अथर्वणः गोत्रापत्यं 'आथर्वणः अश्विभ्यां ' देवभिषम्भां अनेन प्रपंचेन उवाचोक्तवान् । तदेवैतत्कर्म ऋषिमँत्रः पश्यन्नण्लममान उवाचोक्तवान् । कथिमत्यत आह्-तद्वां नरेति । ( फ़रक् सं. । १ । ११६ । १२ ) हे ' नरा ' नरी नेतारी ! अश्विनी अहं स्तोता 'वां ' युवयोः संबंधि तत्प्रसिद्धं उप्रमुद्यूणें अन्येर्दुःशकं ' दंसः' कर्म 'सनये' वनलामार्थं 'युवाभ्यां' लामछुब्धाभ्यां पुराकृतं 'आवि ष्कुणोमि ' प्रकटीकरोमि । तत्र दृष्टांतः । 'तन्यतुर्न' तन्यतुर्तव यथा तन्यतुर्मेघस्यः शब्दः 'दृष्टिं' मेघातर्वर्तमान-

(ती) इदम्वे तन्मुध् । दध्यङ्ङाथर्व्वणोऽश्विभ्यामुवाच तुदेतहृषिः पुरय-स्रुवोत्तत् । आथर्व्वणायाश्विना दधीचेऽश्व्यथ् शिरः प्यत्येरयतम् । स व्वाम्भुध् प्युवोचहतायुन्त्वाष्टं युद्दस्राविष कुक्ष्यम्वामिति ॥ १७ ॥

(ती) इदम्बे तन्मुधु । दध्युङ्ङाथर्व्वणोऽिह्नुभ्यामुवाच तुदेतद्विषः पुर्यञ्चवोचत् । पुरश्चके द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः । पुरः सः पक्षी भूत्वा पुरः पुरुषऽञ्जाविद्याद्विति स वाऽअयम्पुरुषः सुर्व्वासु पूर्षु पुरिशयो नेनेन किञ्चनानावृत्तक्षेनेन किञ्चनासम्बतम् ॥ ३८ ॥

इदं वे तन्मधु द्रध्यङ्ङार्थवंणोऽधिभ्यासुवाच । तदेतदृषिः प्रयन्नवोचत्-'' आथर्वणाया-धिना द्वीचे अर्व्यं शिरः प्रत्येर्यतम् । स वां मधु प्रवोचदृतायन्त्वाष्ट्रं यद्स्नाविष कक्ष्यं वाम् ''–इति ॥ १७ ॥

इदं वै तन्मधु द्य्यङ्ङायर्वणोऽश्विभ्यामुवाच । तदेतत् ऋषिः पश्यन्नवोचत्-" पुरश्चक्रे

मुद्द ं प्रवर्षणेन सर्वत्र प्रकटीकरोति 'तद्रत् '। अत्र नकार इवार्थः। "नेति उपमार्थीय उपरिष्टादुपचारस्तस्य येनोपिममीते" (निरु० १।४।१०।) इति यास्कोक्तेः। "अश्वं न त्वा वारवन्तं" (निरु० १।४।१०।) इतिवत् ज्ञेयः। तत् र्कि कर्म १ 'ह ' इति प्रसिद्धौ। ' आथर्वणः ' अथर्वपुत्रः- 'द्ध्यङ् ' एतन्नामा मुनिः 'यत् 'यदा 'अश्वस्य ' इयस्य ' शिष्णों ' युष्मत्सामर्थ्यप्रतिहितेन शिरसा ' वां 'युवाम्यां इदं मधु इमां मधुविद्यां ' यत्प्रोवाच ' प्रोक्तवान् तदानीं आश्वस्य शिरसः संधानलक्षणं पुनर्मानुष्ठस्य शिरसः प्रतिधानलक्षणं च यत् मवदीयं क्रूरं कर्म ' तत् ' ' आविष्क्रणोमि ' इति संबंधः॥ १६॥

आविष्क्रणोमीति प्रतिज्ञाते क्रूरकर्ममधुनी के ते इत्यपेक्षायां—' इदं वे ' तन्मधु इत्यादि उक्तार्थमेव ब्राह्मणं स्वानुवाद्यूर्वकं मन्त्रांतरमाह—आधूर्वणायेति । ( ऋक् सं. ११११ %।२२। ) हे अश्विनौ ! युवां ' आथर्वणाय अथर्वणः पुत्राय—' दधीचे 'दध्यङ्नामे महर्षये अश्व्यं अश्व्यं अश्वसंयं ि शिरो मस्तकं ' प्रत्येरयतं ' प्रत्यधत्तं तदीयं मानुषं शिरः प्रच्छिद्यान्यत्र निधाय अश्व्येन शिरसा तमुषं समयोजयतिमत्यर्थः । ' सः ' महार्षः 'वा' युवाभ्यां ' मधुविद्यां ' प्रवोचत् ' प्रवोचत् ' प्रवोचत्योक्तवान् । स किं इत्येवं जीवितसंदेहमारुह्य स्वशिरश्चेदपूर्वकं अश्व्यशिरसा मधु उक्तवान् इत्यत आह—ऋतायित्रिति । युवाभ्यां प्रवर्थविद्यां मधुविद्यां च वक्ष्यामि इति पुरा कृतां प्रतिज्ञां सत्यां कुर्वन् परिपालियितुमिच्छन् जीवितादिष हि सत्यधर्मपरिपालना गुरुतरा इत्येतस्य लिङ्गमेतत् । किं तन्मधु इत्यत आह—त्वाष्ट्रमिति । त्वष्टा आदित्यः तस्य संबंधि त्वाष्ट्रं " तदृङ्किति पपात तत्पतित्वाऽसावादित्यो• अभवत् " ( श०१४।१।११०। ) इति । तत्प्रतिसंधानार्थं प्रावर्यं कर्म तत्र प्रावर्यं कर्मागभूतं यद्विज्ञानं तत् 'त्वाष्ट्रं' मध्वेव ' प्रावोचत् ' अपि तु यत्कश्यं गोप्यं ' रहस्यं ' परमात्मसंबंधि विज्ञानं मधु मधुब्राह्मणेनोपसंहतं अध्यायद्वयप्रकाशितं तच ' वां ' युवाभ्यां प्रवोचदित्यनुवर्तत इत्यर्थः ॥ १ ७ ॥

प्रवर्शकर्मार्थयोः प्रथमद्वितीययोरघ्याययोरर्थः प्रवर्श्यसंबंध्याख्यायिकोपसंहर्तृभ्यां मंत्रान्यां प्रकाशितः ।

(सि) इदम्बै तन्मुधु । दृध्युङ्ङाथर्व्युणोऽिह्वुभ्यामुनाच तुदेतहुषिः पुरुयञ्जवोचत् । रूपुणुँ रूपम्यातिरूपो बभूव तुद्स्य रूपुम्प्रतिचक्षणाय । इन्द्रो मायाभिः पुरुरुपऽईयते युक्ता ह्यस्य हरयः ज्ञता द्येत्ययम्बै हरयोऽयम्बै दुज्ञ च सहस्राणि वहृति चानन्तानि च तुदेतद्ब्रह्मापूर्व्यमन-परमनन्तरमबाह्युप्रयमात्मा ब्बुह्म सुर्वानुभूदित्यनुगुस्तनम् ॥ १९ ॥

द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः । पुरः स पक्षी भूत्वा पुरः पुरुष आविशत ''-इति।सवाअयं पुरुषः सर्वासु पूर्षु पुरिशयः । न एनेन किंचन अनावृतम् । न एनेन किंचन असंवृतम् ॥ १८ ॥

इदं वै तन्मधु दृध्यङ्ङार्थर्वणोऽश्विभ्यामुवाच । तदेतत् ऋषिः पश्यन् अवोचत् । " रूपं रूपं प्रतिरूपो वभूव तदस्य रूपं प्रतिचक्षणाय । इद्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते युक्ता ह्यस्य हरयः शता दश "-इति । अयं वै हरयः । अयं वै दश च सहस्राणि बहूनि चानंतानि च । तदेतत् ब्रह्म अपूर्वमनपरमनंतरमबाह्यम् । अयमातमा ब्रह्म सर्वानुभूः । इत्यनुशासनम् ॥ १९ ॥

इदानीं ब्रह्मविद्याऽर्थयोस्तु तृतीयचतुर्थाध्याययोर्थ उत्तराभ्यां ऋग्न्यां प्रकाशियतव्यः इत्यतः "इदं वै तत्" उत्तर्थं व्राह्मणमन्द्र प्रवर्तते—पुरश्चके इति । प्रकरणबलात् ईःयरो अव्याकृते नामरूपे व्याकृवीणो भूतादिसर्ग-पुरःसरं पंचीकृतेभ्यो भूतेभ्यो भूरादीन् लोकान् सृष्ट्वा-'पुरः' पुराणि शरीराणि-'द्विपदः' द्विपादुपल-द्वितानि मनुष्यशरीराणि 'चक्रे 'कृतवान् । तथा 'इतुष्पदः' चतुष्पादुपलक्षितानि 'पुरः' पश्चशरीराणि 'चक्रे 'कृतवान् । तथा 'इतुष्पदः' चतुष्पादुपलक्षितानि 'पुरः' पश्चशरीराणि 'चक्रे '। एवं शरीराणि नानाविधानि सृष्ट्वा 'सः' ईश्वरः 'पुरः' पुरस्तात् आत्मप्रवेशास्त्र्वं 'पक्षी ' लिङ्गशरारिरी 'भूत्वा ' पुरः 'शरीराणि 'पुरुषः 'पुरुषरूपः सन् ' आविशत् ' प्रविवेश । इतिशब्दो मंत्रसमातिधोतकः । कथमात्मनः पुरुषत्वमित्याशङ्कायां श्रुतिस्तत् व्युत्पादयति—स वा अयमिति । 'स वै 'स एव 'अयमात्मा 'सृष्ट्यादिकर्तृतया प्रकृतः 'सर्वासु पूर्षु 'सर्वशरारेषु पुरि शेते इति व्युत्पच्या 'पुरिशयः' सन् पुरुष इत्युच्यते । नन्यवं आधाराधेयनिर्देशात् द्वतापत्तिः स्यादित्यत आह्—नैनेनेति । एनेमानेन परमात्मना 'किंचन ' किंचिदिप अनावृतमनाच्छादितं नास्ति । तथा 'एनेन ' किंचन 'असंवृतं ' अंतरमनुप्रवेशिलं नास्ति । तथा च परमात्मेव अंतर्वहिर्मावेन कार्यकारणरूपेण व्यवस्थितः । न ततोऽन्यित्किचिदस्तीति 'पुरश्चक्रे ' इति मंत्रः संक्षेपतः आहम्मेकत्वमाचष्टे इत्यर्थः ॥ १८ ॥

" इदं वे तन्मधु " इत्यादि पूर्ववत् । एवं शरीरेषु प्रविष्टः परमात्मा किरूप इत्यत आह्-रूपं रूपामित । ( ऋक् सं. । ६ । ४७ । १८ ) ' सः ' ईश्वरः-' रूपं रूपम् ' उपाधिमेदं देहं देहं प्रति-'प्रतिरूपः' रूपां-तरं प्रतिर्विवं ' वभूव ' । ननु-किमर्थमसौ प्रतिविवमावं आपयते—तत्राह-तदस्येति । ' तत् ' प्रतिविवत्वं अस्यात्मनो निरुपाधिकास्य ' रूपं ' स्वरूपं 'प्रतिचक्षणाय ' आत्मयाधात्म्यप्रतिख्यापनाय शास्त्राचार्यादिमेदेन तच्चप्रकाशनायेत्यर्थः । यादे हि नामरूपे न व्याक्रियेते तदा अस्यात्मनो निरुपाधिकं प्रज्ञानचनाख्यं रूपं न प्रति-ख्यायेत । यदा पुनः कार्यकारणात्मना नामरूपे व्याकृते भवतः तदा अस्य रूपं प्रतिख्यायेत इति भावः ।

(म ) अथ व्वध्राः। (स्तु ) तुदिदुम्वयध्रं शौर्पणाय्याच्छौर्पणाय्यो गौतमादगौतमो ब्वारस्याद्वारस्यो ब्वारस्याच पाराज्ञध्याच पाराज्ञध्यः पाङ्कत्याच भारद्वाजाच भारद्वाज ऽभौदवाहेश्च ग्राण्डिल्याच ग्राण्डिल्यो बुजवापाच गौतमाच गुौतमो बुजवापायनाच व्वैष्टपुरेयाच व्वैष्टपुरेयः शाण्डिल्याच रोहिणायनाच रोहिणायनः शोनकाचात्रेयाच रेभ्याच रेभ्या पौतिमाष्यायणाच कौण्डिन्यायनुम्च कौण्डिन्यायनः कौण्डिन्यात्कौ-ण्डिन्यः कौण्डिन्यात्कौण्डिन्यः कौण्डिन्याचामिवेश्याच ॥ २० ॥

अथ वंदाः-तदिदं १ वयं शौर्पणाय्यात् । २ शौर्पणाय्यो गौतमात् । ३ गौतमो वात्स्यात् । ४ वात्स्यो वात्स्याच पाराज्ञर्याच । ५ पाराज्ञर्यः सांकृत्याच भारद्वाजाच । ६ भारद्वाज औद-बाहेश्व शांडिल्ल्याच । ७ शांडिल्ल्यो वैजवापाच गौतमाच । ८ गौतमो चैजवापायनाच वैष्टपुरेयाच । ९ वेष्टपुरेयः शांडिल्लयाच रौहिणायनाच । १० रौहिणायनः शौनकाच आत्रेयाच रैभ्याच । ११ रैभ्यः पौतिमाष्यायणाच कौंडिन्यायनाच । १२ कौंडिन्यायनः कौंडिन्यातु । १३ कौंडिन्यः कौंडिन्यात् ।१४ कौंडिन्यः कौंडिन्याच आग्निवेझ्याच ॥ २०॥

<sup>&#</sup>x27; इंद्रः ' परमेश्वरः 'मायाभिः ' नामरूपविषयमिथ्याऽभिमानात्मना परिणताभिः ' पुरुरूपः ' बहुरूपः ' ईयेते ' प्रतीयते मिथ्येव जलसूर्यवत् । मायाभिरिति बहुवचनं विक्षेपाणां वाहुल्यादुपपन्नम् । तथापि परमात्मनो वहरूपत्वे कि मानं इत्यत आह-युक्ता हीति । रथे युक्ता वाजिन इव ' हि ' यस्मात् ' अस्य ' प्रतीची रथ-स्थानीये शरीरे ' युक्ताः '–' हरयः ' इंद्रियाणि ' शता ' शतानि ' दश ' च प्राणिभेदबाहुल्यात् शतानि दश च भवंति । प्रत्येचं स्वविषयान् प्रतिहरंतीति हरणार्दिदियाणि हरयः । इतिशब्दो मंत्रसमाप्तिद्योतकः । ननु-अस्य हरय इति संबंधप्रतीते:, अयमन्यः परमेश्वरः अन्ये हरयः इत्येवं द्वैतापत्तिः इत्यत आह—अयं वा इति । ' अय वै ' अयमेवातमा ' हरयः ' इंद्रियादिरूपेणास्यैवाविद्यया भानात् । 'अयं वै' अयमेवातमा ' दश च सह-स्राणि '' बहूनि चार्नेतानि च ' हारिशब्दितानीन्द्रियाणि प्राणिभेदस्यानंत्यात् । इदानीं अस्यात्मनः पारमार्थिकं स्वरूपमाह-तदेतद्वाद्वीत । न विद्यते पूर्वं कारणं यस्य तदपूर्वम् । न विद्यते अपरं कार्यं यस्य तदनपरम् । न विद्यते अंतराले जात्यंतरं वस्तु यस्य तदनंतरम् । न विद्यते वाह्यं वहिर्भूतं वस्तु यस्मात् तदवाह्यम् । यत् एतादशं <sup>' त्रह्म</sup> ' तदेवैतत् समस्तं जगत् । न तद्वयतिरेकेणास्ति । किं पुनः तद्रह्म आत्मनोऽर्थातरं इत्याङ्कायां नेत्याह— अबमारमेति । 'अयं ' प्रत्यगारमेव ब्रह्म । कोऽसौ प्रत्यगारमा तत्राह-सर्वानुभारिति । यः सर्वात्मना सर्वमनुभवति सः ' सर्वोनुभूः '। द्रष्टा श्रोता मंता विज्ञाता स रव प्रत्यगात्मेत्यर्थः । अयमेव सर्ववेदांतानामर्थ इत्युपसंहरति-इत्यनुशासनिमिति । इतीत्थं ' अनुशासनं ' सर्ववेदांतोपदेशः । एतदमृतमयञ्चेति अनुर्थनिवृत्ति-द्वारा आनंदावातिरूपः शास्त्रार्थः परिसमाप्तः ॥ १९ ॥

अयेदानीं काविद्यार्थस्य स्तुत्यर्थं मधुकाण्डस्य स्वाच्यायार्थी जपार्थश्च ब्रह्मविद्याया अयं वंश आरम्यते-**₹**₹9₹

(चा) आग्निवेद्यः स्तिवात् । (त्से) स्तिवः पाराश्चर्यात्पाराश्चर्यो जातू-कण्णिज्ञातूकण्ण्यो स्ररद्वानाद्वारद्वानो भारद्वानासुरायणाच गौतसाच गौतमाच गौत

(द्या) आत्रेयो मुण्टेः । (म्मुं) मुण्टिग्गुँतिमाद्गुँतिमो गुतिमाद्गुँतिमो व्वात्स्याद्वात्स्यः द्याण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कुशांच्यात्कुरायात्केशोर्धः कुण्यः कुमारहारितात्कुमारहारितो गालगुद्रालंगे विवद्भर्भीकौण्डित्या-द्विद्भर्भीकौण्डित्या-द्विद्भर्भीकौण्डित्या व्वत्सनपातो द्याभ्यवाद्वत्सनपाद्वाभ्यवः पथः स्रोभ-रात्पत्थाः स्रोभरोऽयास्यादाङ्गिरसाद्यास्यऽआङ्गिरसऽआभूतेस्त्वाद्वा-

१५ आग्निवेश्यः सैतवात् । १६ सैतवः पाराज्ञार्यात् । १७ पाराज्ञार्यो जात्कर्ण्यात् । १८ जात्कर्ण्यां भारद्वाजात् । १९ भारद्वाजो भारद्वाजाच्च आसुरायणाच्च गौतमाच्च । २० गौतमो भारद्वाजात् । २१ भारद्वाजो बैजवापायनात् । २२ बैजवापायनः कौशिकायनेः । २३ कौशिकायनिव्वृतकौशिकात् । २४ घृतकौशिकः पाराज्ञार्यायणात् । २५ पाराज्ञार्यायणाः पाराज्ञार्यात् । २६ पाराज्ञार्यो जात्कर्ण्यात् । २७ जात्कर्ण्यां भारद्वाजात् । २८ भारद्वाजो भारद्वाजाच्च आसुरायणाच्च यास्काच्च । २९ आसुरायणस्त्रवणेः । ३० त्रैवणिरीपजंधनेः । ३१ औपजंधनिरासुरेः । ३२ आसुरिर्भारद्वाजात् । ३३ भारद्वाज आन्नेयात् ॥ २१ ॥

३४ आत्रेषो मांटे: । ३५ मांटिगींतमात । ३६ गौतमा गौतमात । ३० गौतमो वात्स्यात । ३८ वात्स्यः शांडिल्यात् । ३९ शांडिल्यः केशोर्यात्काप्यात् । ४० केशोर्यः काप्यः कुमारहारितात् । ४१ कुमारहारितो गालवात् । ४२ गालवो विदर्भाकौंडिल्यात् । ४३ विदर्भीकींडिल्यो वत्सनपातो बाभ्रवात् । ४४ वत्सनपात् बाभ्रवः पथः सीभरात् । ४५ पंथाः सीभरः
अयास्यादांगिरसात् । ४६ अयास्य आंगिरस आभूतेस्त्वाष्ट्रात् । ४० आभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्व-

अथ वंश इति । वंश इव 'वंशः '। यथा वेणुर्वेशः पर्वणः पर्वणो भिद्यते । तद्दप्रात्प्रभृति आम् छप्राप्तेरयं वंशः । अध्यायद्वयस्य आचार्यपरंपराक्रमो वंश इत्युच्यते । तत्र प्रथमांतः शिष्यः पंचम्यंत आचार्यो बोद्धव्यः॥२०॥ 'आग्निवेश्यः '–' सैतवात् ' आचार्यात् अधीतवान् इत्यादि ॥ २१ ॥

<sup>&#</sup>x27; आत्रेयः ' माण्टेरधीतवान् । ' परमेष्ठी ' विराट् 'ब्रह्मणः' हिरण्यगर्भात् अधीतवान् । 'हिरण्यगर्भः' स्वयं-

डाभ्रतिस्त्वाष्ट्रो विश्वक्षपात्त्वाष्ट्राद्विश्वक्षपस्त्वाष्ट्रोऽिश्वभ्यामिश्वनौ द्धी-चऽ आथर्वणाद्ध्युङ्ङाथर्वणोऽथर्वणो हैवाद्यव्वी हैवो मृत्योः प्पाध्व-ॐसनान्मृत्युः प्पाध्यॐ सनः प्यव्वॐसनात्प्रध्वॐसनऽएकऐरेकि छिन्विप्पु-जिन्नेविव्युजिन्विव्येष्टेव्वयेष्टिः सनारोः सनाक्तः सनातुनात्सनातुनः सनगा-त्सनगः परमेष्टिनः परमेष्टी ब्ब्रह्मणो ब्ब्रह्म स्वयुम्भु ब्ब्रह्मणे नमः ॥२२॥

इति चतुर्द्शे काण्डं चतुर्थप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिपदि द्वितीये प्रपाठके पञ्चमं त्राह्मणम् ॥ १४ (४) २। ५॥ (५) २-५॥ इति पंचमोऽध्यायः॥ १४-५॥ कण्डिकासंख्या॥ ७८॥ बृहदारण्यकोपनिपदि द्वितीयोऽध्यायः समातः॥ २॥ इति बृहदारण्यकोपनिपद्यध्यायद्वयात्मकं प्रथमं मधुकाण्डं समातम्॥

रूपात्त्वाष्ट्रात् । ४८ विश्वरूपस्त्वाष्ट्रोऽश्विभ्याम् । ४९ अश्विनौ द्धीच आधर्वणात् । ५० द्घ्यङ्ङाथर्वणोऽवर्वणो दैवात् । ५१ अथर्वा दैवो मृत्योः प्राध्वंसनात् । ५२ मृत्युः प्राध्वंसनः प्रध्वंसनात् । ५३ प्रध्वंसन एक्पेंः । ५४ एक्पिविप्राजित्तेः । ५५ विप्राजित्तिव्यिष्टेः । ५६ व्यष्टिः सनारोः । ५७ सनारुः सनातनात् । ५८ सनातनः सनगात् । ५९ सनगः परमे-ष्ठिनः । ६० परमेष्ठी ब्रह्मणः । ६१ ब्रह्म स्वयंभु । ब्रह्मणे नमः ॥ २२ ॥

प्रतिमातवेदः इति तत आचार्यपरंपरा नास्ति । यत्पुनर्त्रह्म वेदास्त्र्यं तत्स्वयं नु निश्यं तस्मै ' ब्रह्मणे ' स्वयं-भुवे वेदरूपेणावस्थिताय ' नमः ' वाङ्मनःकायकृतः प्रह्वीमावो भवत्वित्यर्थः ॥ २२ ॥

इति श्रीहृषीकेशब्रह्मभगवयूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिमाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-ब्रह्मभगवतः कृतौ मार्च्यदिनीयशतपथनाह्मणान्तर्गतमाय्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां द्वितीयेऽघ्याये पंचमं मधुब्राह्मणं परिसमाप्तम् ॥ १४ (९)२–९॥ द्वितीयोऽध्यायश्च समाप्तः ॥ १४ (बृ. उ.)२॥ इति श्रीबृहदारण्यकोपनिषदि आद्यं मधुकाण्डं परिसमाप्तम् ॥

# अथ चतुर्दशे काण्डे बृहदारण्यकोपनिषदि मध्यमं द्यध्यायं याज्ञवलक्यकाण्डं वा मुनिकाण्डम् । आदितः षष्ठेऽध्याये बृहदारण्यकोपनिषदि तु तृतीयेऽध्याये प्रथमं ब्राह्मणम् । आदितश्रतुर्थे वृ० आ० दितीये च प्रपाठके पष्टं ब्राह्मणम् ।

- KHOO

जनको ह व्वैदेहो बहुद्क्षिणेन यज्ञेनेजे । तुत्र ह कुरुपञ्चालानाम्त्राह्मणा-ऽअभिसमेता बभूबुस्तुस्य ह जनकस्य व्वैदेहस्य व्विजिज्ञासा बभूव कुः स्विदेषुम्त्राह्मणानामनूचानुतमऽइति ॥ ३ ॥

सु ह गुवाध्य सहस्रस्वक्रोध। दुशद्श पादाऽ एकेकस्याः शृङ्गयोराबद्धा बभू बुस्तान्होवाच ब्लाह्मणा भगवन्तो यो ब्वो ब्लाह्मिष्टः सुऽएता गाऽडुद्-जतासिति ते ह ब्लाह्मणा सु द्धुषुः॥ २॥

#### अश्वलबाह्मणम्।

जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेजे । तत्र ह कुरुपंचालानां ब्राह्मणा अभिसमेता बभूदुः । तस्य ह जनकस्य वैदेहस्य विजिज्ञासा बभूव । कः स्विदेषां ब्राह्मणानामनूचानतम् इति ॥ १ ॥

स ह गवां सहस्त्रमवरुरोध । दशदश पादा एकैकस्याः श्टंगयोरावदा वभूवः । तान् होवाच । ब्राह्मणा भगवंतो यो वो ब्रह्मिष्ठः स एता गा उदजतामिति । ते ह ब्राह्मणा न दधुषुः ॥ २ ॥

एवं आगमप्रधानेन मधुकाण्डेनोक्तमेवार्थं उपपत्तिभिर्निरूपितुं याज्ञवल्कीयं काण्डमारम्यते । तत्र प्रस्ताव कर्तुं विज्ञानस्तुस्यर्था विद्याप्राप्युपायप्रदर्शनार्था च आख्यायिका अध्वलव्राह्मणेनारम्यते—जनको ह वैदेह इत्या-दिना । विदेहेषु भवः ' वैदेहः ' ' जनकः ' जनकनामा राजा ' ह ' किल वभूव । स च ' बहुदक्षिणेन यज्ञेन' शाखांतरणसिद्धेन बहुदक्षिणाविशिष्टेनार ोधेन वा ' ईजे ' अयजत् । ' तत्र ' तस्मिन् यज्ञे ' ह ' विद्वह्याह्न्येन प्रसिद्धानां ' कुरूणां पंचालानां ' च देशानां 'त्राह्मणाः' निमंत्रिना दर्शनकामा वा ' अभिसमेताः ' अभिस्तेताः ' वम्सूद्धः ' । तत्र महातं विद्वत्समुदायं दृष्ट्वा ' ह ' किल ' तस्य जनकस्य वैदेहस्य ' यजमानस्य ' कर् स्वत् ' वे. नु खलु ' एषां ' त्राह्मणानां मध्ये ' अनूचानतमः ' सर्व इमे अनूचानाः कः स्विदेषामितशयेनान्-चानोऽनुवचने समर्थो त्रिक्षिष्ठ ' इति विजिज्ञासा ' विशेषेण ज्ञातुमिच्छा ' बसूव ' ॥ १ ॥

पश्चात् ' सः ' जनकः 'ह' अनू वानविषयोत्पन्नजिज्ञासः सन् तद्विज्ञानोपायार्थं ' गवां ' प्रथमवयसां धेनूतां १२१५

## (रु) अथ ६ बाज्ञवल्क्यः रुवमेव ब्लब्सचारिणमुवाच। (चै) एताः सौम्योद्ज सामश्रवारे इति ता होडाचकार ते ६ ब्लाझणाश्चकुधुः कथबु नो ब्लिझो ब्लवीतेति॥ ३॥

अथ ह याज्ञवल्क्यः स्वमेव ब्रह्मचारिणमुवाच । एताः सौम्य ! उद्ज सामश्रवा ३ इति । ता होदाचकार । ते ह ब्राह्मणाश्चकुधुः । कथं नु नो ब्रह्मिष्ठः द्ववीतेति ॥ ३ ॥

'सहस्रमवरुरोघ' गोष्टे अवरोघं कार्यामास । किंविशिष्टास्ता गावोऽवरुद्धा दृत्यत आह—दृश्दैद्द्शेति । तासा-मेकैकस्या गोः शृंगयोविषये 'दृशद्श पादाः ' पलचतुर्भागः पौदः एवंभूताः सुवर्णस्य दृशदश पादाः 'आवद्धा वभूवुः'। शृंगयोरिति द्विवचनात् एकैकिस्मिन् शृंगे पंचपंच पादा आवद्धा इस्यर्थः । एवं गा अव-रुध्य जनकस्तान् बाक्षणान् 'ह 'किल ' उवाच '। हे ब्राह्मणाः वदाध्ययनसंपन्नास्तदर्थनिष्टाः ' भगवंतः ' पूजाहीं! इति संबोध्य 'यो वः 'युष्माकं मध्ये 'ब्रह्मिष्टः' अतिशयेन ब्रह्मज्ञः ' संः एताः ' अवरुद्धा गाः 'उद-जतां ' उत्कालयतु स्वगृहं प्रति नयतु । 'ते 'ब्राह्मणाः 'ह ' किल एवमुक्ताः ' न दृष्टुः आत्मनो ब्रह्मिष्टतां प्रतिक्षातुं न प्रगल्माः संवृत्ताः इत्यर्थः ॥ २ ॥

अथानंतरं अप्रगत्मम्तेष् ब्राह्मणेषु 'ह ' किल 'याज्ञवत्क्यः 'स्वमार्गायमेव ब्रह्मचारिणमन्तेवासिनभुवाच । किं १ हे सीम्य ! सामश्रवा ६ इति, प्लुतिर्दूरादाह्यानार्था । सामिविधि श्रणोतीति सामश्रवाः तस्य
संबुद्धौ हे सामश्रवः । अतो यज्ञवेदिवदो याज्ञवत्क्यात् सामिविधिश्रवणमनुपपन्निस्यर्थाचतुर्वेदो याज्ञवत्क्य इति
सिद्धयति । हे सामश्रवः ! 'एता गाः ' उदजोद्गमयास्मद्गृह्यान्प्रति । एवं गुरुवचनं श्रुत्वा 'ह ' किल 'ब्रह्मचारी ''ताः 'गाः 'उदाचकार ' उत्कालितवान् आचार्यगृहं प्रति नीतवानित्थर्थः । एवं ब्रह्मिष्ठाय निर्दिष्टगवामपहरणात् याज्ञवत्क्येनात्मनो ब्रह्मिष्टता प्रतिज्ञातिति, अस्माकमिष ब्रह्मिष्टता प्रतिज्ञायत इति मन्वानास्ते
'ह 'ब्राह्मणाश्चकृतुः कुद्धवन्तः । तेषां कोवाभिप्रायमाह—कथिति । कथमयं नोऽस्माकं एकैकप्रधानानामश्रे
'ब्रह्मिष्टोऽस्मीति '' व्रुवीत ' कथयेत् । इतिशब्दः अभिप्रायसमातिचोतकः ॥ ३ ॥

१-आत्मपुराणे-पंचमेऽच्याये । " इत्यादि बहुधा राजा चिति विश्वा मनोगतम् । कामधेनुसमानानां सहस्रं निद्धौ गवाम् । चस्वारिशत्सहस्राणि निष्काणामिष भूपतिः ।९५। श्रंगे श्वंगं गवां राजा निष्काणां विद्यातें हि सः । प्रत्यके द्विसहस्रेषु श्वंगेव्वर्षिन्तवांस्तदा ''। ९६ । इति । अनयोष्टीका—' इत्यादौति । इत्यादिकं विचारं छस्वा गवां सहस्रं तथा निष्काणां दीनःराणां चस्वारिशतस्त्राणि सदिति निदधौ स्थापितवानिति । " पठे दीनारेऽपि च निष्कोऽस्त्री " इति अमरे नानार्थः १३।१५। । ९५ । दीना-राणां चस्वारिशत्सहस्रत्ये हेतुमाह । श्वः इति । हि यतः । सहस्रतं स्थानां गवां द्विसहस्रसं स्थाके श्वः प्रत्येकं श्वः श्वे दीनाराणां श्वतां कर्षवतुष्ठयास्मकस्य पठस्य पादतया प्रतिपादितानां विश्वति श्वतां द्विराहत्तरापदोक्तां ववंशेति । तथाच चहसद्वयस्य विश्वस्या गुणने चक्तसंस्वासिद्विरिति भावः । अत्र यद्यपि भाष्यकारैः श्वृतिगतदशदशपदद्वित्वं वीप्साऽभिप्रायेण च्यास्थातम् । पंचपंच पादा एकैकत्र श्वः बद्धा इत्युक्तः । तत्र च दशसहस्राणि निष्कसंस्था भवति । तथापि-अनेन प्रयक्तता " खपास्यानेषु नात्यंतमाप्रदः " इति शवरस्वाभित्रचनानुसरिण जनकौदार्यातिशयप्रकटनाय च दशदशेति पदं विश्वतिपरत्या च्यास्थातमिति बोध्यम् ॥ ९६॥ ९६॥

१-" निष्कमस्री साष्टहेमशते दीनारकर्षयोः । वक्षोऽलंकरणे हेमपात्रे हेमपदेऽपि चोति मेदिनी " साष्टे शते सुवर्णानां हेम्न्यु-रीमूबणे पर्छ । दीनारेऽपि च निष्कोऽस्त्री " इत्यमरनानार्थः ॥

३- " गुंजाः पंचायमापकः । ते वोडशाक्षः कर्षोऽज्ञी पलं कर्षचतुष्टयम् । सुवर्णविस्ती हेम्रोऽक्षे " इत्यमरे वैश्यवगः॥

- (त्यु) अथ इ जनकुर्य व्वैदेहस्य होताऽश्वलो बभूव । सु हैनम्प-प्रच्छ त्वल्ल खुल नो याज्ञवल्क्य ब्लुह्मिष्ठोऽसी३ऽइति सु होवाच तुमो व्वयम्ब्राह्मिष्ठाय कुम्मों ग्रोकामाऽएव व्ययुण्डँ स्मऽइति तुण्डँ ह तुतऽएव प्रमुह्नदुद्धे होताऽश्वलः ॥ ४॥
- (छो) याज्ञवल्क्येति होवाच । यदिद्धं सुर्व्वम्मृत्युनाऽऽत्तधं सुर्व्वम्मृत्युनाऽऽत्तधं सुर्व्वम्मृत्युनाऽअप्रक्षकेन युजमानो मृत्योरातिमृतिमुन्यतऽद्वति होत्रिन्विजा-ऽग्निना व्वाचा व्वाग्वे यज्ञस्य होता तुच्चयम्बाक्सोऽयुमित्रः स होता सा सुक्तिः साऽतिम्रक्तिः॥ ५॥

अथ ह जनकस्य वैदेहस्य होताऽश्वलो वभूव । स हैनं पप्रच्छ । त्वं नु खळु नो याज्ञवलक्य ब्रह्मिष्ठोऽसी ३ इति । स होवाच । नमो वयं ब्रह्मिष्ठाय कुर्मः। गोकामा एव वयं स्म इति । तं ह तत एव प्रष्ठं द्धे होताऽश्वलः ॥ ४॥

याज्ञवल्क्येति होवाच । यदिदं सर्वे मृत्युनाऽऽप्तम् । सर्वे मृत्युनाऽभिषन्नम् । केन यजमानो मृत्योराप्तिमतियुच्यते इति । होत्रत्विजाऽग्निना वाचा । वाग्वे यज्ञस्य होता । तद्येयं वाक्रा। सोऽयमग्निः । स होता । सा मुक्तिः । साऽतिमुक्तिः ॥ ५ ॥

पूर्वत्र व्याख्याते मधुकाण्डे यदुद्गीयप्रकरणं तिसन् आसङ्गपापनो मृत्योरत्ययः समुचितेन कर्मणा संक्षे-पतो व्याख्यातः । तस्यैबोद्गीयदर्शनस्य परीक्षाविषयोऽयं प्रश्नप्रतिवचनरूपो विस्तर आरम्यते—याज्ञवल्ययेति होबाचेति । हे याज्ञवल्ययेति प्रथमं मुनेराभिमुख्यमापादियतुं संबोध्योवाच । अस्य कर्मणः ' यदिदं ' साधनजातं ऋत्विगग्न्यादिलक्षणं 'मृत्युना ' कर्मलक्षणेन स्वामाविकाज्ञानजासङ्गसहितेनातं व्यातं कित्वभिपन्नं च मृत्युना वशीकृतं च । अतः 'केन ' दर्शनलक्षणेन साधनेन 'यजमानः 'मृत्योराप्तिमतीत्य मृत्युगोचरत्व-मतिक्रम्य 'मुच्यते 'स्वतंत्रो मृत्योरवश्यो मवतीत्यर्थः । हत्येवमश्चलेन पृष्टो याज्ञवल्क्य उत्तरमाह— होत्रात्विजाऽग्निना वाचेति । एतस्याभिप्रतमर्थं श्रुतिः स्वयमेव व्याचष्टे—वाग्वे हति । " यज्ञो वे यजमानः "—( श. ९ १ १ २ १ २ १ २ १ ) हति श्रुतेर्यज्ञस्य यजमानस्य या अध्यात्मं वाक् सैवािवयत्ने

<sup>&#</sup>x27;अथ ह ' एवं कुद्धेषु ब्राह्मणेषु 'जनकस्य 'यजमानस्य 'अश्वलः ' अश्वलनामा 'होता ' ऋतिग् 'वभूव ' । 'सः ' ब्रह्मिष्ठाभिमानी राजाश्रयत्वाच घृष्टः 'एनं 'याज्ञवत्क्यं 'ह पप्रच्छ ' पृष्ठवान् । कथं १ हे याज्ञवत्क्य ! नोऽस्माकमग्ने 'त्वं नु खलु ब्रह्मिष्ठोऽसी ३ ' इति । प्लुतिर्निर्मत्त्वनार्था । अनौद्धत्यं ब्रह्मिवदो र्लिंगं इति सूचयन्ती श्रुतिर्याज्ञवत्क्यकृतमुत्तरं दर्शयति—स हेति । 'सः 'याज्ञवत्क्यः 'ह उवाच '। 'वयं ब्रह्मिष्ठाय नमस्कुर्मः '। तार्हें किमिति <sup>ब्र</sup>ह्मिष्ठपणभूता गावः स्वगृहं प्रति प्रस्थापिताः, इत्यत आह—गोकामा इति । 'वयं गोकामा एव स्मः '। अतो गोप्रहणं कृतवन्त इति । 'तं ' ब्रह्मिष्ठप्रतिज्ञं संतं 'तत एव ' ब्रह्मिष्ठपणस्वीकरणादेव होताऽश्वलः 'प्रष्टुं ' दये 'मनो घृतवान् ॥ ४ ॥

( ब्युर्ग ) याज्ञवरुषयेति होवाच । युद्दिद्ध् सुर्व्वमहोराग्राभ्यामाप्तध् सुर्व्वमहोराग्राभ्यामाभिपन्नङ्केन युजमानोऽहोराग्रयोराप्तिमृतिमुच्यतऽ इत्यध्वर्युणित्वजा युसुषाऽऽदित्येन युसुर्वे यग्रस्याध्वर्युस्तय्वदिद्श्रक्षः सोऽसावादित्यः सोऽध्वर्युः सा मुक्तिः साऽतिम्रक्तिः ॥ ६ ॥

(स्यों) याज्ञवल्क्येति होवाच । युदिद्ध् सुवर्गम्पूर्व्वपक्षापरपश्चाभ्या-माप्त्य सुवर्गम्पूर्वपक्षापरपश्चाभ्यामिसपञ्चकेन युजमानः पूर्व्वपक्षापर-पश्चयोद्यातिमृतिसुर्व्यतऽहति ब्ब्रह्मणर्त्तियुजा सुनसा चन्द्रेण सुनो वै यज्ञस्य ब्ब्रह्मा तस्रुदिद्ममुनः सोऽसो चन्द्रः सु ब्ब्रह्मा सा सुक्तिः साऽतिसुक्तिः ॥७॥

याज्ञवरुक्येति होवाच । यदिदं सर्वमहोरात्राभ्यामाप्तम् । सर्वमहोरात्राभ्यामभिषत्रम् । केन यजमानोऽहोरात्रयोराप्तिमतिमुच्यत इति । अध्वर्युणिर्दिवजा चक्षुषाऽऽदित्येन । चक्षुर्वे यज्ञस्याध्वर्युः । तद्यदिदं चक्षुः । सोऽसावादित्यः । सोऽध्वर्युः । सा मुक्तिः । साऽतिमुक्तिः ॥ ६ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच । यदिदं सर्व पूर्वपक्षापरंपक्षाभ्यामाप्तम् । सर्वे पूर्वपक्षापरपक्षाभ्यामिष-न्नम् । केन यजमानः पूर्वपक्षापरपक्षयोराप्तिमतिमुच्यत इति । ब्रह्मणर्दिवजा मनसा चंद्रेण । मनो वै यज्ञस्य ब्रह्मा । तद्यदिदं मनः । सोऽसी चंद्रः । स ब्रह्मा । सा मुक्तिः । साऽतिमुक्तिः ॥ ७ ॥

होता । तत्तत्र एवं सित 'येयं 'यज्ञस्य 'यजमानस्य ' 'वाक् 'सोऽयं प्रसिद्धोऽप्रिरिधिदै । स एव वागैक्य-मापनोऽप्रिहीता । 'स होता 'अप्रिरूपेण दष्टः 'सा मुक्तिः 'मृत्य्वितकमरूपाया मुक्तेः साधनम् । 'सा ' उक्तरूपा मुक्तिरेव 'अतिमुक्तिः ' फलभूताया अग्न्यादिभावापित्ररूपाया अतिमुक्तेः साधनम् । तथा च भाष्यात्मिकात् आधिमौतिकाच परिच्छिन्नरूपात् वाग्योतृलक्षणात् साधनद्वयात् अपरिच्छिन्नाधिदैवताप्निरूपेण होतिरि दृष्टिर्मुक्तिसाधनमित्यर्थः ॥ ९ ॥

स्वामाविकात् अज्ञानासंगप्रयुक्तात् कर्मलक्षणात् मृत्योरितमुक्तिव्याख्याता । तस्य कर्मणः सासङ्गस्य मृत्योः आश्रयभूतानां दर्शपूर्णमासादिकर्मसाधनानां यो विपरिणापहेतुः कालः तस्मात्कालात् पृथगतिमुक्तिर्वक्रवेती-दमारभ्यते । क्रियानुष्ठानव्यतिरेकेणापि क्रियायाः प्रागूर्ध्वं च साधनविपरिणामहेतुत्वेन कालस्य व्यापारदर्शनात् तस्मात्कालात्पृथगतिमुक्तिर्वक्रव्येति तामाह—यदिदं सर्वमहोरात्राभ्यां व्याप्तमित्यादिना । स च कालो दिरूपः । अहोरात्रादिलक्षणः तिथ्यादिलक्षणश्च । तत्राहोरात्रादिलक्षणात्तावदतिमुक्तिमाह—' अहोरात्राभ्यां 'हि सर्वं जायते वर्द्धते विनश्यति च । तथा यज्ञसाधनं यज्ञस्य यजमानस्य चक्षुरध्वर्युश्च, ताभ्यां जायते वर्द्धते विनश्यति चेति संबंधः । शिष्टान्यक्षराणि पूर्ववत् योज्यानि । यजमानस्य चक्षुरध्वर्युश्चेति साधनद्वयं अध्यात्माधिभूतपरिच्छेदं हित्वा अपरिच्छित्राधिदैवतादित्यात्मना दष्टं सत् मुक्तिः । सा मुक्तिरेवाति-मुक्तिरित पूर्ववत् । आदित्यात्ममावमापत्रस्य हि नाहोरात्रे संभवत इत्यर्थः ॥ ६ ॥

इदानी तिथ्यादिलक्षणात्कालात् अतिमुक्तिरुच्यते । वृद्धिक्षयशृत्ययोग्होरात्रयोगादित्यः कर्ता । न प्रति-पदादीनां तिथीनां तालां तु वृद्धिक्षयोगामनेन चंद्रमाः । अत आदित्यप्राप्त्या अहोरात्रात्ययवत् चंद्रप्राप्त्या

(च्यां) याज्ञवरुक्योति होवाच । यदिदुमन्तुरिक्षमनारम्बणुमित्राथ कुनाऋमेण युजमानः स्वर्गी लोकमाक्रमतऽइत्युद्गात्रात्त्वुजा व्वायुना प्पाणुन प्प्राणों वै यज्ञस्योद्वाता तद्योऽयम्प्राणः सु व्वायुः सुऽचद्वाता सा मुक्तिः साऽतिमुक्तिरित्यतिमोक्षाऽअथ सम्पुदः॥ ८॥

(दो) याज्ञवलक्येति होवाच । कुतिभिरयमुचार्रभहीताऽस्मिन्यज्ञे कारिष्यतीति तिसृभिरिति कतमास्तास्तिम्नऽइति पुरोऽनुवाक्या

याज्ञवल्क्येति होवाच । यदिद्मंतरिक्षमनारंबणमिव । अथ केनाक्रमेण यजमानः स्वर्ग लोकमात्रमते इति । उद्गात्रर्त्विजा वायुना प्राणेन । प्राणो वै यज्ञस्योद्गाता । तत् यः अयं प्राणः । स वायुः स उद्गाता सा मुक्तिः । साऽतिमुक्तिः । इत्यतिमोक्षाः । अय संपदः ॥ ८ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच । कतिभिरयमय ऋग्भिहींता अस्मिन् यज्ञे करिष्यतीति । तिस्भिरिति ।

पूर्वपक्षापरपक्षात्ययः इत्याह-याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदं सर्वे पूर्वपक्षापरपक्षाभ्यामाप्तमित्या-दिना । 'ब्रह्मणितंवजा मनसा चंद्रेण ' इत्यक्षरन्यासः । तत्राध्यातमं 'यज्ञस्य ' यजमानस्य 'यदिदं ' प्रसिद्धं 'मनः ' 'सोऽसी ' चंद्रोऽधिदैवं मनः । अध्यातमं चंद्रमा अधिदैवतमिति 'हि ' प्रसिद्धम् । स एव चंद्रो ब्रह्मार्विक् । तेन यजमानस्य मनो ब्रह्मीत च साधनद्वयमपरिच्छित्राधिदैवतचंद्रात्मना दृष्टं सन्मुक्तिः रित्यर्थः ॥ ७ ॥

यजमानस्य कालान्मृत्योरतिमुक्तिर्व्याख्याता । सः अतिमुच्चमानः केनावष्टमेन परिच्छेदविषयं मृत्युमतीत्य 🕜 फलं प्राप्नोतीत्यत आह—याज्ञवल्क्योति होवाच यदिदमन्तरिक्षमित्यादिना । 'यदिदं 'प्रसिद्धमंतरिक्ष-माकाशः अनारंवणमनालंबनमिव भासत इति शेषः । इवशब्दादस्येव तत्रावलंबनं तत्तु न ज्ञायत इत्य-भिप्रायः । यत्तत् अज्ञायमानं आलंबनं तत्केनेति सर्वनाम्ना पृच्छयते । अन्यथा फलप्राहिरसंभवात् येना-क्रमणावष्टंभेन यजमानः कर्मफलं प्रतिपद्यमानः अतिमुच्यते किं तत् इति प्रश्नविषयः। 'अथ 'केनाक्रमणा-वष्ट्रंभेन ' यजमानः स्वर्गं लोकमाक्रमते ' स्वर्गं लोकं फलं प्राप्नोति अतिमुच्यत इत्यर्थः । उद्गात्रदिजा वायुना प्राणेनेति । उद्गाता ऋत्विक् अधिभूतं परिच्छिनं रूपम् । अध्यातमं च प्राणः । एतद्वयमपरि-च्छिनेन वायो रूपेण पश्यति । तेन वायुना प्राणेनावलंबनेन कमिफलं स्वर्गे लोकं प्राप्नोति अतिमुच्यत इत्यमिप्रायः । एवमनुक्तत्वगादीनामपि वाय्वात्मना दर्शनं वक्तव्यमित्यभिप्रेत्योपसंह्रति इतीति । इतीत्युपसंहारार्थं वचनम् । इत्येवं प्रकारान्मृत्योरतिमोक्षा इत्यर्थः । 'अथ संपदः ' अथाधुना 'संपदः ' उच्यंते । संपन्नाम महतां फलवतामश्वमेधादिकर्मणां कर्मत्वादिना सामान्येनाल्पीयस्सु कर्मसु विवक्षितफलसिद्धवर्थं सम्पतिः संपदुच्यते । यथाशक्त्यग्निहोत्रादिनिर्वर्तनेनाश्वमेधादिकर्म मया निर्वर्त्यते इति ध्यानं संपदित्यर्थः । यद्वा फलस्येव देवलोकादेरुज्ज्वलत्वादिसामान्येनाज्याचाहुतिषु संपादनं संपद्दित्पर्थः। अतः संपद् आरम्यंते ॥ ८॥

संपद्ममारंभसुपपाद प्रश्नवाक्यमुख्यापयति—याज्ञवरुक्येति होवाच कतिभिरित्यादिना । याज्ञवरुक्येति

याज्या च ग्रस्येव तृतीमा किन्ताभिर्ज्यतीति पृथिविलोकुमेव पुरोऽतु-वाक्यया ज्यत्यन्तरिक्षलोकं याज्यया चौल्लोकप्र ग्रस्यया॥ ९॥

याज्ञवरुक्येति होवाच । कृत्ययमुद्याध्वर्ध्युरिसमुन्यज्ञऽआहुतीहीं ध्यतीति तिम्नऽइति कृतमास्तास्तिम्नऽइति या हुताऽउउउउउति या हुताऽअतिनेदन्ति या हुताऽअधिश्रेरते किन्ताभिर्ज्ञयतीति या हुताऽउउउउउति वेवलोक्रमेव ताभिर्ज्ञयति दीप्यतऽइव हि देवलोको या हुताऽअतिनेदन्ति मनुष्यलोक्रमेव ताभिर्ज्ञयत्यतीव हि मनुष्यलोको या हुताऽअधिश्रेरते पितृलोक्रमेव ताभिर्ज्ञयत्यधुऽइव हि पितृलोकः ॥ १०॥

कृतमास्तास्तिस्त्र इति। पुरोऽनुवाक्या च याज्या च । शस्यैव तृतीया । किं ताभिर्जयतीति । पृथिवी लोकमेव पुरोऽनुवाक्यया जयति । अंतरिक्षलोकं याज्यया । चौलींकं शस्यया ॥ ९ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच । कत्ययमद्याध्वर्धुरस्मिन् यज्ञे आहुतीहोंष्यतीति । तिस्र इति । कतमा-स्तास्तिस्र इति । या हुता उज्ज्वलन्ति । या हुता अतिनेदंति । या हुता अधिशेरते । किं ताभिर्जयतीति । या हुता उज्ज्वलंति देवलोकमेव ताभिर्जयति । दीप्यत इव हि देवलोकः । या हुता अतिनेदंति । मनुष्यलोकमेव ताभिर्जयति । अतीव हि मनुष्यलोकः । या हुता अधिशेरते । पितृ-लोकमेव ताभिर्जयति । अध इव हि पितृलोकः ॥ १० ॥

होवाचेत्यभिमुखीकरणाय । 'कितिमिः 'कितिसंख्याभिः 'ऋग्मिः 'ऋग्जातिभिः अयं 'होता ' 'अद्यास्मिन् 'यह्ने ' 'करिष्यति ' शखं शंसिष्यति । इत्येवमश्चलेन पृष्टो याञ्चवल्क्य आह—तिसृभिित । 'तिसृभिः ' ऋग्जातिभिः । एवमुत्तरमुक्तवंतं याञ्चवल्क्यं प्रति पुनस्तासां स्वरूपं पृच्छति—कतमास्ता इति । संख्येय-विषयोऽयं प्रश्वः । पूर्वस्तु संख्याविषयः । किंस्वरूपास्तास्तिस् ऋग्जातय इति पृष्टे उत्तरमाह—पुरोऽनुवाक्या चेति । प्राक् यागकालात् होत्रा प्रयुज्यमाना ऋग्जातिः पुरोऽनुवाक्या इत्युच्यते । यागार्थं प्रयुज्यमाना ऋग्जातिः याज्या । शखार्थं प्रयुज्यमाना ऋग्जातिः शस्या । सेव 'तृतीया ' त्रसंख्यापूरणी । याः काश्चन ऋचः स्तोत्रिया वा अन्या वा ताः सर्वा एतास्येव तिसृषु ऋग्जातिषु अत्तर्भवतीत्थ्यः । एतासां फलं पृच्छति—िकं ताभिरिति । 'ताभिः ' पुरोऽनुवाक्याद्याभिः ऋग्जातिभर्यजमानः 'किं जयित ' किं फलं प्राप्नुयात् । उत्तरमाह—पृथिविलोकमेवेति । 'पुरोऽनुवाक्यया पृथिविलोकमेव जयित ' लोकसंवंधसामान्यात् । 'अंतरिक्ष-लोकं याज्यया ' मध्यमत्वसामान्यात् । ' वौलेकं ' बुलोकं 'शस्यया जयित ' जर्ष्वत्वसामान्यात् ॥ ९ ॥

एवसृग्जातिषु फलसंपादने विहिते अध्वर्युक्तताहुतिषु फलसंपादनजिज्ञासया पृच्छिति—याज्ञयरुक्येति होवाच कत्ययमयाध्वर्युरित्यादिना । समानार्यक्रमेतत् । 'या हुताः 'सिदाज्याहुतयः 'उज्ज्वलंति'। 'या हुताः ' मांसाबाहुतयोऽतिनेदंति अतीव शब्दं कुर्वति । 'या हुताः 'पयःसोमाहुतयोऽधिशेरते अधि भूमेरधो गत्वा शेरते । किं ताभिजयतीति । ताभिरेवं निष्पादितामिराहुतिमिः किं जयतीति पृष्टे आह्- या हुता उज्ज्वलं- (को) याज्ञवल्क्येति होवाच । कुतिाभ्रिरयमय ब्रह्मा यजुन्द्क्षिणतो देवताभिग्गोपायिष्यतीत्येकयेति कृतमा सकेति मुनऽएवेत्यनन्तम्वै मुनो-ऽनन्ता विवुश्वे देवाऽअनन्तुमेव स तेन स्रोकुअयित ॥ ११॥

याज्ञवल्क्येति होवाच । कुत्ययुमुद्योद्गाताऽस्मिन्यज्ञे स्तोत्रिया स्तो-ष्यतीति तिस्रऽडति कतमास्तास्तिस्रऽडति पुरोऽतुवाक्या च याज्या च शुस्येव तृतीयाऽधिदेवतमुथाष्यातमुङ्कतमास्ता याऽअष्यात्ममिति

याज्ञवल्क्येति होवाच । कतिभिरयमय ब्रह्मा यज्ञं दक्षिणतो देवताभिगोपायिष्यतीति । एक-येति । कतमा सैंकेति । मन एवेति । अनंतं वै मनः । अनंता विश्वे देवाः । अनंतमेव स तेन लोकं जयति ॥ ११ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच । कत्ययमद्योद्गाताऽस्मिन् यज्ञे स्तोत्रियाः स्तोष्यतीति । तिस्न इति । कतमास्तास्तिस्न इति । पुरोऽनुवाक्या च, याज्या च, शस्यैव तृतीया । अधिदेवतम् । अथा-

तीति । 'याः ' उज्ज्वलनयुक्ता आहुतयो निर्वितिताः । तामिराहुतिभिर्देवलोकमेव जयति । एता उज्ज्वलंख आहुतयो निर्वर्त्यमानाः सांश्लाद्वेवलोकस्य कर्मफलस्य रूपं देवलोकाख्यमुज्ज्वलं फलमेव मया निर्वर्तते हत्येवं संपादयंति । कथमित्यपेक्षाथामुज्ज्वलत्वसामान्यादित्याह—दीत्यतः इवेति । 'हि 'यसमात् 'देवलोको दीव्यत-इव 'मासत इव । उज्ज्वल इवेति अभिनयप्रदर्शनार्थ इवराब्दः । तथा 'या आहुतयः अतिनेदंति ' अतीव शब्दं कुर्वति । तामिराहुतिभिर्मनुष्यलोकं 'जयति ' 'हि 'यसमात् अतीवातिकुत्सितशब्द इव 'मनुष्यलोकः ' पापप्रचुरस्य हि मनुष्यलोकस्य यातना । संयमिन्यां पुर्या वैवस्वतेन यात्यमानानां हा हताः समो मुंच मुंचेति कुत्सितशब्दो मवतीद्यर्थः । 'या हुता आहुतयोऽधिशेरते ' 'ताभिराहुतिभिः पितृलोकमेव जयति '। उपिर-तनसाध्यादिलोकापेक्षया पापप्रचुरस्वेनाधोगमनापेक्षया वा पितृलोकः अध इव वर्तत इत्यर्थः ॥ १०॥

याज्ञवल्क्येति होवाचेति पूर्ववत् 'अद्यायं ' त्रहा ' ऋत्विक् आह्वनीयस्य 'दक्षिणतः ' ब्रह्मासने स्थित्वा कतिभिर्देवताभिर्यञ्ज 'गोपायिष्यति 'रक्षिष्यति । कतिभिरिति पूर्वयोः कंडिकयोः प्रश्नप्रतिवचनेषु तिस्न इति प्रसंगदृष्ट्या इहापि वहुवचनेनेव प्रश्नोपकमः कियते । अथवा, प्रतिवादिव्यामोहार्थं बहुवचनं बोद्ध-व्यम् । उत्तरमाह-एकयेति । यया दक्षिणतो ब्रह्मासने स्थित्वा यञ्जं गोपायति सेका देवतत्यर्थः । कतमा सैकेति मन एवेति । भन एव 'देवता । मनसा हि ध्यानेनेव ब्रह्मा व्याप्रियते अतो मन एवेका देवता तया यञ्जं गोपायतीति भावः । अस्मिन्मनिस संपाद्यमानं फलमपृष्टमिष मुनिराह-अनंतं वे मन इति । वैशन्दः प्रसिद्धयवद्योतनार्थः । तच्च मनोवृत्तिभेदेनानंतं 'वै 'प्रसिद्धम् । तदानंत्याभिमानिनः 'विश्वे देवाः' सर्वे देवाश्वानंताः । तस्मात्स उपासकः तेन मनसि वैश्वदेवदृष्टयध्यासेनानंत्रसामान्यादनंतमेव लोकं जयतीत्यर्थः ॥ ११ ॥

याज्ञवरुक्येति होवाचेति पूर्ववत् । 'कित स्तोत्रियाः स्तोध्यतीति '। स्तोत्रिया नाम गीतिविशिष्टा करग्जातयः । समानमन्यत् । प्रतिवचनसुपादत्ते पुरोऽनुवाक्या च याज्या च शस्यैव तृतीयाः प्रिदेवतिमिति । एताश्च पुरोऽनुवाक्याद्यो व्याख्याताः । 'अधिदेवतिमिति 'यज्ञाधिकारादिधयज्ञमिति बोदः

प्राण्डएव पुरोऽनुवाक्याऽपानो खाज्या व्व्यानः शस्या किन्तःभिर्जाय-त्रीति यत्किञ्चेदुम्प्राणभृद्धिति ततो ह होताऽश्वलऽडुपरराम ॥ १२ ॥

इति चुतुर्द्देशे काण्डे चुतुर्थप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीये प्रपाठके पष्टं त्राह्मणम् ॥ १४। (४) २। ६॥ (६) ३-१॥

अथ हैनआरत्कारवऽअर्त्तभागः पप्पच्छ । याज्ञवरुष्येति होवाच कुति ग्यहाः कृत्यतिग्यहाऽद्वत्यष्टी ग्यहाऽअष्टावतिग्यहा से तेऽष्टी ग्यहाऽ अष्टावतिग्यद्धाः कतमे तऽद्दति ॥ १ ॥

घ्यातमम् । कतमास्ताः । या अध्यातमिति । प्राण एव पुरोऽनुवाक्या । अपानो याज्या । व्यानः शस्या । किं तामिर्जयतीति । यर्तिकचेदं प्राणशृदिति । ततो इ होता अश्वल उपरसम ॥ १२ ॥

### आर्तभागबाह्मणं वा जारत्कारवबाह्मणम् ।

अथ हैनं जारत्कारव आर्तुभागः पप्रच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच । कति ग्रहाः कःयतिग्रहा इति । अष्टी ग्रहाः । अष्टावतिग्रहाः । ये तेऽष्टी ग्रहा अष्टावतिग्रहाः कतमे त इति ॥ १ ॥

व्यम् । अधियज्ञं पुरोऽनुवाक्यादयो गीतिरूपेण वर्तमाना अधियज्ञसंज्ञका इत्येतदवगतम् । परं तु केन रूपेण ताः पुनरध्यातमं भवंतीति पृच्छति-कतमास्ता इति । 'या अध्यातमं 'स्तोत्रियाः तिस्र ऋचः कास्ता इति पृष्टे उत्तरमाह-प्राण एव पुरोऽनुवाक्येत्यादिना । 'प्राण एव पुरोऽनुवाक्या ' प्राणपुरोऽनुवाक्ययो; पका-रादित्वसामान्यात् । 'अपानो याज्या ' अपानयाज्ययोः प्राणपुरोऽनुवाक्याभ्यामानंतर्यसामान्यात् । 'व्यानः शस्या ' " अप्राणन्ननपानन्ननृचमिन्याहरन् " इति श्रुअंतरे शस्त्रप्योगस्य प्राणापानन्यापारन्यतिरेकेण सिद्ध-खात् व्याने शस्यादृष्टिरिति भावः । एवं प्राणादिषु पुरोऽतुवाक्यादिदृष्टिकरणस्य फलं पुच्छति निर्के ताभिर्क्य• तीति । एवं पृष्टे उत्तरमाह-यर्दिकचेदं प्राणभादिति । प्राणभृत्याणिजातं यर्दिकचेदमिलः तत्सर्वं ' जयति '। सर्वप्राण्यात्मकभूरादिलोकत्रयसंख्यासामान्यात् । पूर्वं विशेष्त उक्तस्य सामान्येन उत्ति ार् । ' ततो ह तस्मादात्मनः प्रश्ननिर्णयात् असावश्वलः ' होता ' नायमरमद्गोचर इत्यभिप्रायेणोपरराम ॥ १ ॥

इति श्रीहृषीकेशब्रह्मभगवत्पुज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपारित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथबाह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोगनिषद्बृह-दारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां मध्यमे मुनिकाण्डे याज्ञवल्क्यकाण्डे वा तृतीये-Sच्याये प्रथममश्वलबाह्मणं परिसमाप्तम् ( !! १४ I ( ६ ) I ३ I १ II )

एवं काललक्षणात्कर्मलक्षणाच मृत्योरतिमुक्तिर्व्याख्याता । इदानी बंधज्ञानं विना ततो विश्लेषायोगात् मुमुक्षोः सप्रयोजकबंधज्ञानार्थत्वेन प्रहातिप्रहरूक्षणात् वंधानमृत्योरतिमुर्त्ति वक्तुमाख्यायिकामनुस्त्यार्तभागत्राह्मणमारम्यते-अय हैनं जारत्कारवऽ आर्तभाग इति । ' ह ' शब्द ऐतिह्यार्थः । अथानंतरं अश्वले उपरते ' एनं ' प्प्राणों वै ग्युहः । सोऽपानेनातिग्यहेण ग्युहीतोऽपानेन हि गन्धाञ्जिष्त्रति॥२ जिह्वा वै ग्युहः । स उसेनातिग्यहेण ग्युहीतो जिह्नया हि उसान्वि-जानाति ॥ ३ ॥

व्वाग्वे ग्यहः । स नामाऽतिग्यहेण नगृहीतो व्वाचा हि नामान्यभि-वदति ॥ ४॥

चुक्षुव्वै ग्यहः । स हृपेणातिग्यहेण ग्यहीतश्रक्षुषा हि हृपाणि पुरुयति॥५॥ श्रोत्रम्वै ग्युहः । स शुब्देनातिग्यहेण ग्यहीतः श्रोत्रेण हि शुब्दा-व्रृणोति ॥ ६ ॥

प्राणो वै यहः । सोऽपानेनातियहेण गृहीतः । अपानेन हि गंधान् जिन्नति ॥ २ ॥ जिह्ना वै यहः । स रसेनातियहेण गृहीतः । जिह्नया हि रसान् विजानाति ॥ २ ॥ वाग्वे यहः । स नाम्नाऽतियहेण गृहीतः । वाचा हि नामान्यभिवदति ॥ ४ ॥ चक्केंचे यहः । स रूपेणातियहेण गृहीतः । चक्कषा हि रूपाणि पश्यति ॥ ९ ॥ श्रोतं वै यहः । स राव्देनातियहेण गृहीतः । श्रोतंण हि राव्दान् शृणोति ॥ ६ ॥

प्रकृतं याज्ञवहक्यं जरस्कारुगोत्रः ' जारस्कारवः ' ऋतमागस्यापत्यमार्तभागः पप्रच्छ । याज्ञवहक्येति होवा-चेत्यभिमुखीकरणाय पूर्ववत्। कित ग्रहाः कत्यतिग्रहा इति । इतिराब्दो वाक्यपरिसमाप्त्यर्थः । मुक्त्यति-मुक्तिप्रतियोगित्वेन सामान्यतः प्रसिद्धा ' ग्रहाः ' ' कित ' कितसंख्याकाः, अतिग्रहाश्च कितसंख्याकाः १ इति संख्याविषयोऽयं प्रश्नः । एवं पृष्टे उत्तरमाह—अष्टो ग्रहा अष्टावितग्रहा इति । ततः संख्येयान् पृच्छिति ' ये तेऽष्टो ग्रहा अष्टावितग्रहाः ' चाभिहिताः ' ते कितमे ' के १ इस्पर्थः ॥ १ ॥

एवं पृष्टे उत्तरमाह—प्राणो वे ग्रह इति । 'प्राणः ' इति प्राणमुच्यते प्रकरणात् वायुना सहितः स प्राणाख्यः प्राणो ग्रहवत् परवशताहेतुत्वात् ग्रहः । 'सः अपानेन 'गन्थेनातिग्रहेण 'गृहीतः '। अपश्वासो-ऽत्रापानशब्दार्थः । अपानसचिवत्वादपानो गन्ध उच्यते । कथं ? तेन गृहीत इत्यत आह—अपानेन हीति । 'हि ' यस्मात् अपानेनांतर्मुखश्चासेच 'गन्धान् छोको जिन्नति '। अपानापद्दतं गंधं त्राणेन सर्वो छोको जिन्नति इत्यतस्तेन प्राणो गृहीत इत्यर्थः ॥ २ ॥

'जिह्ना वै ग्रहः'। स जिह्नाक्यो ग्रहः 'रसेनातिप्रहेण गृहीतः'। जिह्नया झातं हि रसं सर्वो छोको रसयति । तदेतदुच्यते-जिह्नया हि रसान् विजानातीति ॥ ३ ॥

' नाग्वे ग्रहः '। अध्याःमपरिच्छिन्नयाऽऽसंगिनिषयासपदया असत्यानृतासभ्यवीमत्सादिनचनेषु व्यापृतया हि वाचा लोको गृहीतोऽपहतः । तेन ' नाक् ग्रहः '। ग्रह इव ग्रहः । स नागास्यो ग्रहः ' नामा ' नक्तव्येन विषयेणातिग्रहेण ' गृहीतः '। नक्तव्यासंगेन हि प्रयुक्ता नाक् सर्वानर्थेर्युज्यत इति प्रसिद्धमित्यमिप्रत्याह—नाचा हीति । ' हि ' यसमात् लोको नाम नक्तव्यार्थया ' नाचा ' ' नामान्यभिवदति '॥ ४ ॥

' चक्षुप्रीहः ' 'रूपमतिप्रहः ' ॥ ९ ॥

<sup>&#</sup>x27; श्रोत्रं ग्रहः ' ' शब्द्रोऽतिग्रहः '।। ६ ॥

मनो वै ग्यहः । स कामेनातिग्यहेण ग्यहीतो मनसा हि कामान्का-मुयते ॥ ७ ॥

हुस्तो वै ग्युहः। स कुर्मणाऽतिग्यहेण गृहीतो हुस्ताभ्याध् हि कुर्मि करोति॥ ८॥

त्वम्वै ग्यहः । स स्पुर्श्वनातिग्यहेण ग्यहीतस्त्वचा हि स्पुर्शान्वेदयतऽ इत्यष्टो ग्यहाऽअष्टावतिग्यहाः ॥ ९ ॥

(०) <mark>याज्ञवल्क्येति होवाच । य</mark>दिद्ध् सर्व्यम्मृत्योरुन्नङ्कास्वित्सा देवता युरुपा म्मृत्युरुन्नमित्यप्रिन्धे म्मृत्युः सोऽपामुन्नमुप प्रनम्मृत्यु-अयति ॥ १० ॥

मनो वें ग्रहः। स कामेनातिग्रहेण गृहीतः। मनसा हि कामान् कामयते॥ ७॥ हस्तौ वें ग्रहः। स कर्मणाऽतिग्रहेण गृहीतः। हस्ताभ्यां हि कर्म करोति॥ ८॥

त्वग्वे ग्रहः । स स्पर्शेनातिग्रहेण गृहीतः । त्वचा हि स्पर्शान् वेदयते । इत्यष्टी ग्रहा अष्टावतिग्रहाः ॥ ९ ॥

गाज्ञवल्क्येति होवाच । यदिदं सर्वं मृत्योरन्नम् । कास्वित्सा देवता । यस्या सृत्युरन्नामिति । अग्निर्वे मृत्युः । सोऽपामन्नम् । अप पुनर्मृत्युं जयति ॥ १० ॥

<sup>&#</sup>x27;मनो प्रहः ' 'कामोऽतिप्रहः '॥ ७॥

<sup>&#</sup>x27; हस्तौ ग्रहः ' 'कर्मातिग्रहः ' ॥ ८ ॥

<sup>&#</sup>x27;त्वग्रहः ' 'स्पर्शोऽतिप्रहः ' इत्येवं घ्राणाद्यास्वगंताः ' अष्टौ प्रहाः ' गंधाद्याः स्पर्शाताः ' अष्टावित-प्रहाः ' इत्यर्थः ॥ ९ ॥

उपसंहतेषु प्रहातिप्रहेषु पुनराह—याज्ञवरुक्येति होवाचेति पूर्ववत् । 'यदिदं 'व्याक्रतं ' सर्वं ' जगत् ' मृत्योरनं ' मृत्युना प्रहातिप्रहरूक्षणेन प्रस्तम् । उत्पत्तिविनाशशालित्वाज्ञगतः । कास्वित्का नु ' सा देवता ' । ' यस्याः ' देवताया मृत्युरप्यनं भवेत् । यदि मृत्योरिप मृत्युं वक्ष्यित मृतिः । तिहं तस्यापि मृत्यंतरिमत्यनवस्था स्यात् । अपि न वक्ष्यिति । तदाऽस्मात् प्रहातिप्रहरूक्षणान्मृत्योमीक्षो नोपपद्यते । तस्य विनाशकाभावात् इति प्रष्टुरिमप्रायः । अस्ति मृत्योर्मत्युरित्युरित्युत्तरमाह—अग्निवें मृत्युरिति । 'अग्निवें' प्रसिद्धः 'मृत्युः' सर्वविनाशकाता् । सोऽप्यग्निरपामन्तम् । अद्विर्भक्ष्यमाणत्वात् । एवं मृत्योरिप मृत्युर्भह्यात्मसाक्षात्काररूक्षणो दृष्टः सर्वमृत्युः । सर्व-मृत्योर्मृत्व्यंतरानुपवित्तन्त्रसिति भावः । तेन सर्वमृत्युना प्रहातिप्रहरूक्षणे बंधने नाशिते संसारान्मोक्ष उपपन्नो भवतीत्येतत्प्रसाधितम् । अतो वंधमोक्षाय पुरुषप्रयासः सफ्लो भवतीत्यर्थः एवमुक्तस्य सर्वमृत्योर्व्युत्पादने किं फर्लमित्यत आह—अप पुनिरिति । ब्रह्मसाक्षात्कारेण सर्वमृत्युना प्रहातिप्रहरूक्षणे मृत्यौ भक्षिते सिति विद्वान् ' पुनर्मृत्युं ' पुनर्मरणं ' स्रपन्यति ' निराकरोति पुनर्मरणाय न जायत इत्यर्थः ॥ १०॥

याज्ञवल्क्येति होवाच। यत्रायम्पुरुषो मित्रयते किमेनल जहातीति नामे-त्यनन्तम्वे नामानन्ता व्विश्वे देवाऽअनन्तमेव स तेन लोक्अयति ॥ ११ ॥ याज्ञवल्क्येति होवाच। यत्रायम्पुरुषो मित्रयतऽ उदस्मात्प्राणाः कामन्त्या हो होति नेति होवाच याज्ञवल्क्योऽत्रेव सम्वनीयन्ते सऽ उच्च्वयत्या-ध्मातो मृतः होते ॥ १२ ॥

**ब्राज्ञवल्क्येति होवाच । ब्र्ञास्य पुरुषस्य मृतुस्याग्रिम्वागुप्येति व्वात-**

याज्ञवल्क्येति होवाच । थत्रायं पुरुषो स्त्रियते । किमेनन्न जहातीति । नामोति । अनंतं वै नाम। अनंता विश्वे देवाः । अनंतमेव स तेन लोकं जयति ॥ ११ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच। यत्रायं पुरुषो म्रियते। उदस्मात्माणाः क्रामन्ति आहो ३ नेति। नेति होवाच याज्ञवल्क्यः। अत्रैव समवनीयंते।स उच्छ्वयति। आध्मातो मृतः होते॥ १२॥ याज्ञवल्क्येति होवाच। यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्य अप्ति वागप्येति।वातं प्राणः। चक्षुरा-

एवं परमात्मदर्शनेन मुक्तस्य किं प्राणा एव समवनीयंते आहो स्वित् तत्प्रयोजकमिष सर्वम् । अथ प्राणा एव, न तत्प्रयोजकं सर्वम्, तिं प्रयोजकं विद्यमाने पुनः प्राणानां प्रसंगः । अथ सर्वमेव कामकर्मादिकम् । ततो मोक्ष उपपद्यते इत्येवमर्थ उत्तरप्रक्षोऽयं इत्यमिप्रायवानाह—याज्ञवल्क्योति होवाच यत्रायं पुरुषो स्त्रियते किभेनं न जहाति।तिति । 'यत्र 'यस्मिन् काले 'पुरुषः 'विद्रान् 'व्रियते '। तदैनं किं 'न जहाति 'न त्यजतीति । एवं पृष्टे उत्तरमाह—नामेतीति । सर्वमेवैनं जहाति नाममात्रं तु न जहाति । सर्व समवनीयते । नाममात्रं तु न लियत इत्यर्थः । तत्कुत इत्यपेक्षायामाह—अनंतं वे नामेति । आकृतिसंबंधात नित्यं 'वे 'प्रसिद्धं नाम । शुको मुक्त इतिवत् व्यवहारपारंपर्यात् । ब्रह्मविद्यां स्तोतुमाह—अनंता इति । ' अनंता वे 'प्रसिद्धाः ' विश्वे देवाः '। अतः तन्नामानंत्याधिकृतान् विश्वान् देवान् ब्रह्मास्मीति दर्शनेनात्मत्वेनोपगम्य 'सः 'विद्यान् 'तेन 'दर्शनेनानंतमेव लोकं जयतीत्पर्थः ॥ ११॥

साक्षात्कारज्ञाने जाते विद्वान म्रियते । न च त्रय प्राणा अत्यंतं समवनीयन्ते । किंतु जीवन्मुक्तत्वेन सर्वदा तिष्ठतीति तिन्दाकर्तुमाह—याज्ञवल्क्येति होवाचेति पूर्ववत् । परमात्मसाक्षात्काररूपेण सर्वमृत्युना सविलासाज्ञानमृत्यौ नाशिते सित विद्वानयं पुरुषः 'यत्र 'यस्मिन् काले 'म्रियते '। तदा अस्मान्न्न्यमाणाद्भक्षविदः सकाशात्प्राणा घाणादयो प्रहा गंधादयश्चातिप्रहा वासनारूपा अंतस्थाः सप्रयोजनकाः 'उत्कामन्ति ' ऊर्ष्वं गच्छिति 'आहोस्विनेति व्हुतिविवारणार्थाः । इति पृष्टः 'नेति 'नोत्कामन्तीति 'होवाच याज्ञवल्क्यः '। किंतु 'अत्रैव 'परमहाणि एकतां गते अस्मिन् विदुष्येव 'समवनीयन्ते 'एकीमावेन समवस्त्रयन्ते प्रविलीयन्ते अर्म्मय दव समुद्रे । तर्धि मृतप्रसिद्धिः क्यमित्यपेक्षायां तस्या देहविषयत्वात् इत्याह—सऽउच्छ्वयतीति । उच्छूनतां प्रतिपचते । आध्मायित वाह्येन वायुना दिवदापूर्यते 'आध्मातः मृतः 'निश्चेष्टः 'शेते ' अतौ देहस्यैव मरणधर्मता । वंधननाशे मुक्तस्य न कविद्भमनमित्यर्थः ॥ १२॥

अथ केन प्रयुक्तं ग्रहातिग्रहरूक्षणं बंधनमित्येतिन्निर्दिधारिषया पृच्छति—याज्ञवरूक्येति होवाचेति । 'यत्र'

म्प्रश्वश्वशादित्यम्मनश्रन्द्रन्द्रिज्ञः श्रोत्रम्पृथिवीध्रं श्ररीरमाकाशमातमी-षधी हों मानि व्वनस्प्रती के शाऽअप्स लोहितश्च रेतश्च निधीयते काय-न्तदा पुरुषो भवतीत्याहर सौम्य हस्तम् ॥ १३ ॥

(मा) आर्त्तभागेति होवाच। (चादु) आवुमेंवैतुद्देदिष्यावी न नावेतत्स-जन्द्र इति हो होत्क्रम्य मन्त्रयाश्चकतुस्तो ह यदू चतुः कुम्म है। तुदू चतुर्थ ह युत्प्रश्राश्युंसुतुः कुम्मे हैव तत्प्रश्राश्युंसतुः युण्यो वे युण्येन कुम्मेण। अवति पापः पापेनुति ततो ह जारत्कारवऽआर्त्तभागऽउपरराम ॥ १४ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे चतुर्थप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीय-प्रपाठके सप्तमं त्राह्मणम् ॥ १४ (४) २।७। (६) ३-२ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयः प्रपाठकः समाप्तः ॥ १४-( ४ ) २ ॥ काण्डिकासंख्या १०४॥

रादित्यम् । मनश्चन्द्रम् । दिशः श्रोत्रम् । पृथिवीं शरीरम् । आकाशमात्मा । ओपधीलीमानि । वनस्पतीन्केशाः । अप्सु लोहितं च रेतश्च निधीयते । कायं तदा पुरुषो भवति इति । आहर सीम्य हस्तम् ॥ १३ ॥

आर्तभागेति होवाच । आवमेवैतद्वेदिष्यावः । न नावेतत्तजन इति । तौ होत्क्रम्य मन्त्रयाश्च-ऋतुः । तौ ह यदूचतुः । कर्म हैव तदूचतुः । अथ ह यत्प्रश्रशंसतुः । कर्म हैव तत्प्रश्रशंसतुः । पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति । पापः पापेनेति । ततो ह जारत्कारव आर्तभाग उपरराम ॥ १४ ॥

यस्मिन् समये अस्याविदुषः ' पुरुषस्य ' शिरःपाण्यादिविशिष्टस्य ' मृतस्य ' ' वाक् ' वागधिष्ठात्री देवता ' अग्निमचेति ' अपिगच्छति । ' प्राणः ' तद्धिष्ठात्री देवता घ्राणं वातमप्येति, चक्षुरादित्यमप्येतीति सर्वत्र संबध्यते । ' मनश्चंद्रं, दिशः श्रोत्रं, पृथिवीं शरीरं, आकाशमात्मेति '। अत्रात्मशब्देन आत्माधिष्ठानं हृदया-काशमुच्यते । स आकाशमध्येति । ' लोमानि ' ओषधीरिपयन्ति । ' केशाः ' वनस्पतीनिपयन्ति । ' लोहितं ' रेतश्चाः सु ' निधीयते '। इति पुनरादानर्लिंगम् । ' तदा ' तस्मिन् काले ' अयं पुरुषः ' ' क ' कस्मिन् आश्रये भवति । किमाश्रितः कार्यकारणसघातसुपादत्ते, इति पृष्टे उत्तरं वक्तुं उपोदुघातमाह-आहरेति । हे सौम्य ! ' हस्तं ' करं ' आहर ' देहीति ॥ १३ ॥

हे आर्तभाग ! इस्रामन्त्र्य ' ह ' किल ' उवाच '-आविमिति । आवामेव एकांते गत्वा एतस्य त्वत्पृष्टस्य वेदितन्यस्य यत् तत्वं तत् 'वेदिष्यावः 'निरूपयिष्यावः । "प्रथमायाश्च द्विचने भाषायाम्" (पा.सू.७।२।८८) इत्यत्र भाषायातित्युक्तत्वात् आविमिति हस्वत्वं छांदसम् । कुत इत्यपेक्षायामाह-न नाविति । यसमात् ' नौ ' आबयोरेतद्वरतु 'सजने न' समुदाये निर्णेतुं न शक्यते । अत्रानेकवादिविप्रतिपत्तेरित्यत एकातं गामि- ध्यावो विचारणायेति शेषः । एवमुक्त्वा यनिणींतं तच्छुतिः स्वमुखेनैवाचप्टे—तो हेति । 'तो ह' याज्ञवत्क्यार्तमागौ सजनदेशादुत्क्रम्य ' मंत्रयांचक्रतुः ' । आदौ लीकिकवादपक्षाणां एकैकं परिगृह्य विचारितवंतावित्यर्थः । 'तौ ह' विचार्य सर्वानेव पूर्वपक्षान् स्वभाववादादीन् अपोद्य 'यत्' जचतुरुक्तवंती । तच्छुणु, 'कम्मं ' हैवाश्रयं पुनः पुनः कार्यकारणोपादानहेतुम्, तत्तत्र विचारावस्थायां एकांते स्थित्वा जचतुरुक्तवन्ती । न केवलम्बतुः । 'अय ह ' अपि तु । कालकम्मेदैवेश्वरेषु अम्युपगतेषु हेतुषु यत्प्रशशंसतुः । 'कर्म हैव' 'तत्प्रशरंसतुः ' कर्मेव प्रधानं कारणिक्षति प्रशंसापदोपादितं प्राधान्यमुपसंहरति—पुण्यो वा हति । यस्मादेवं प्रहातिग्रहादि-स्पक्तार्यकारणोपादानं कम्मेप्रयुक्तिमिति निर्द्धोरितम् । तस्मात् 'पुण्येन ' शास्त्रविहितेन ' कर्मणा ' देवादिषु जायमानः ' पुण्यः ' पुण्यात्मा वै भवति । 'पापेन ' शास्त्रनिषिद्धेन ' कर्मणा ' स्थावरादिषु जायमानः ' पुणः ' पापात्मा भवति । ' ततः ' एवं प्रश्ननिणयानंतरं ' जारत्कारव आर्तमागः ' मनसाऽपि अचितन्तनीयपराजयोऽयमित्यभिप्रायंणोपरराम ॥ १४॥

इति श्रीह्रघीकेशब्रह्मभगवत्पूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-ब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथवाहाणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोपनिषद्गृहदारण्यकटीकायां वासु-देवप्रकाशिकायां मध्यमे याज्ञवल्क्यकाण्डे वा सुनिकाण्डे तृतीयेऽध्याये द्वितीयमार्तभागब्राह्मणं वा जारत्कारवब्राह्मणं परिसमातम् ॥ १४ (६) ३–२ ॥



# अथ चतुर्दशे काण्डे पञ्चमप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयप्रपाठके प्रथमं ब्राह्मणम् ।

आदितः पष्ठे वृ॰ आ॰ तृतीयेऽध्याये च तृतीयं ब्राह्मणम् ।

अथ हैनम्युन्युल्र्डाह्यायनिः पप्पच्छ । याज्ञवल्क्योति होवाच मडेषु चरकाः पृथ्येव्वजाम ते पत्रश्रहस्य काप्यस्य गृहानेम तस्यासीहुहिता गन्धव्र्रृग्रहीता तमपृच्छाम कोऽसीति सोऽव्रवीत्सुधन्वाऽऽङ्गिरसऽड्डात तं यडा होनामुन्तानपृच्छाम् कोऽसीति सोऽव्रवीतसुधन्वाऽऽङ्गिरसऽड्डात तं यडा होनामुन्तानपृच्छाम्।येनमञ्जूम क पारिक्षिताऽअभवन्क पारिक्षिताऽअभवन्कि तत्वा पृच्छामि याज्ञवल्क्य क पारिक्षिताऽअभवन्छिति ॥ १ ॥

#### भुज्युबाह्मणम् ।

अथ हैनं सुज्युर्लाह्यायिनः प्रपच्छ । याज्ञवरुक्योति होवाच । मद्रेषु चम्काः पर्यव्रजाम । ते पतंचलस्य काप्यस्य गृहानम । तस्यासीद् दुहिता गंधविगृहीता । तमपृच्छाम । कोऽसीति । सो-ऽव्रवीत्। सुधन्वाऽऽङ्गिरस इति । तं यदा लोकानामंतानपृच्छाम । अथैनमबूम । क पारिक्षिता अभवन्। क पारिक्षिता अभवन्निति । तत्त्वा पृच्छामि याज्ञवरुक्य ! क पारिक्षिता अभवन्निति ॥ १ ॥

<sup>&#</sup>x27; अथ हं ' अनंतरप्रपाठकान्ते '' पुण्यो वे पुण्येन कर्मणा भवति '' इति श्रुत्या पुण्यमेव कर्म्म सर्वपुरुषार्थ . साधनमित्युक्तम् । तत्र मोक्षस्यापि पुरुषार्थत्वात् उत्तमेन पुण्योत्कर्षण मोक्षो भविष्यतित्याशङ्कानिरासार्थ विद्या- संयुक्तस्यापि कर्मणो मोक्षारंभकत्वसंभवात्र मोक्षार्थानि कर्मणणित्यतः कर्मभक्तानां संसारत्वप्रदर्शनायैव भुज्यु- ब्राह्मणमारभ्यते—अथ हैनं भुज्ज्युङ्काह्मायनिरिति । ' अथ ' जारत्कारवोपरमानंतरं भुज्युरिति नामवान् लह्मस्यापत्यं लाह्मः तदपत्यं लाह्मायनिः ' एनं पप्रच्छ ' इत्यादि पूर्ववत् । स्विवद्याया गुरूपदेशपूर्वकत्वं ज्ञापयितु- माल्यायिकामारचयित—मद्भेषु चरका इति । मद्रा नाम जनपदाः । तेषु देशेषु अध्ययनार्थं व्रतचरणाचरका विद्यार्थिनः अध्वर्यवो वा ' पर्यव्रज्ञाम ' पर्यटितवंतः । ' ते ' वयं ' पतंचलस्य काष्यस्य ' किपगोत्रस्य गृह्यानावस्थान् ऐमागच्छाम । तस्य पतंचलस्य ' दुहिता ' पुत्रिका ' गंधर्वगृहीता ' गंधर्वणामानुषेण केनचित् सच्चेन गृहीता आसीद्वभूव । ' तं ' पतंचलदुहित्यांविष्टं गंधर्वं ' कोऽसि ' कस्त्वमित् कि— नामाऽसीति सर्वे वयमपृच्छाम । ' सः ' गंधर्वः पुनरस्मानव्यति । नामतोऽहं ' सुधन्वा' गोत्रतः ' आगिरसः ' इति । तत्त्वरूपं ज्ञाला ' तं ' गंधर्वं प्रति ' यदा ' यस्मिन् काले लोकानामंतानवसानानि ' अपृच्छाम'। ' अथ ' तदा ' एनं ' गंधर्वं प्रति ' पारिक्षिताः ' परितो दुरितं क्षीयते येन स परिक्षित् अश्वमेधः, तद्याजिनः पारिक्षिताः ' कामवन् ' क गता वभूबुरिति ' अत्रुम ' पृष्टवंतो वयमिति । ' क पारिक्षिताऽअभविति ' सर्वं स च गंधर्वोऽसम्यमव्रवीत् । तेनैतस्य प्रश्नस्य गंधर्वेण दत्तोत्तर्ज्ञः सोऽहं विद्यासंपन्नो याज्ञवल्क्य ! ' क

सु होवाच। (चो) उग्राच वे सु तद्गच्छन्वेते तुत्र युत्राश्वमेघयाजिनो गुच्छन्ति हि क न्वश्वमेघयाजिनो गुच्छन्ति हात्रिथ्रॅश्तम्बै देवरथाह्यान्ययं लोकस्तुण्रॅ समन्तु छोछन्द्रस्तावत्पृथिवी पुर्स्ति तामपृथिवीन्दिः स्तावत्समुद्दः पुर्सेति तद्यावती क्षुर्र्स्य धारा यावद्दा मुक्षिकायाः पुत्रन्तान्वानुन्तरेणाकाश्चरतानिन्दः सुवण्णो भूत्वा व्वायवे प्यायच्छन्तान्वायु-रात्मिनि धित्वा तुत्रागमयय्त्र पारिक्षिताऽअभवित्रत्येत्रमिन वे सु व्वायुमेव प्यश्चर्यात् सुव्वन्ययुक्ति युर्व्यस्ति सुव्वन्ययुक्ति युर्व्यस्ते सुव्वन्ययुक्ति युर्व्यस्ते सुव्वन्ययुक्ति युर्व्यस्ते सुव्वन्ययुक्ति युर्व्यस्ते काण्डे प्रमप्रपाठके वृहद्रार्ण्यकोपनिषदि तृतीय प्रपाठके प्रथमं ब्राह्मण्यम्। १४ (५) ३।१॥ (६) ३-३॥

स होवाच । उवाच वै स तत् । अगच्छन्वैते तत्र । यत्राश्वमेधयाजिनो गच्छन्तीति । क न्वश्व-मेधयाजिनो गच्छंतीति । द्वात्रिंशतं वै देवरथाद्वचानि अयं छोकः । तं समंतं छोकं दिस्तावत्पृथिवी पर्येति । तां पृथिवीं दिस्तावत्समुद्धः पर्येति । तद्यावती क्षुरस्य धारा । यावद्वा मक्षिकायाः पत्रम् । तावानंतरेणाकाशः । तानिद्रः सुपर्णो भूत्वा वायवे प्रायच्छत् । तान्वायुरात्मिनि धित्वा तत्रागमयत् । यत्र पारिक्षिता अभवन् इति । एवमिन वै स वायुमेव प्रश्चांस । तस्माद्वायुरेव व्यष्टिः । वायुः समष्टिः । अप पुनर्मृत्युं जयति । सर्वमायुरेति । य एवं वेद । ततो ह सुज्युर्छाद्यायनिरुपरगम् ॥ २ ॥

पारिक्षिता अभविति 'तत्सर्व 'त्वा 'त्वां ' पृच्छामि '। गंधवीपिदिष्टं सर्वं वं चेज्ञानासि तिह वद । नो चेत् त्वमज्ञानेन गृहीतोऽसीत्यभिप्रायः । प्रथमा तावत् "क पारिक्षिता अभवन् " हत्युक्तिर्गन्धर्वप्रश्लार्था । द्वितीया तु यो हि "क पारिक्षिता अभवन् " इति प्रश्लो गंधर्वं प्रति कृतः तस्य प्रत्युक्ति सर्वां सोऽसमस्यमत्रवीदिति विवक्षया तदनुरूपप्रतिवचनार्था । तृतीया तु मुनिं प्रति प्रश्लार्था । इति विभागो बोद्धव्यः ॥ १ ॥

अज्ञानेन गृहीतोऽसीति प्रहं परिहरन्नुत्तरमाह—स होवाचेति । 'सः 'याज्ञवल्क्यो भुज्युं प्रति गन्धविक्त-प्रत्युक्तिसुवाच । हे भुज्यो ! स गन्धविस्तुभ्यमिति 'वे ' तदुत्तरसुवाच । वैशब्दो गन्धविद्धव्य ज्ञानस्य समरणार्थः । इतीति कि १ 'एते ' इदानीन्तनाः पारिक्षिताः तत्रागच्छन् । 'यत्र 'यस्मिन् पूर्वतना अश्वमेधयाजिनो ' गच्छिन्ति '। पूर्वतना अश्वमेधयाजिनः 'क नु 'कुत्र 'गच्छन्तीति ' पृष्टे उत्तरं वक्तं तेषां गतिविवक्षया तावद्भुवनकोशपरिमाणमाह—द्वात्रिश्चरतं वा इति । द्वे अधिके त्रिशतं द्वात्रिशतम् । देव आदित्यस्तस्य रथो देवरथः तस्य गत्त्या एकेनाहा यावदेशीपरिमाणं परिच्छिचते, तदेकं देवरथाह्वयं, तत् द्वात्रिशन

१-झात्मपुराणे पंचमेऽच्याये " जंबूद्वीपः समप्रोऽयमीरितो लक्षयोजनः । तावांस्तन्मेखलाभूतो वर्तते लवणोदाधिः १९२ । जंबूद्वीपः समुदेण यतो यद्वाद्वि वर्तते । ससागरस्तथा द्वीपैश्वतः षब्भिः ससागरेः १९३ । द्वीपानां सक्षमुदाणां स्थितानां परिश्वत्य हि । अन्योऽन्यमाञ्चतात्तस्मात् द्विगुणं द्विगुणं वहिः १९४ । परिमाणमभीषां यन्मिलितानां प्रकीतितम् । तावदेव तु विश्वेयं भूमेः ग्रुद्वोदकाद्वृद्धिः १९५ । अत्र तिष्ठति शेलंदो दुर्गवत्सर्वतो सुखः । तदंतभीस्करो गच्छेदहोरात्रेण सर्वदा १९६ । अहो-रात्रेण यावंतं देशं गच्छिति भास्तरः । द्वाश्विशव्युणितः सोऽयं भूलोंकः कथितो बुधैः १९७ । इति । परिमाणमिति । अमीषां ससमुद्रद्वीपानां यावत्पारेमाणं "कोटद्वयं त्रिपंचाशलक्षाणि च ततः परम् । पंचाशच सहवाणि सप्त द्वीपाः ससागराः " । इति शैवागमे प्रसिद्धम् । तावच्छद्वोदकात्परस्तात् भूमेः परिमाणं बोध्यमिति । तदनंतरमेशेनवत्वारिशलक्षोत्तरकोद्वष्टकपरिन्

द्धणितं सत् यावन्ति ' देवरथाह्नयानि ' तावत्परिमाणोऽयं लोकः । लोकालोकिणिरिणा परिश्वितः ससागरः सर्वेषां प्राणिनां कर्मफलोपमोगहेतुमृतः । लोक्यते सूर्यादिभिः प्रकाश्यन इति स एष एताबान् लोकः । अतः परं अलोकः । 'तं 'च 'लोकं ''समंतं 'समंततः । पृथिवी द्विस्तावदिति । लोकपरिमाणात् द्विगुण-परिमाणा ' पर्येति ' परितो व्याप्य तिष्ठति । "रविचन्द्रमसोर्योवन्मयूर्वेरवभास्यते । सममुद्रसारिच्छेला तावती ) इति स्मृतेः । तथैव ' तां ' पृथिवी पृथिवीपरिमाणतः । द्विस्तावदिति । हिराणपरिमाणः ' समुद्रः ' समंतं 'पर्येति' व्याप्तोति । यं घनीदमाचक्षते पौराणिकाः । उक्तं हि—'' अण्डस्यास्य समंतातु सन्निविष्टोऽमृतोद्धिः । समंताद्घनतोयेन धार्यमाणः स तिष्ठति " ( यथोक्तरीत्या लोकादिपरिमाणे स्थिते सदृष्टांनं अण्डकपालयोविवरपरिमाणमाह-तद्यावनीति । तत्तत्र व्यवहार-भूमी 'यावती ' यावत्परिमाणा ' क्षरस्य धारा ' अग्रं वा । अथवा 'यावतू ' सीक्ष्येण युक्तं <mark>' मक्षिकायाः पत्रं ' पक्षः । ' तावान् ' तत्परिमाणः कपालगोरन्तरेण मध्ये 'आकाशः ' अवकाशः ।</mark> यद्विवक्षयेदं सर्वमुक्तं तदाह—तानिन्द्र इति । तेनाकाशद्वारेण तान्पारिक्षितानश्वमेधयाजिनः ' इंद्रः ' परमेश्वरः अश्वमेधे सुपर्णाकारेण चितोऽग्निः सः 'सुपर्णः ' पक्षपुच्छाचात्मकः पक्षी ' भूता ' ' वायवे प्रायच्छत् ' दत्तवान् । स्वस्य स्थूलःवेनोक्तच्छिदद्वारा अण्डाद्रहिर्गमनासंभवात् युक्तं वायवे प्रदानमिति भावः । 'वायुः 'पुनस्तान्पारिक्षितान् 'आत्मिनि ' स्वस्मिन् ' धित्वा ' स्थापयित्वा स्वात्मभूतान् ऋत्वा <sup>'तत्र</sup> 'तरिमन् आगमयद्गमितवान् । 'यत्र ' पूर्वे अतिक्रांतकालिकाः 'पारिक्षिताः ' अश्वमेधयाजिनोऽभव-त्रिति । इतिशब्द आल्यायिकासमाप्यर्थः । एवमाल्यायिकया निर्णातमर्थं आल्यायिकातोऽपसृत्य श्रुतिरेव स्वमुखेनास्मन्यमाचष्टे-एवमिव वै इति । 'एवमिव वै 'एवमेव । 'सः 'गंधर्वः । 'वायुमेव ' क्रियाशिक-प्रवानं सूत्रमेव पारिक्षितानां गर्ति 'प्रशशंस ' तुष्टाव । यस्माद्वायुः स्थावरजंगमानां भूतानामतरात्मा—बहिश्व स एव । तस्मात् ' वायुरेव व्यष्टिः ' अच्यात्माधिभूताधिदैवमावेन व्यावृत्तरूपा विविधा अष्टिव्यीप्तिः । तथा ' वायुरेव समष्टिः ' समाऽनुगतरूपा केवलेन सूत्रात्मना अष्टिर्न्यातिः । एतद्विज्ञानफलमाह्-अप पुनिर्वित । ' य एवं 'समष्टिब्यष्टिरूपं वाय्वात्मकमात्मानं 'वेद ' उपगच्छति । सः ' पुनर्मृत्युं ' पुनर्मृरणं ' अपजयति '। सक्रन्मृत्वा पुनर्न म्रियते इत्यर्थः ' सर्वं ' संपूर्णमायुरित प्राप्नोति । ' ततो ह ' आत्मनः प्रश्ननिर्णयात् भुज्यु-र्लोह्यायनिरुपरराम । स एव अप्रतिभारूपं निप्रहं प्राप्तवानिति भावः ॥ २ ॥

इति श्रीह्रविकेशब्राह्मभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य प्रमहंसपित्राजकाचार्यस्य श्रीवा-सुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतप्थब्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां मध्यमे याझवल्क्यकाण्डे वा मुनिकाण्डे तृतीयेऽध्याये तृतीयं शुज्युब्राह्मणं परिसमासम् ॥ १४(६)३–३॥

निता स्वर्णभूमिरप्यस्तित्वपि-वैवागमानुराधेन बोच्यम् ९९५ । अत्रेति । अत्र पूर्वस्थोकोक्तदेशे शैठेंद्रो ठोकाठोकनामा मंडलाकारस्तिष्ठति । तदंतः तस्य लोकालोकस्यांतर्मध्ये तस्पायतदेशमध्यवित्मानसोत्तरमूर्द्वनीति यावत् । अहोरात्रश्रमणेन भास्करो गच्छति । मानसोत्तरमंडलगरेमाणं तु –योजनानां लक्षोत्तरसार्द्वनवकोट्य इति पुराणानुरोध्यर्थः ९९६ । अहोरात्रश्रमणेन आस्करो गच्छति । मानसोत्तरमार्रमाणं तु –योजनानां लक्षोत्तरसार्द्वनवकोट्य इति पुराणानुरोध्यर्थः ९९६ । अहोरात्रेणेति । अतौ तावान् देशो देवस्याक्षयात्रध्यः नोक्तः । वेवस्य सूर्यस्य रथेनाका अहोरात्रेण भोग्यस्वात् । स च देशो द्वात्रिंद्युणितो यावान् भवेत् । तावान् देशो रविकिरणव्यासो बुधैर्भूमिरिस्युक्तः । शुत्या तु लोक इत्युक्तः । लोक्यते कर्मफलं भुज्यते अत्रोतं व्युत्पत्तेरित्यर्थः ९९० । योजनप्रमाणं निगमपरिशिष्टे—"चतुर्विशोङ्गुलो इस्तध्यतुर्दस्तं धनुः स्मृतम् । धनुःशतानि कोशोऽष्टावष्टकोशं तु योजनम्"इतिस्था। ९–घनोदं लवणोदिधम् ॥

अथ हैन इहोडः कीषीतकेयः पप्पच्छ। याज्ञवल्क्येति होवाच यत्साक्षाः दुपरोक्षाद्ब्रह्म युऽआत्मा सर्वान्तरस्तुममे व्वयाचक्ष्वेत्येषु तऽआत्मा सर्वा-न्तरः कतम्। याज्ञवल्क्य सर्वान्तरो योऽज्ञनायापिपासे योकम्मोहञ्जराः म्मृत्युमुत्येत्येत्मेवे तुमात्मानम्विदित्वा ब्लाह्मणाः प्रत्रेषणायाश्च व्वित्तेष-णायाश्च लोकेपणायाश्च व्यात्थायाथ भिक्षाचुर्ग्यश्चरित या ह्येव प्रतेषणा सा विवत्तेषणा या विवत्तेषणा सा लोकेषणोभे ह्येतेऽएवणेऽएव भवतस्त-स्मात्पण्डितः पुण्डित्यब्लियि बाल्येन तिष्टासेद्बाल्यञ्च पुण्डित्यञ्च निर्विद्याथ सनिरमीनुञ्च मीनुञ्च निर्विद्याथ ब्लाह्मणः सु ब्लाह्मणः छेन स्याखेन स्यानेनेद्दुश्रप्य अवति युऽएवम्बेद ततो ह कहोडः छोषी-तकेयऽड्परराम ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे पञ्चमप्रपाठके बहुदारण्यकोपनिषदि तृतीय प्रयाठके द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥ १८।(५) ३।२॥ (६) ३-८॥

## कहोडबाह्मणं वा निर्गुणब्रह्मविद्याबाह्मणम् ।

अथ हैंनं कहोडः कीषीतकेयः पपच्छ । याज्ञवल्यपेति होवाच । यत्साक्षाद्परोक्षाद्वस । य आत्मा सर्वान्तरः । तं भे व्याचक्ष्वेति । एव त आत्मा सर्वीतरः । कतमो याज्ञवल्क्य सर्वातरः । यः अज्ञानायापिपासे शोकं मोहं जगं मृत्युमत्येति । एतं वै तमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रै-षणायाश्च वित्तेषणायाश्च लोकेषणायाश्च व्युत्याय, अथ भिक्षाचर्य चरंति। या ह्येत पुत्रेषणा सा वित्तेषणा । या वित्तेषणा । सा छोकैषणा । उमे ह्येते एषणे एव भवतः । तस्मात्पंडितः पांडित्यं निविध बाल्येन तिष्ठासेत्। बाल्यं च पांडित्यं च निविध, अथ मुनिः । अमीनं च मीनं च निर्विच, अथ ब्राह्मणः । स ब्राह्मणः केन स्यात् । येन स्यात् । तेनेदृश एव भवति । य एवं वेद । ततो ह कडोड: कौंशीतकेय उपरराम ॥ १ ॥

एवं पुण्यपापप्रयुक्तिर्भहातित्रहैर्गृहीतः पुनःपुनर्भहातित्रहांस्यजन्त्रपाददचात्रहास्यावरं पुण्योत्कर्षादपि अविमुच्य-मानः संसरत्येवेति त्राक्षणत्रयेणोक्तम् । इदानीं तस्य बन्वस्यमोक्षसाधनं ससंन्यासमात्मज्ञानं वक्तव्यमिति कहोड-ब्राह्मणमारस्यते-अथ हैंने कडोड: कोपीतकेय इति । अथानंतरं 'ह ' किल 'कहोड: 'नामतः, कुषीतकस्यापत्यं 'कौधीतकेयः ' 'पप्रच्छ ' " याज्ञवल्क्येति होवाचिति " पूर्ववत् । यदिति परात्मतत्त्वं विशेष्यम् । तस्य साक्षादपरोऽश्लाद्वहोत्येवमंतं विशेषणम् । परोऽश्लवादिश्रमन्युदासार्थम् । 'यः 'इति जीवात्मा विशेष्यं, तस्य सर्वान्तर इति विशेषणम् । परिच्छिन्नत्वादिअमन्यावृत्यर्थम् । तथा च ' यद्रह्म ' बृहत्तमं साक्षाद-ब्यवहितं तस्य ' सर्वोत्तरः ' इति व्यत्ययेन परोऽक्षमगीणं श्रीत्रं ब्रह्मेत्यादि यथा गीगं न तथा गीगमित्यर्थः ।

<sup>•</sup> यः ' आत्मा प्रत्यगात्मा 'सर्वांतरः' सर्वस्याम्यन्तरः । यद्यःशब्दाम्यां सामान्येनाधिकरण्येनानुगतः प्रसिद्ध आत्मा ब्रह्मेति । 'तं 'ब्रह्माभिनं प्रत्यगातमानं 'मे 'महां 'न्याचक्ष्व ' विस्पष्टं कथय । यथा श्रृंगे गृहीत्वा गौ दर्शयति तद्वदिसर्थः । इस्वेवमुक्तो याज्ञवल्क्यः प्रत्याह-एव त आत्मा सर्वोत्तर इत्येतद्विशेषणम् साक्षा-दिलादिसर्वविशेषणोपलक्षणार्थम् । तथा च य उक्तविशेषणैरुपलक्षितो नहारमैक्तवलक्षणः सः 'एषः ' 'ते 'तव कार्यकारणसंवातस्यात्मा । पुनः पुच्छति-कतम इति । तत्र पिंड एकः । तस्याभ्यंतरे लिंगात्मा• करणसंघातो द्वितीयः । यश्च परमात्मस्वरूपस्तृतीयः । तेषु मध्ये हे 'याज्ञवरुन्य ! '-' कतमः सर्वा-तरः ' सर्वांतरत्वादिविशेषणीर्विशिष्टस्वया विवक्षित इति प्रष्टश्चरमं पक्षं गृहीत्वोत्तरमाह-योऽञ्चानायापिपासे इति । अशितुमिच्छा अशनाया । पातुमिच्छा विपासा । ते 'अशनायाविपासे ' 'यः ' अत्येतीति वक्ष्यमाणेन संबंधः । प्राणेकधर्मत्वादशनाथापिपासयोः समस्योपादानम् । शोकं मोहामिति । अरतिवाचिना शोकशब्देन-तत्कार्यभूतः काम उच्येते । इष्टं वस्तु उद्दिश्य चितयतो यदरमणं तत्त्रण्णाऽभिभूतस्य काम-वीजम् । तेन हि कामो दीप्यते । मोहो विपरीतप्रत्ययप्रभवोऽविवेकः सम्यन्ज्ञानविरोधात् भूमा विद्या-राब्दवाच्यः । कामस्य शोकः, मोहो दुःखस्य हेतुरिति भिन्नकार्यत्वाच्छोकमोहयोरसमासकरणम् । तौ च मनोऽधिकरणौ । जरां मृत्युमिति । शरीरविपरिणामो वर्लापिलतादिलिंगः 'जरा' । शरीरविच्छेदो विपरिणामा-वसानः 'मृत्युः '। 'अत्येति ' अतिकामित-इति प्रत्येकं संवध्यते । जरामृत्यू च शरीराधिकरणौ । " स एष ते आत्मा सर्वांतरः "-इति पूर्वेणान्वयः । एवमुक्तज्ञानांगं परित्राज्यं वक्तमाह-एतं वे तमात्मानिति । यः असौ साक्षादन्यविहतः अपरोक्षादगौगो ब्रह्मादिस्तंवपर्यतानां भूतानां ' सर्वोत्तर आत्मा ' अरानायापिपासा-दिभि: संसारधर्मैं: सदा न स्पृश्यते । 'तमेतं वै ' 'आत्मानं ' स्वं तत्त्वं 'विदिःवा ' परं ब्रह्म सदा सर्वसंसार-विनिर्मुक्तं नित्यतृतं अहमेवास्मीति श्रुत्याचार्याभ्यां ज्ञात्वा 'ब्राह्मणाः ' ब्रह्मनिष्टा ब्राह्मण्यजातिमंतो वा 'पुत्रैष-णायाः ' पुत्रार्थमेषणा पुत्रेषणा तां पुत्रोत्पत्तिमुद्दित्य दारसंग्रहेच्छालक्षणा तस्याः । दारसंग्रहमक्तवेत्यर्थः। वित्ती-पणायाश्चेति । वित्तं द्विविधं-मानुषं दैवं च । मानुषं गवादि । दैवं विद्या । कर्मसाधनस्य तस्य गवादेरुपाः दानरूपा इच्छा वित्तिषणा। लोकेपणायाश्चेति । अनेन कर्म कृत्वा पितृलोकं जेष्यामीति विद्यासंयुक्तेन वा देव होकं केवलया वा हिरण्यगर्भविद्यया देवेन वित्तेन देवलोकं जेष्यामीति इच्छा लोकेषणा। एताम्य एषणाम्यः 'ब्युत्थाय ' वैपरीत्येनोत्थानं कृत्वा संन्यासं विधायेत्यर्थः । अथानंतरं शेषकाले देहस्थित्यर्थं ' भिक्षाचर्यं ' भिक्षार्थं संचरणं ' चरंति ' कुर्वति । " फलेच्छासाधनं संकामति "-इति न्यायात् । लोकेषणेवेका इत्याह-या ह्योवेति । 'या हि ' प्रसिद्धा ' पुत्रेषणा ' सैव ' वित्तेषणा ' दृष्टफलसाधनत्वादिसामान्यात् । ' या ' पुत्रेषणाया एकत्वमापन्ना ' वितेषणा ' कर्मार्था ' सा लोकेषणेव ' । साध्यलोकेषणा प्रयुक्तत्वात् सावनैषणायाः । एवमेकत्वेऽपि कोकेषणायाः साधनमंतरेणा-सिद्धेः साध्यसायनमेदेन देविध्यमाह-उभे हीति । यस्मात् पूर्वे त्राह्मणाः तमेतमात्मानं विदिःवा सर्व-स्मात् साधनफलस्वरूपात् एषणालक्षणात् ब्युत्थाय दृष्टादृष्टार्थं कम्मे तत्साधनं च हित्वा भिक्षाचर्यं चरंनि स्म । तस्मादद्यतनोऽपि नहानिद्वाहाणः एषणाभ्यो ब्युत्थाय ' पांडित्यं ' शास्त्रोत्था नुद्धिः पंडा तद्वान् । 'पांडित्यं ' वेदांतवाक्यविचारलक्षणं श्रवणापरपर्यायं 'निर्विच ' निःशेषं विदित्वा आत्मज्ञानं निरवरोषं कृत्वा अनंतरं 'बाल्येन तिष्ठासेत् '। श्रवणज्ञानीत्पन्नारोषानात्मदृष्टितिरस्कारसामर्थ्यं बलं तस्य भावो बाल्यं तेन 'बाल्येन ' बलभावेन विषयैरनाक्रष्टः सन् 'तिष्ठासेत् 'स्थातुमिन्छेत् । बाल्यशब्दामिधेयं **ब**ननं कुर्यादित्यर्थः । ' बाल्यं च पांडित्यं च निर्विच ' निःशेषं कृत्वा अथानंतरं मुनिर्मीनवान

अथ हैनसुषस्तश्चाकायणः पप्पच्छ । याज्ञंवल्क्येति होवाच युत्साक्षादु-परोक्षाद्व्रह्म युऽआत्मा सर्व्वान्तरस्तुम्मे व्व्याचक्ष्वेत्येषु तऽआत्मा सर्व्वान्तरः कतमो याज्ञवल्क्य सर्व्वान्तरो युः प्राणेन प्याणिति स तऽआत्मा सर्व्वान्तरो यो व्व्यानेन सर्वान्तरो योऽपानेनाप्यानिति स तऽआत्मा सर्व्वान्तरो यो व्व्यानेन व्व्यानेन सर्वान्तरो युः समानेन समानिति स तऽआत्मा सर्व्वान्तरः स होवाचोष-स्तश्चाक्रायणो यथा वै व्वयादसो ग्रीरसावश्वऽद्वत्येवमेवेतद्व्यपदिष्टम्भवति

## उपस्तवाह्मणं वा निर्गुणात्मविद्यावाह्मणम्।

अथ हैनसुपस्तश्चाकात्रणः पप्रच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच । यत्साक्षाद्परोक्षाद्वह्म । य आत्मा सर्वोत्तरः । तं मे व्याचक्ष्वेति । एष त आत्मा सर्वोतरः । कतमो याज्ञवल्क्य सर्वोतरः । यः प्राणेन प्राणिति । स त आत्मा सर्वोतरः । योऽपानेनापानिति । स त आत्मा सर्वोतरः । यो

धारावाहिकात्मप्रत्ययप्रवाहवान् तिष्ठासेदित्यनुषज्यते । निदिध्यासनं कुर्यादित्यर्थः । एवममौनं च । उक्तार्थपांडित्यवात्यराब्दाभिधेयं श्रवणमननाल्यं 'निर्विच ' 'मौनं ' चोक्तार्थमुनिशब्दवाच्यं निदिष्यासनाल्यं च 'निर्विच ' अथानंतरं ' ब्राह्मणः ' निरुपचरितब्राह्मण्यवान् साक्षात्कृतब्रहीव स्यात् । कृतकृत्यो मवेदित्यर्थः । उक्तं ब्राह्मण्यं प्राप्तवतो ब्रह्मविदः समाचारं पृच्छति - स ब्राह्मण् इति । 'सः ब्राह्मणः ' 'केन ' चरणेनेदक् स्याद्भवत् । अनियतं तस्य चरणमित्युत्तरमाह—येनेति । 'येन' चरणेन भवेत् । तेनेदश एवेति । येन केनित्त् अव्यवस्थितचरणेन 'ईदश एव 'कृतकृत्य एव ब्राह्मणः 'भवित' । विहित्तमाचरतो निषद्धं च त्यजतः ग्रद्धबुद्धेः श्रवाद्वाक्यात् सम्यक् धीरुपचते । तस्य च वासनावशात् व्यवस्थितैव चेष्टा नाव्यवस्थितेति न यथेष्टा-चरणप्रयुक्तो दोष इति स्तुत्यर्थं येन केनिचचरणेनेति बोष्यम् । इदानीं विज्ञानफलमाह—य एवं वेदेति । 'यः' ब्राह्मणः एवमतत् ब्राह्मण्यावस्थानं अश्चानायावितात्मस्वरूपं नित्यतृहमिति 'वेद ' जानाति । सोऽपीदश एवोक्तलक्षण एव ब्राह्मणो भवतीत्यनुषण्यते । 'ततो ह कडोडः कौषीतकेय उपरराम '॥ १ ॥

इति श्रीह्रघीकेशत्रहामगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-त्रहामगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथत्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयेऽध्याये चतुर्थं कहोडत्राह्मणं वा निर्मुणक्रसविद्यात्राह्मणं परि-

समातम् ॥ १४ (६) ३-४॥

एवं ब्राह्मणत्रयेण सप्रयोजकं बन्धनमुक्तम्। चतुर्थे च कहोडब्राह्मणे बंधध्वंसि ससंन्यासं आत्मतत्त्वज्ञातः मिमिहितम्। सांप्रतं यो बद्धः संसरति, सोऽस्ति नास्ति वेति, अस्तित्वे च किलक्षणो देहादीनामन्यतमः, तभ्यो विलक्षणो वेति विमृत्ये आत्मनो देहादिस्यो विवेकेनाधिगमाय उपस्तबाह्मणमारस्यते—अथ हैनसुपस्तश्चाक्तायणः इति । अथानंतरं ' ह ' चक्रस्यापत्यं चाक्रायणः उपस्तनामा ब्राह्मणः ' एनं ' प्रकृतं याज्ञवल्क्यं पप्रच्छेत्यादि

खदेव साक्षाद्वरोक्षाद्ब्रह्म युऽआत्मा सर्व्वान्तरस्तुम्मे व्वयाचक्ष्वेत्येषु तऽ आत्मा सर्व्वान्तरः कतमो याज्ञदल्क्य सर्व्वान्तरो त द्वेष्टे द्वेष्ट्रारम्पद्येर्छ श्रुतेः श्रोतारध्य शृण्या त मतेम्मेन्त्रारम्मन्वीथा त व्विज्ञातेविज्ञातार-म्बिजानीयाऽएषु तऽआत्मा सर्व्वान्तरोऽतोऽन्यदार्तन्ततो होषस्तश्चाका-यणऽद्यपरराम ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे पश्चमप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीय-प्रपाठके तृतीयं त्राह्मणम् ॥ १४। (६) ३।३॥ (६) ३–५॥

व्यानेन व्यनिति। स त आत्मा सर्वोतरः । य उदानेनोद्दिनिति। स त आत्मा सर्वोतरः। यः समानेन समानिति। स त आत्मा सर्वोतरः। स होवाचोपस्तश्चाकायणः। यथा वै चूयात्। असी गौः। असावश्च इति। एवमेवैतत् व्यपदिष्टं भवति। यदेव साक्षादपरोक्षात् ब्रह्म। य आत्मा सर्वोतरः। तं मे व्याचक्ष्वेति। एप त आत्मा सर्वोतरः। कतमो याज्ञवल्क्य सर्वोतरः। न दृष्टेर्द्रष्टारं पृत्रयेः। न शुतेः श्रोतारं शृणुपाः। न मतेमैतारं मन्वीथाः। न विज्ञातिरिज्ञातारं विज्ञानीयाः। एप त आत्मा सर्वोतरः। अतोऽन्यदार्तम्। ततो होपस्तश्चाकायण उपर्राम॥ १॥

पूर्ववत् । पूर्वस्मात् कहोडप्रश्नात् किंचिद्विशेषं वक्तं पूर्वोक्ते एव प्रश्नप्रतिवचने अनुवदति—यः साक्षादित्यारम्य यः प्राणेन प्राणितीत्यतः प्राक्तनेन प्रन्येन । यद्रिशेषकथनायायमनुवादः । तं पूर्वानुक्तं विशेषमाह-यः प्राणेनेति । 'यः प्राणेन ' मुखनासिकासंचारिणा ' प्राणिति ' प्राणनचेष्टां करोति । येन प्राणः प्रणीयत श्रत्यर्थः । ' स ते ' तव कार्यकारणसंवातस्यात्मा उक्तविशेषणविशिष्टो विज्ञानमयः । एवं ' यो**ऽ**पानेनापानिति ' ' यो व्यानेन व्यनिति ' इत्यादि व्याख्येयम् । सर्वाः कार्यकारणसंघातगताः । प्राणनादिचेष्टाः दारुयन्त्रस्येव वेन त्रियन्ते । संस्कार्यकरणसंघातविलक्षणो विज्ञानमयः चेष्ट्रियता अस्ति । यतो या खलु अचेतनप्रवृत्तिः सा वतनाऽविष्ठानपूर्विका यथा रथादिप्रवृत्तिरिति वोध्यम्। प्रश्नप्रतिवचनगोरननुरूपत्वमाशंकते-स होव।चोपस्त-**आकायण** इति । हे मुने ! यथा कश्चित् गामश्चं वा प्रत्यक्षं दर्शयामीति पूर्वं प्रतिज्ञाय पश्चात् यश्चलति ' असी गी: ' यो वा धावति ' असावश्च इति ' चलनादिलिंगेः ' यथा वै ' निश्चितं ' ब्रूयात् ' व्यपदिशेत् । ' एवमेव ' ब्रह्म प्रत्यक्षं दर्शयामीति मत्प्रश्नानुसारेण प्रतिज्ञाय प्राणनादिर्लिगे तह्नह्म ' व्यपदिष्टं भवति ' त्वया । तथा च-तर्रथपदिशतस्ते प्रतिज्ञाहानिः अनवधेयवचनतावस्थादिति भावः । कि बहुना गोतृष्णानिमित्तं व्याजं त्यक्तवा मत्प्रश्रानुसार्युत्तरं वदेत्यभिप्रायवान् पूर्वोक्तमेव प्रश्नमनुवदति-यदेव साक्षादित्यादिना - द्या चक्ष्वेत्यंतेन । यथा मया प्रथमं प्रतिज्ञातस्तवात्मा एवंछक्षण इति तां प्रतिज्ञामनुवर्ते एवेत्याशयवान् पूर्वोक्तमेवोत्तरमनुवद्ति-एप तऽ आत्मा सर्वीतर इति । ननु-" असौ गौरसावश्च इति " यत्प्रत्यक्षेणासावात्मेति आत्मानं दर्शय इत्येवंरुक्षणो मत्प्रश्लो नानुसतः स्यादित्याशयवान् पूर्वोक्तमेव प्रश्लान्तरमनुवदति-कतमो याज्ञवल्यय सर्वोतर इति । सत्यं, एतादशश्चेत्तव प्रश्नः । तर्हि नैवानुसृतः स्यान् । आत्मनो दृष्णादिसाक्षित्वात् घटादिवत् विषयी-कर्तुं अशक्यत्वादित्यमिप्रेसाह-न दृष्टेद्वेष्टारमिति । दृष्टेदर्शनवृतेरनित्याया लौकिक्याः कमेभूतायाः ' दृष्टारं '

अथ हैनङ्गुमर्गी व्वाचक्रवो पप्पच्छ । यु। ज्ञवल्क्येति होवाच युदिद्धँ सुर्विमप्स्त्रोतञ्च प्रोतञ्च कुस्मिन्न्वापऽञ्चोताश्च प्रांताश्चेति व्वायौ गार्गीति कुहिमञ्ज व्वायुरोतश्च प्योतश्चेत्याकाशुऽएव गार्गीति कुहिमुन्न्वा-काञ्चऽओतश्च प्योतश्चेत्यन्तरिक्षठोकेषु गार्गीति कुस्मिनन्वन्तरिक्षठोका-ऽओताश्च प्रोताश्चेति चौर्छोकेषु गार्गीति कस्मिन्न चौर्छोकाऽओताश्च योताश्चेत्यादित्यलोकेषु गाग्गीति कस्मिन्न्वादित्यलीकाऽओताश्च प्योता-श्चेति चन्द्रलोकेषु गार्गीति कुस्मिन्न चन्द्रलोकाऽओताश्च प्रोताश्चेति नक्षत्र-लोकेषु गार्गीति कस्मिन्न नक्षत्रलोकाऽओताश्च प्रोताश्चेति देवलोकेषु गार्गीति कस्मिन्नु देवलोकाऽञ्जोताश्च प्रोताश्चेति गन्धव्वलोकेषु गार्गीति

ा गार्गीबाह्मणम् ।

अथ हैनं गागीं वाचक्रवी पप्रच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच । यदिदं सर्वमप्स्वोतं च प्रोतं च । कस्मिन्न आप ओताश्च प्रोताश्चेति । वायौ गार्गीति । कस्मिन्न वायुरोतश्च प्रोतश्चेति । आकाश एव गागींति । कस्मिन्न आकाश ओतथ प्रोतश्चेति । अंतरिक्षलोकेषु गागींति । कस्मिन्त अंत-रिक्षलोका ओताश्च मोताश्चेति । चौलेंकिपु गार्गाति । कस्मिन्तु चौलेंका ओताश्च मोताश्चेति ।

अलौकिक्या स्वात्मरूपया नित्यया दृष्ट्या व्याप्तारं हे उषस्त ! त्वं ' न पत्थेः ' न पत्थिस । न च कदाचि-दिप विषयत्वेन दृष्टेर्द्रष्टा स्फुरतीत्यर्थः । तथा ' श्रुतेः ' श्रवणवृत्तेः । तथा ' मतेः ' केवलाया मनोवृत्तेः । तथा ' विज्ञातेः ' केवलाया चुद्धिवृत्तेः । समानमन्यत् । एवमुक्तस्य दृष्ट्यादिसाक्षिणः अन्यिकं विद्वास्तवं वाऽस्ती-त्युपसंहरति-एप त आत्मा सर्वोत्तर इति । ' एषः ' सर्वेरुक्तैविशेषणिर्विशिष्टः ' ते ' तवात्मा । अतः एत-स्मादुक्तरूपात् आत्मनः 'अन्यदार्तं' विनाशि रज्जुसर्पादिवन्मिध्याभूतमित्यर्थः । " ततो होषस्तश्चाकायण उपर-रामेति " पूर्ववत् ॥ १ ॥

इति श्रीहृषीकेशत्रहाभगवत्पूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाषार्थस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ मान्यंदिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाय्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयेऽध्याये पंचमं उषस्तनाह्मणं निर्गुणात्मविद्याबाह्मणं वा परिसमाप्तम् ॥ १४। (६) ३। ५॥

पूर्वत्राह्मणयोः " यत्साक्षादपरोक्षाद्भह्न य आत्मा सर्वांतरः " इत्यत्र यः सर्वांतर आत्मा उक्तः । तस्य स्वरूपाधिगमाय शाकल्यत्राह्मणात्प्राक्तनं त्राह्मणत्रयं आरम्यते-तत्रानात्मभूतान् सर्वान् पदार्थान् तावत् गार्गाः-ब्राह्मणेनाह-अथ हेनं गारगीं व्याचक्कवीति । अथानंतरं 'एनं ' मुनि ' गागीं ' नामतः वचकनोर्देहिता ' वाचक्नवी ' पप्रच्छेत्यादि पूर्ववत् । ' यदिदं ' सर्वं भूधरादिकं पार्थिवं धातुजातं ' अप्सु ' उदके खकारणे ' ओतं च ' दीर्घपटतंतुवत् ' ग्रोतं च ' तिर्यक्तंतुवत् सर्वतोडन्तर्बहिर्भूतामिरद्भिन्यामित्यर्थः । अन्यथा सकुमुष्टिवत् विशीर्येत । तथा च यथा येवं गंचीकृता पृथिवी कार्यत्वात्स्वकारणभूतासु पंचीकृतास्वसु ओता प्रोता च तद्रदपामपि कार्यत्वात् ' कस्मिन्तु ' खलु ' आप ओताश्च प्रोताश्चेति ' अनुमानविधया पृष्टो मुनिरुत्तरमाह्-

क्रिमञ्च गन्धर्वलोकाऽओताश्च प्योताश्चेति प्रजापितलोकेषु गाग्गीति क्रिमञ्च प्रजापितलोकाऽओताश्च प्योताश्चेति न्त्रसलोकेषु गाग्गीति क्रिमञ्च न्त्रसलोकाऽओताश्च प्योताश्चेति म होवाच गारिंग माऽतिप्पाक्षी-म्मीते मूर्जा न्यपतद्नतिष्पर्श्न्या यै देवताऽअतिपृच्छित गारिंग माऽति-प्पाक्षीरिति ततो ह गार्गी व्याचक्रन्युपरराम ॥ १ ॥ इति चतुर्दशे काण्डे पञ्चमप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीये

इति चतुर्दशे काण्डे पञ्चमप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिपदि तृतीये प्रपाठके चतुर्थे ब्राह्मणम् ॥ १४। (५)३।४॥ (६) ३–६॥

आदित्यलोकेषु गार्गाति । कस्मिन्तु आदित्यलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । चंद्रलोकेषु गार्गाति । कस्मिन्तु चंद्रलोका ओताश्च प्रोताश्चिति । नक्षत्रलोकेषु गार्गाति । कस्मिन्तु नक्षत्रलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । देवलोकेषु गार्गाति । कस्पिन्तु देवलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । गंधर्वलोकेषु गार्गाति । कस्मिन्तु गंधर्वलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । प्रजापतिलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । ब्रह्मलोकेषु गार्गीति । कस्मिन्तु ब्रह्मलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । सहोवाच । गार्गि मा अतिप्राक्षीः । मा ते मुद्धी व्यपप्तत् । अनतिप्रश्ना वे देवता अतिपृच्छप्ति । गार्गि मा अतिप्राक्षीरित । ततो ह गार्गी वाचकवी उपरराम ॥ १ ॥

व्वायों गार्गाति । हे गार्गि । 'वायो पंचीकृते आप ओताश्च प्रोताश्च । 'किस्मन्तु ' खल्ल 'वायुरीतश्च प्रोतश्चिति ' । 'आकाश एव गार्गाति ' । 'किस्मन्त्वाकाश ओतश्च प्रोतश्चिति ' । 'अंतरिक्ष-कोकेतु ' पक्ष्यादिगतिहेतुभूतेषु । तान्येव पंचीकृतानि भूतानि संहतानि अंतरिक्षलोका उच्यंते । बहुवचनं-स्वारंभकभूतानां बहुत्वापेश्चया बोध्यम् । प्रजापतिलोकाः विराट्शरीरारंभकपंचीकृतपंचमहाभूतात्मकाः ' ब्रह्मलोकेषु ' हिरण्यगर्भलोकेषु अपंचीकृतपंचभूतात्मकेषु ओतप्रोतभावेन वर्तते । शेषं सुवोधम् । एवं पूर्ववदनुमानेन सूत्रमपि ब्रह्मलोकाश्चयं पृच्छंतीं गार्गी प्रतिषेधित—स होवाचेशादिना । 'सः ' याज्ञवह्वयः 'ह ' उवाच । हे 'गार्गि !' यासु देवतासु ब्रह्मलोकास्तु ओतप्रोतभावेन वर्तते । ताः प्राणान्तमभूताः सूत्रदेवताः आनुमानिकत्वत्प्रश्नविषयतामतीत्य वर्तमानाः अनुमानेन ' मा प्राक्षीः ' मा पृच्छेत्यर्थः । प्रतिषेधातिक्रमे दोषमाह—मा ते मूर्वेति । पृच्छंत्याश्च 'ते ' तव ' मूर्ज्ञ ' मस्तकं ' मा व्यपसत् ' विस्पष्टं मा पतेत् । मूर्ज्ञपातप्रसङ्गं प्रकटयन् प्रतिषेधमुपसहरति—अनितप्रश्न्यां वे देवता इति । देवतानां स्वः प्रश्च आगमविषयः । तं प्रश्नविषयमतिकांतो गार्गाः प्रश्नः आनुमानिकत्वात् स प्रश्नो यासामिन्द्रादिदेवतानां विद्यते । ता अनितप्रश्न्याः , एतास्तु न अतिप्रश्न्याः ' अनितप्रश्न्याः ' । स्वप्रश्नविषया एव केवलागमगम्या इत्यर्थः । ' ता अनितप्रश्न्याः ' सूत्रदेवता वे 'अतिपृच्छिस' । अतो हे 'गार्गि ! मर्तु चेनेच्छिस तार्हे ' मा अतिप्राक्षीः ' । इति अनुग्रहार्थो निषेधः । ' ततो ह गार्गी वाचवनन्यपुपराम ' इत्युपसंहारः पूर्ववत् ॥ १ ॥

हति श्रीह्रषीकेशत्रह्मभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-त्रह्मभगवतः इतौ माध्यंदिनीयशतप्यत्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहद्वारण्यक-टीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयेऽध्याये षष्ठं गागीत्राह्मणं

परितमासम् ॥ १४ (६) ३-६॥

अथ हैनमुद्दालकऽआरुणिः पप्पच्छ। याज्ञवल्क्येति होवाच मद्द्रेष्वव-साम पतञ्चलस्य काप्यस्य ग्यहेषु यज्ञमधीयानास्त्रस्यासीद्धार्ध्या गन्धव्दे-यहीता तमप्रच्छामु कोऽसीति सोऽन्त्रवीत्कवुन्धऽआथर्व्वणऽद्वति ॥ १॥

सोऽन्त्रवीत् । (त्प ) पतञ्चलङ्काप्यं याज्ञिकांश्च ब्वेत्य नु त्वङ्काप्य तत्सूत्रं युक्तित्रयञ्च लोकः पुरश्च लोकः सुर्वाणि च भूतानि सन्दब्धानि भवन्त्रीति सोऽन्त्रवीत्पतञ्चलः काप्यो नाहन्तुद्गगवन्येदेति ॥ २ ॥ सोऽन्त्रवीत् । (त्प ) पतञ्चलङ्काप्यं याज्ञिकांश्च ब्वेत्थ नु त्वङ्काप्य

## उदालकबाह्मणं, अन्तर्यामिबाह्मणं वा सृष्टिप्रवेशबाह्मणम्।

अथ हैनसुद्दालक आरुणिः पप्रच्छ । याज्ञवरुक्षेति होवाच । मद्रेष्ववसाम पतंचलस्य काप्यस्य गृहेषु यज्ञमधीयानाः । तस्यासीद्धार्या गंधवंगृहीताः । तमपृच्छाम । कोऽसीति । सो-ऽबवीत् । कचंघ आथर्वण इति ॥ १॥

सोऽन्नवीत्पतंचलं काप्यं याज्ञिकांश्च । वेत्य नु त्वं काप्य तत्स्त्रम् । यरिमन्नयं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि संहब्धानि भवंतीति । सोऽन्नवीत्पतंचलः काप्यः । नाहं तद्भभगव-न्वेदेति ॥ २ ॥

सोऽब्रवीत्पतंचलं काप्यं याज्ञिकांश्च । वेत्य नु त्वं काप्य तमंतर्यामिणम्। य इमं च लोकं परं च लोकं सर्वाणि च भूतान्यंतरो यमयतीति । सोऽब्रवीत्पतंचलः काप्यः । नाहं तं भगवन्वेदेति ॥३॥

एवं गार्गाबाह्मणे सूत्रादर्वाक्तनं व्यापकमुक्तम् । इटानीं आगमैकगम्यं सूत्रं तदंतर्गतमतर्यामिणं च निर्वक्तं अंतर्यामिब्राह्मणमारम्यते—अथ हैनमुद्दालक आरुणिगिति । 'अथ ' गार्था मूर्द्रपातमयादुपरतेरनंतरं 'उदालकः ' नामतः अरुणस्यापत्यमारुणिहे 'एनं 'याज्ञवल्क्यं पत्रच्छेति पूर्ववत् । स्वस्य सूत्रादिविद्यायाः आचार्योपदेशपूर्वकत्वेनागमविषयत्वं ज्ञापयितुमाख्यायिकामाह—मद्गेष्वेवसामेति । 'मद्रेषु 'देशेषु 'पतंचलस्य ' पतंचलनान्नः 'काप्यस्य 'कपिगोत्रस्य 'गृहेषु यञ्चगर्धायानाः ' यश्चशाह्माध्ययनं कुर्वाणाः शिष्याः संतो वयं 'अवसाम ' उपितवंतः । 'तस्य 'पतंचलस्य 'भार्या ' 'गृह्यवृह्यिता ' गृह्यविण् अमानुषेण सन्वविशेषेण गृहीता आविष्टा 'आसीत् '। 'तं ' गृष्ठवृं पतंचलसहिता वयं याक्षिकाः त्वं कोऽसीत्यपृच्छाम । एवं पृष्टः 'सः ' गृववेः अस्मम्यमववीत् । कि १ अहं नाम्ना 'कवंषः ' अथर्वणोऽपत्यमायवेण इति ॥ १ ॥

'सः 'गंधर्वः 'पतंचलं काप्यं 'याज्ञिकाँश्च 'ति व्लिष्टप्यानस्मान् प्रत्यव्रवीत् । किं १ हे काप्य ! 'नु ' वितर्के 'त्वं 'तत्सूत्रं 'वेत्य 'जानीषे । किं तत्सूत्रमित्याकांक्षायां तिहिशिनष्टि—यस्मित्तयं चेति । 'यस्मिन् ' सूत्रे 'अयं च लोकः ' इदं च जन्म 'परश्च लोकः ' परं च प्रतिपत्तन्यं जन्म 'सर्वाणि च भूतानि ' व्रह्यादि-स्तंवपर्यंतानि 'संस्टन्धानि ' संप्रथितानि स्रिगव स्त्रे विष्टन्धानि भवति । इति पुष्टः 'सः ' पतंचलः काप्यः 'अव्रवीत् '। किं १ हे 'मगवन् '! इति संपूज्यन् 'अहं 'तत्सूत्रं 'न वेद 'न जानामि इति ॥ २॥ एवमुक्तः 'सः ' गंधर्वः पुनरुपाध्यायं 'पतंचलं काप्यं 'याज्ञिकांश्वास्मान् प्रत्यव्रवीत् । किं १ हे काप्य !

तुमन्तर्बामिणं युऽइमुञ्च लोकं पुरञ्च लोकथ्रँ सुर्वाणि च भूतान्युन्तरो यमुयतीति सोऽब्ब्रवीत्पतञ्चलः कुाण्यो नाहन्तुम्भगवन्तेदेति ॥ ३ ॥

सोऽज्ववीत्। (त्प) पत्रञ्चल्काप्यं याज्ञिकांश्च यो वै तुत्काप्य सूत्रम्विद्यानुञ्चान्तर्यामिण्ण् स न्त्रस्वित्स लोकवित्स देववित्स न्वेद्वित्स यज्ञवित्सभूतवित्सऽञ्चात्मवित्स सर्व्वविद्यितं तेभ्योऽन्त्रवीन्तद्दम्वेद तच्चत्त्वं याज्ञवल्क्य सूत्रस्विद्यांस्तुञ्चान्तर्थांसिणम्त्रस्मवीकृद्जसे सूर्द्धां ते वित्रपतिष्यतीति॥ ४॥

च्चेद वाऽअहङ्गौतम तत्सूत्रम् । ( न्तु ) तुश्चान्तर्घ्यामिणमिति यो वाऽ इदङ्कश्च ब्बूयाहेद व्वेदेति युथा च्देत्य तुथा ब्बूहीति ॥ ५ ॥

सोऽबवीत् पतंचलं काप्यं याज्ञिकांश्च । यो वै तत् काप्य स्त्रं विद्यात् तं चांतर्यामिणम् । स ब्रह्मवित् । स लोकवित् । स देववित् । स वेद्वित् । स यज्ञवित् । स भूतवित् ।
स आत्मवित् । स सर्ववित् । इति तेभ्योऽब्रवीत् । तद्दं वेद् । तच्चेत्त्वं याज्ञवलक्य स्वमिविद्वांस्तं चांतर्यामिणम् । ब्रह्मगवीरुद्वासे । मूर्या ते विपतिष्यति इति ॥ ४ ॥

वेद वा अहं गौतम तत्सूत्रं तं चांतर्यामिणमिति । यो वा इदं कश्च ब्रूयात् । वेद वे रेति । यथा वेत्य । तथा ब्रहि इति ॥ ५ ॥

एवमुक्तो याज्ञवल्क्य आह—चेद् वा अहमिति। 'गौतम 'इति गोत्रं यस्योदालकस्यैव स गौतमः तत्सम्बो-

<sup>&#</sup>x27;त्वं ''नु ' वितर्कें, सूत्रान्तर्गतमंतर्यामिणं 'बेत्थ '। कोऽसावतर्यामीत्याकांक्षायां तं विशिनष्टि—यड्मं च लोकमिति 'य इमं च लोकं ' इत्येतदुक्तार्थम्। योऽन्तरोऽभ्यंतरः सन् 'यमयति ' दारुयंत्रमिव अमयति । स्वं स्वमुचितं व्यापारं कारयतीि यावत् । एवमुक्तः 'सः 'पतंचलः काष्यः 'हे भगवित्रति संपूजयन् विन-येनात्रवीत्। 'नाहं तं 'सूत्रांतर्गतमंतर्यामिणं वेदेति ॥ ३॥

एवं विनयं दृष्ट्वा 'सः 'गन्वर्वः स्वस्याचार्यव्वकामः सन् फलेन प्रलोभियतुं 'पतंचलं काप्यं ' याज्ञिकाश्वान्त्वात् । हे 'काप्य ! ''तत्स्त्रं 'तस्येव स्त्रस्य नियन्तारं स्त्रांतर्गतमन्तर्यामिणं च 'वै ' निश्चितं यः कश्चित् विद्याद्विज्ञानीयात् । 'स त्रहावित् 'स परमात्मवित् , 'स लोकवित् 'स लोकांश्व भूरादीन् अंतर्यामिणा नियम्यमानान् वेत्ति । 'स देवित् 'स देवाश्वाग्न्यादीन् लोकिनस्तेन नियम्यमानान् वेत्ति । 'स वेद्वित् 'स वेदांश्व सर्वप्रमाणभूतान् वेत्ति । 'स यज्ञवित् 'स यज्ञान् वेद्विहितान् ज्योतिष्टोमादीन् वेत्ति । 'स भूतवित् ' स भूतानि त्रह्मादीनि स्त्रेण धियमाणानि तदन्तर्गतेनांतर्यामिणा नियम्यमानानि वेत्ति । 'स आत्मवित् 'स आत्मानं कर्तृत्वभोकृत्वविशिष्टं तेनैवांतर्यामिणा नियम्यमानं वेति । 'स सर्वं च जगत् तथाभूतं वेति इति । एवं स्त्रतदन्तर्गतांतर्यामिणोर्विज्ञाने स्तुते प्रलुज्धेम्योऽभिमुखेम्योऽस्मम्यमाचार्यमुख्येभ्यो गन्वर्वः स्त्रांतर्यामिणोः स्वरूपमृत्रवीत् । तत्स्वरूपमृतं 'वेद ' गन्ध्वाहुज्धागमः सन् जानामि । किमेतावता इसत आह—तच्चेत्विमिति । हे याज्ञवल्क्य ! 'त्वं ' वेद्यदि 'तत् ' उक्तिवशेषणविशिष्टं 'सूत्रं ' 'तमन्तर्यामिणं च' अविद्यान् ' अज्ञानन् अत्रव्यवित्रश्चेत् ' त्रह्मावीः ' त्रह्मविद्यां स्वभूता गाः अन्यायेन ' उद्यज्ञसे ' उन्नयिति । तिर्हे मच्छापदग्धस्य 'ते 'तव ' मूर्ज्ञ ' मस्तकः 'विपतिष्यति ' विस्पष्टं पतिष्यतीति ॥ ४ ॥

व्वायुर्वे गोतम तत्सूत्रम् । (म्वा) व्वायुना वै गोतम सूत्रेणायुत्र लोकः पुरश्च लोकः सुर्व्वाणि च भूतानि सुन्दव्धानि भवन्ति तुस्माहै गोतम पुरुषम्येतमाहुव्व्यस्थितिषतास्याङ्गानीति व्वायुना हि गोतम सूत्रेण सुन्दव्धानि भवन्तीत्येवसेवैत्याज्ञवल्क्यान्तर्व्यासिणम्बूहीति ॥ ६ ॥

युः प्रिथिञ्यान्तिष्ठन् । (नष्ट ) प्रिथिञ्याऽअन्तरो युम्पृथिवी न न्वेद युस्य प्रिथिवी ग्रुरीरं युः प्रिथिवीमुन्तरो यमुयति स तऽअत्माऽन्तस्यी-म्यमृतः ॥ ७ ॥

वायुर्वे गीतम तत्स्त्रम् । वायुना वै गीतम स्त्रेणायं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि संदब्धानि भवन्ति । तस्माद्वै गीतम पुरुषं मेतमाद्वः । व्यस्त्रंसिषतास्यांगानि इति । वायुना हि गीतम स्त्रेण संदब्धानि भवन्ति इति । एवमेवैतद्याज्ञवल्क्य ! अंतर्यामिणं ब्रहीति ॥ ६ ॥ यः पृथिव्यां तिष्ठन् । पृथिव्या अन्तरः । यं पृथिवी न वेद । यस्य पृथिवी ज्ञरीरम् । यः

पृथिवीमन्तरो यमयति । स त आत्माडन्तर्याम्यमृतः ॥ ७ ॥

धनं हे गौतम! 'अहं 'याज्ञवल्क्योऽपि गन्धवेंदितं 'तत्सूत्रं ' 'तमन्तर्गामिणं वेद 'जानामि । इत्येवमुक्ती गौतमः प्रत्याह—यो वा इद्मिति । यः कश्चित्पाकृतोऽपि 'यत् 'त्वयोक्तं वेदेति । ' इदं वै ' निश्चितं आत्मानं स्नाधयन् 'त्रृयात् ' किं तेन गाँजतेन । कार्यण दर्शय । 'यथा वेत्य 'जानासि 'तथा त्रृहीति '॥ ९ ॥

एवमुक्तो याज्ञवल्क्यो ब्रह्मलोकाः यस्मिन्नोताश्च प्रोताश्च वर्तमाने काले यथा पृथिन्यप्म तत्सूत्रमानमगर्यं वक्तव्यमिति तद्र्यं प्रत्याह—वायुर्वे गोतमेति । हे 'गौतम !' 'तत् 'गन्ववेक्तं 'सूत्रं ' 'वायुर्वे वायुर्वे त्राण एकः चतुर्विधमन्तः करणं हत्येवं सतद्रशिवं लिंगं प्राणिनां क्रमेसमवायिसमिष्टिन्यष्ट्यात्मकं सूत्रमं पृथिन्यादीनामाकाशवत् विष्टमकं यस्य सत्त सत्त मण्डूणा वायु मेदाः समुद्रस्येवोभयः तद्तेतत् वायन्यं तत्त्वं सूत्रमित्यमिश्चेयते । न तु वायुमात्रम् । तस्य विधारणे स्वातन्त्र्यामावात् । उक्तस्य वायुत्त्वस्य सूत्रत्वं विद्वत्प्रसिद्ध्या साध्यति—वायुना वे गोतमेत्या-दिनोक्तार्थकेन । प्रसिद्धमेतत्स्त्रविद्वामित्यर्थः । पुनर्लोकप्रसिद्ध्याऽपि तत्साथयति—तस्मा द्वे गोतमेति । हे 'गौतम ! यस्मात् सूत्रात्मकेन 'वायुना 'सर्वे विधृतं तस्मात् 'प्रेतं 'युक्वं ' शरीरं मृतलक्षणज्ञा 'आहुः 'क्ययन्ति । 'अस्य ' मृतस्यांगानि करादीनि 'न्यसंसिषत ' विस्ततानि अभवन् । सूत्रापगमे हि मण्यादीनां प्रोतानामवसंसनं दृष्टमेव । वायुः सूत्रम् । अतो 'वायुना हि गौतम ! सूत्रेण संदृत्वानि 'संप्रपितान्यंगानि भवन्तीति ' निगमयति । एवं निरूपितं सूत्रस्वरूपमंगीकृत्य उद्दालक अंतर्यामिस्वरूपं पृच्छिति प्रमेवेतदिति । हे 'याज्ञवत्वय्य ! 'एतत्सूत्रमेव सम्यगुक्तम् । इदानीं तु तत्रान्तर्गतं 'अंतर्यामिणं सूर्विति '॥ ६ ॥

एवमुक्तो याज्ञवल्कय आह—पः पृथिठयामिति । 'यः पृथिव्यां तिष्ठन् 'वर्तमानो भवति सः अंतर्यामी । एवमुक्ते सर्वः पृथिव्यां तिष्ठतीति सर्वत्र प्रसंगो मा भूदिति विशिनष्टि—'पृथिव्या अंतरः ' अभ्यंतर इति । तत्र (तो) योऽप्सु तिष्ठन् । (न्न) अद्भुचोऽन्तरो युमापो नु व्विदुर्ध्यस्यापः शुरीरं योऽयोऽन्तरो यस्यति सु तऽश्चातमाऽन्तर्याम्यमृतः॥ ८॥

(तो) योऽश्री तिष्ठन् । (त्र ) अमेरुन्तरो युममित्रं व्वेद युस्यामिः श्रीरं योऽभिमुन्तरो यमुयति स तऽश्रात्माऽन्तर्योम्यमृतः ॥ ९ ॥

(तो) युडआकाशे तिष्ठन् । (त्रा) आकाशादुन्तरो युमाकाशो न व्वेद् युस्याकाशः शरीरं युडआकाशमुन्तरो यमुयति स तऽश्चात्माऽन्त-र्व्याम्यमृतः ॥ १०॥

(तो) यो व्वायो तिष्ठत्। (न्वा) व्वायोरन्तरो यम्वायुर्त्र व्वेद सुस्य व्वायुः श्रीरं यो व्वायुमन्तरो यमुयति सु तऽश्चातमाऽन्तर्धा-म्यमृतः॥ ११॥

योऽप्सु तिष्टन् । अद्घोऽन्तरः । यमापो न विद्धः । यस्यापः दार्गरम् । योऽपोऽन्तरा यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः॥ ८ ॥

योऽप्रौ तिष्ठत् । अग्नेरन्तरः । यमग्निर्न वेद् । यस्याग्निः असीरम् । योऽग्निमन्तरी यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ९ ॥

य आकाशे तिष्टन् । आकाशादंतरः । यमाकाशो न घेद् । यस्याकाशः शरीरम् । य आकाश-मन्तरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याभ्यमृतः ॥ १० ॥

यो वायौ तिष्ठत् । वायोरन्तरः । यं वायुर्न वेदः । यस्य वायुः शरीरम् । यो वायुमन्तरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ११ ॥

पृथिवयिममानिनी देवतैवांतर्यामिनी स्यादित्यत आह्—यं पृथिवीति । 'पृथिवी ' पृथिवयिममानिनी देवता अपि यमन्तर्यामिणं न वेद ' मय्यन्यः कश्चिद्वर्तते इति न जानाति । नियंतुरीश्चरस्य छौकिकनियंत्वत् कार्यकारणत्व-माशंक्याह्—यस्येति । यस्यांतर्यामिणः ' पृथिवयेव शरीरं ' नान्यत् । पृथिवीदेवताया यच्छरीरं तदेव शरीरं यस्येति । शरीरप्रहणं करणोपळश्चणार्थम् । तस्याः पृथिवीदेततायाः स्वकर्मप्रयुक्तं हि कार्यकरणं च । अस्यांतर्यामणस्तु स्वकर्मामावात् नित्यमुक्तत्व त् परमार्थकर्तत्व्यतास्वभावस्वात् परस्य यत् कार्यकरणं तदेवास्य न स्वत इत्यर्थः । देवताकार्यकरणस्य ईश्वरताश्चिमात्रसात्रिभावसात्रिभ्यने हि नियमेन प्रवृत्तिः स्यात् ताभित्यत आह्—यः पृथिवीनिति । ' यः' नियम्यपृथिवीदेवताकार्यकरणाभ्यामेव कार्यकरणाणानि ईश्वरो नारायणाख्योऽन्तरोऽभ्यन्तरः सन् पृथिवीदेवतां 'यमयित' साश्चितया स्वव्यापारे नियमेन प्रवर्तयति । एषः 'ते' तव कार्यकारणसंघातस्य सर्वभूतानां चत्युपळक्षणार्थमेतत् । सर्वेषामात्मा यस्त्वया अंतर्यामी पृष्टः एषः ' अमृतः ' सर्वसंसारधर्मवार्जत इत्यर्थः ॥ ॥ ॥

एवमेव " योऽप्सु तिष्ठन् " इत्यादयः कंडिका व्याख्येयाः ॥ ८ ॥

<sup>&</sup>quot; योऽग्रौ "॥ ९॥

<sup>&</sup>quot; यऽआकाशे " ॥१०॥

<sup>&</sup>quot; यो व्वायी "॥ ११॥

(तो) धुऽआदित्ये तिष्ठन् । (त्रा) आदित्यादुन्तरो युमादित्यो न ट्वेद् युरूयादित्यः ग्रुरीरं युऽआदित्यमुन्तरो युमुयति सु तऽश्रात्माऽन्तः द्यीम्यमृतः ॥ १२ ॥

(तो ) युश्चन्द्रतारके तिश्चन् । (प्टंश्च) चन्द्रतारकाद्वन्तरो युञ्चन्द्रतारकन्न च्वेद युरुय चन्द्रतारकथ्ँ शुरीरं युश्चन्द्रतारकमुन्तरो यमुयति स तऽ

आस्माऽन्तस्योम्यमृतः ॥ १३ ॥

(तो) यो दिश्च तिष्ठन्। (न्दि) दिग्भ्योऽन्तरो यन्दिशो न व्विदुर्ग्यस्य दिशः शरीरं यो दिशोऽन्तरो यमयति स तऽश्चारमाऽन्त्य्याम्यमृतः ॥१८॥

(तां) यो विवद्यति तिष्ठन्। (निवं) विवद्यतोऽन्तरी युम्बियुत्र व्हेद् युस्य विवद्यच्छरीरं यो विवद्युतमुन्तरो यमुयति स् तऽश्चातमाऽन्तर्या-म्यमृतः॥ १५॥

(तो ) य स्तनियत्नी तिष्ठन् । (न्त्स्त) स्तनियत्नोरुन्तरो युणु स्तन् यित्नुर्न्न व्वेद युस्य स्तनियत्नुः गुरीरं यु स्तनियत्नुमुन्तरो यमुयति स तऽआत्माऽन्तर्धाम्यमृतऽइत्याधेदेवतमुथाधिलोकम् ॥ १६ ॥

यश्चंद्रतारके तिष्ठन् । चंद्रतारकादंतरः । यं चन्द्रतारकं न वेद । यस्य चन्द्रतारकं श्रीरम् । यश्चन्द्रतारकमंतरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १३ ॥

यो दिश्च तिष्ठम् । दिग्भ्योऽन्तरः । यं दिशो न विद्धः । यस्य दिशः शरीरम् । यो दिशोऽन्तरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १४ ॥

यो विद्युति तिष्ठन् । विद्युतोऽन्तरः । यं विद्युत्र बेद् । यस्य विद्युच्छरीरस् । यो विद्युतमन्तरो यमयति स त आत्माऽन्तर्योमयमृतः ॥ १५ ॥

यः स्तनियत्नौ तिष्ठम् । स्तनियत्नोरन्तरः । यं स्तनियत्नुर्ने वेद । यस्य स्तनियत्नुः शरीरम् । यः स्तनियत्नुमन्तरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः । इत्यधिदेवतम् । अथाधिलोकम्॥१६॥

य आदित्ये तिष्टन् । आदित्यादन्तरः। यमादित्यो न वेद् । यस्यादित्यः शरीरम् । य आदित्य-मन्तरो यमथाति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १२ ॥

<sup>&</sup>quot; यडआदित्ये " ॥ १२ ॥

<sup>&</sup>quot; धश्चन्द्रतारके " इति ईदैकवद्भावः ॥ १३ ॥

<sup>&#</sup>x27;' यो दिक्षु "॥ १४॥

<sup>&</sup>quot;यो विद्युति"॥ १५॥

<sup>ं</sup> यः स्तनिवत्नौ '' इत्यिदिवतमन्तर्धामित्रिषयं दर्शनं देवतासूक्तम् । अथानन्तरमधिलोकेषु अंतर्यासिक दर्शनसुच्यत इत्यर्थः ॥ १६ ॥

कं गः) यः सुर्वेषु लोकेषु तिष्टन् । (न्तस्) सुर्वेभयो लोकेभ्यो-ऽन्त्रो पर्धे सुर्वे लोका नु व्विदुर्व्यस्य सुर्वे लोकाः शरीरं यः सुर्वि-होकान्तरो यस्यति सुत्तऽ आत्माऽन्तस्यीम्यमृतऽ इत्युऽएवाधिलोक-स्थाधिनेद्म् ॥ १७॥

(दं यः) यः सुर्वेषु व्वेदेषु तिष्ठत् । (न्तस् ) सुर्वेभ्यो व्वेदेभ्योऽन्तरो युष्ट् सुर्वे व्वेदा न व्विदुर्ध्यस्य सुर्वे व्वेदाः शुरीरं यः सुर्व्शन्वेदानन्तरो यस्यति सु तऽआत्माऽन्तर्धाभ्यमृतऽ हुत्युऽ एवाधिवेद्मुथाधियज्ञस्॥१८॥ (ज्ञं यः) यः सुर्वेषु यज्ञेषु तिष्ठत् । (न्तस् ) सुर्वेभ्यो यज्ञेभ्यो-ऽन्तरो युष्ट् सुर्वे यज्ञा न व्विदुर्ध्यस्य सुर्वे यज्ञाः शुरीरं यः सुर्वान्यज्ञानन्तरो यस्यति सु तऽ आत्माऽन्तर्धाम्यमृतऽ हुत्युऽ एवाधि-

यज्ञमुथाधिभृतम् ॥ १९ ॥

(तं यः) यः सुर्वेषु भूतेषु तिष्ठन् । (न्त्स) सुर्वेभ्यो भूतेभ्योऽन्तरो यध् सुर्वाणि भूतानि नु विवदुर्व्यस्य सुर्वाणि भूतानि शरीरं यः सुर्वाणि भूतान्यन्तरो यस्यति सु तऽआत्माऽन्तस्योम्यमृतऽइत्युऽ एवाधिभूत-मुथाध्यात्मम् ॥ २०॥

यः सर्वेषु लेक्षेत्र विष्ठन् । हर्वेभ्यो लोकेभ्योऽन्तरः । यं सर्वे लोका न विद्धः । यस्य सर्वे लोकाः श्रीरम् । यः सर्वोह्याकानन्तरो यमयित । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः । इत्यु एवाधिलोकम् । अयाधिवेदम् ॥ १७ ॥

यः सर्वेषु वेदेषु तिष्ठन् । सर्वेभ्यो वेदेभ्योऽन्तरः । यं सर्वे वेदा न विदुः । यस्य सर्वे वेदाः इरिरम् । यः सर्वान्वेदानंतरो यमयित । स त आत्माऽन्तर्वाम्यमृतः । इत्यु एवाधिवेदम् । अथा-थियज्ञम् ॥ १८ ॥

यः सर्वेषु यज्ञेषु तिष्ठन् । सर्वेभ्यो यज्ञेभ्योऽन्तरः । यं सर्वे यज्ञा न विद्धः । यस्य सर्वे यज्ञाः शरीरम् । यः सर्वान्यज्ञानंतरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः । इत्यु एवाधियज्ञम् । अथाधिभृतम् ॥ १९ ॥

यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन् । सर्वेभ्यो भूतेभ्योऽन्तरः । यं सर्वाणि भूतानि न विदुः । यस्य सर्वाणि

<sup>&#</sup>x27;सर्वेषु लोकेषु' लोकाः भोगस्थानानि तेषु ' इत्यु प्रव अधिलोकं अथाधिवेदं ' इति पूर्ववत् व्याख्येयम् ॥ १ ७॥ '' यः सर्वेषु वेदेषु '' '' इत्यु एवाधिवेदमथावियज्ञम् '' इति पूर्ववत् ॥ १ ८ ॥

<sup>&</sup>quot; यः सर्वेषु यज्ञेषु '' इति सामान्यतत्कम्मीणि निर्दिश्यते । " इत्यु एवाधियज्ञमथाधिभूतम् '' इति । प्रविन्त ॥ १९ ॥

<sup>&#</sup>x27;'यः सर्वेषु भूतेषु '' इत्यु एवाधिभूतमथाध्यात्मम् '' इति पूर्वेवत् ॥ २० ॥

( तमं युः ) युः प्राणे तिष्ठन् । (न्प्रा) प्राणादुन्तरो युम्प्राणो न ब्वेद युस्य प्पाणः शुरीरं युः प्प्राणमुन्तरो यमुयति सु तऽ आत्मुाऽन्तर्थ्याम्यमृतः॥२१॥

(तो) यो व्वाचि विष्ठन् । (न्वा) व्वाचोऽन्तरो यम्वाङ्न व्वेद यस्य व्वाक्छरीरं यो व्वाचमुन्तरो यमुयति स तऽ आत्माऽन्तर्थाम्यमृतः ॥ २२ ॥

(तो) यश्रुक्षुषि तिष्ठन् । (ष्ठंश्रु) चुक्षुष्ठोऽन्तरो युञ्चक्षुर्त्र व्येद यस्य चक्षुः शुरीरं बश्चक्षुरुन्तरो यमुयति स तऽअहिमाठन्तर्धाम्यमृतः ॥ २३ ॥

(तो) युः श्रोत्रे तिष्ठन् । (अध्रो ) श्रोतादुन्तरो युधुं श्रोत्रन्न चेद यस्य श्रोत्रण् श्रीरं यः श्रोत्रमन्तरो यम्यति स तऽआत्माऽन्तर्याः म्यमृतः ॥ २४ ॥

(तो) यो मनिस विष्ठन् । (न्मु) मनसोऽन्तरो यम्मनो न व्वेद युस्य मनः शुरीरं यो मुनोऽन्तरो युमुयति सु तऽआत्माऽन्तर्ध्याम्य-मृतः ॥ २५॥

भूतानि शरीरम् । यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः । इत्यु एवा-धिभूतम् । अथाध्यात्मम् ॥ २०॥

यः प्राणे तिष्ठन् । प्राणादन्तरः । यं प्राणो न वेद । यस्य प्राणः शरीरम् । यः प्राणमन्तरो यम-यति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २१ ॥

यो वाचि तिष्ठन् । वाचोऽन्तरः । यं वाक् न वेद । यस्य वाक् शरीरम् । यो वाचमंतरो यम-यति । स त आत्माइन्तर्याम्यमृतः ॥ २२ ॥

यश्चभुषि तिष्ठन् । चक्षुषोऽन्तरः । यं चक्षुर्ने वेद । यस्य चक्षुः शरीरम् । यश्चभुरन्तरो यम-यति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २३ ॥

यः श्रोत्रे तिष्ठत् । श्रोत्रादन्तरः । यं श्रोत्रं न वेद् । यस्य श्रोत्रं ज्ञरीरम् । यः श्रोत्रमंतरो यम-यति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २४ ॥

यो मनिस तिष्ठन् । मनसोऽन्तरः । यं मनो न वेद । यस्य मनः शरीरम् । यो मनोऽन्तरो यम-यति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २५॥

<sup>&</sup>quot; यः प्राणे ' घ्राणाख्ये वायुसहिते ॥ २१ ॥

<sup>&</sup>quot;यो वाचि"॥ २२॥

<sup>&</sup>quot; यश्चक्षुषि " ॥ २३ ॥

<sup>&</sup>quot; यः श्रोत्रे "॥ २४॥

<sup>&</sup>quot; यो मनिस "॥ २५॥

(तो) युस्त्वुचि तिष्ठुच् । (ष्ठंस्त्व) त्वचोऽन्तरो यन्त्वङ्न व्वेद युस्य त्वक्छरीरं युस्त्वचमुन्तरा युमुयति सु तऽ आत्माऽन्तर्व्याम्यम्वतः ॥ २६ ॥

(तो) यस्तेजसि तिष्ठत् । (ष्टंस्ते) तेजसोऽन्तरो यन्तेजो न न्येद यस्य तेजः यरीरं यस्तेजोऽन्तरो यम्रयति स तऽ आत्माऽन्तर्थाम्ययृतः ॥२७॥

(तो) यस्तुमसि तिष्ठन् । (ष्ठंस्तु) तुमसोऽन्तरो यन्तुमो न व्वेद यस्य तमः शुरीरं यस्तमोऽन्तरो यमुयति सु तऽआत्माऽन्तर्वाम्यमृतः ॥ २८॥

(तो) यो रेतिसि निष्ठन् । (न्ह्रे) रेतिसोऽन्तरो युणुँ रेतो न व्वेद युस्य रेतः शुरीरं यो रेतोऽन्तरो यमुयति सु तऽआत्माऽन्तर्व्याम्यमृतः ॥ २९॥

(तो) युऽआत्मुनि तिष्ठन् । (न्ना) आत्मनोऽन्तरो युमात्मा न च्वेद युस्यात्मा ग्रुरीरं युऽआत्मानमुन्तरो यमुयति सु तऽश्रात्माऽन्त-र्स्याम्यमृतः॥३०॥

( तोऽह ) अहरो इष्टा । (ष्टाऽश्व ) अश्वतः श्रोताऽमतो मन्ताऽविज्ञातो

यस्त्वचि तिष्ठन् । त्वचोऽन्तरः । यं त्वक् न वेद् । यस्य त्वक् शरीरम् । यस्त्वचमंतरो यम-यति । स त आत्माऽन्तर्योम्यमृतः ॥ २६ ॥

यस्तेजिति तिष्ठत् । तेजसोऽन्तरः । यं तेजो न वेद् । यस्य तेजः शरीरम् । यस्तेजोऽन्तरो यम-यति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २७ ॥

यस्तमित तिष्ठन् । तमसोऽन्तरः । यं तमो न वेद्। यस्य तमः शरीरम् । यस्तमोऽन्तरो यमयित । स त आत्माऽन्तर्थोम्यमृतः ॥ २८ ॥

यो रेतिसि निष्ठन् । रेतसोऽन्तरः । यं रेतो न वेद् । यस्य रेतः शारीरम् । यो रेतोऽन्तरो यम-यति । स त आत्माऽन्तर्योभ्यमृतः ॥ २९ ॥

य आत्मिनि तिष्ठन् । आत्मनोऽन्तरः । समात्मा न वेद् । यस्यात्मा शरीरम् । य आत्मान-मन्तरो यमयति । स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ३० ॥

अदृष्टी दृष्टा । अश्रुतः श्रोता । अमतो मन्ता । अविज्ञातो विज्ञाता । नान्योऽस्ति दृष्टा ।

<sup>&</sup>quot; यस्त्वचि " ॥ २६ ॥

<sup>&</sup>quot; यस्तेजिस " । तेजः प्रकाशः शास्त्रीयज्ञानम् ॥ २७ ॥

<sup>&</sup>quot; यस्तमसि " । बाह्ये आवरणात्मके ! १८॥

<sup>&</sup>quot; यो रेतिस " प्रजनने ॥ २९॥

<sup>&</sup>quot; य आत्मिन " जीवात्मिन ॥ ३० ॥

करमात् पुनः कारणात् महाभागाः पृथिव्यादिदेवताः मनुष्यादिवत् आत्मनि तिष्टन्तमात्मनो नियंतारमन्तर्या-३२०४

न्त्रिज्ञातु। नान्योऽस्ति इष्टा नान्योऽस्ति श्रोतु। नान्योऽस्ति मन्तु। नान्यो-ऽस्ति न्त्रिज्ञातेषु तऽञ्चात्माऽन्तर्ध्याम्यमृतोऽतोऽन्यद्यार्त्तन्तुतो होडालकऽ ञ्चारुणिकुपरराम ॥ ३१ ॥

इति चतुर्द्शे काण्डे पञ्चमप्रपाठके बृहदारण्यकीपनिषदि तृतीये प्रपाठके पञ्चमं ब्राह्मणम् ॥ १४ (५) ३।५॥(६) ३-७॥

अथ इ व्वाचकन्व्युवाच । ब्ब्राह्मणा भगवन्तो हुन्ताहमिमं याज्ञवरूक्यं हो प्रश्लो प्रक्ष्यामि तो चन्धे व्विवक्ष्यति न वै जातु युष्माक्षिमञ्ज्ञिध-द्वह्योद्यञ्जेतेति तो चन्मे न व्यिवक्ष्यति युर्ज्ञीऽस्य व्यिपतिष्यतीति प्रव्छा गाग्गीति ॥ १ ॥

नान्योऽस्ति श्रोता । नान्योऽस्ति मन्ता । नान्योऽस्ति विज्ञाता । एष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः । अतोऽन्यदार्तम् । ततो ह उदालक आरुणिरुपरराम ॥ ३१ ॥

वाचक्नवीव्राह्मणं, अक्षरव्राह्मणं वा सृष्टिप्रवेशव्राह्मणम् । अथ ह वाचक्नवी उवाच ! ब्राह्मणा भगवन्तः । हन्त! अहमिमं याज्ञवल्कयं द्वी प्रश्नी प्रक्ष्यामि ।

मिणं न विदुित्यत आह—अदृष्टी द्रष्टेति । न दृष्टः 'अदृष्टः '। कस्यिचत् चक्षुर्दर्शनस्य विषयत्वमनापन्नः सन् दृशिस्वरूपत्वात् चक्षुष्ठि सिनिहितःवाच स्वयं द्रष्टा । तद्वत् 'अश्रुतः ' श्रोत्रविषयत्वमनापन्नः सन् स्वयम्प्रस्रवणशक्तिः सकलशोत्रेषु सिनिहितःवाच् 'श्रोता '। तथा 'अमतः ' मनःसंकल्पविषयमनापन्नः । दृष्टे श्रुते एव हि सर्वः संकल्पयित । अदृष्टश्वादश्रुतःवादेवामतः । अस्रुतमननशक्तिःवात् सर्वमनस्सु सिनिहितःवाच्च 'मन्ता '। तथा 'अविज्ञाता ' निश्रयगोचरं रूपादिवत् सुखादिवद्वा अनापनः स्वयं तु अस्रुतिविज्ञानशक्तिःवात् तस्सिनिहितःवाच्च 'विज्ञाता '। ननु—तथाऽप्येवं नियंतृनियन्तन्थादियेदेन द्रष्टृहृण्टन्यादियेदेन च भेदः स्यात् द्रस्याशंकायामाह—नान्योऽस्ति द्रष्टेति । एतदन्तर्यामिणः 'अन्यः ' अपरः 'द्रष्टा ' नास्ति '। तथा "नान्योऽस्ति श्रोता " इत्यादि न्याख्येयम् । उपपादितमन्तर्यामिस्वरूपमुपसंहरति—एव त आत्मेति । 'अमृतः ' संसार्यम्वर्जितः सर्वसंसारिणां कर्मफलविभागकर्ता 'एव ते 'तव 'आत्माऽन्तर्यामी '। अतः अस्माद्रीश्वरादात्मनः 'अन्यदार्तम् '। ''ततो होद्दालक आरुणिरुपराम " इति पूर्ववत् ॥ ३१॥

इति श्रीद्वर्धिकेशहसभगवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपिरवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-ब्रह्मभगवतः छतौ माध्यंदिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयेऽध्याये सप्तमं उद्दालकब्राह्मणमन्तर्यामिब्राह्मणं सृष्टिप्रवेश-ब्राह्मणं वा परिसमाप्तम् ॥ १४ (६) २–७॥

पूर्विस्मिन् ब्राह्मणे सूत्रान्तर्यामिणौ प्रश्नप्रत्युक्तिम्यां निर्धारितौ । सम्प्रति अशनायादिविनिर्मुक्तं निरुपाधिकं साक्षादपरोक्षात्सर्वातरं ब्रह्म वक्तुम् अक्षरबाह्मगं प्रवर्तते—अथ ह वाचकनव्युवाचेति । 'अथ ' सोपाधिकवस्तु-

सा होवाच । (चा) अहम्बै त्वा याज्ञवलक्य यथा काइयो वा ब्वैदेहो वोग्यपुत्रऽउद्यन्धुतुर्धिज्यङ्कृत्वा द्वो बाणवन्तो सपत्नातिव्याधिनो कृत्वोपोत्तिष्ठेदेवमेवाइन्त्वान्डाभ्याम्प्रश्चाभ्यामुपोद्स्थान्तुौ ब्बूहीति प्यूच्छ गाग्गीति ॥ २ ॥

सा होवाच । युद्रध्ये याज्ञवल्क्य दिवो युद्रवाकपृथिव्या युदन्तरा

तौ चेन्मे विवक्ष्यति, न वै जातु युष्माकिममं कश्चित् ब्रह्मोद्यं जेतेति । तौ चेन्मे न विवक्ष्यित । मुद्धां इस्य विपतिष्यतीति । पृच्छ गार्गीति ॥ १॥

सा होवाच । अहं वे त्वा याज्ञवल्क्य ! यथा काइयो वा वैदेहो वोग्रपुत्र उद्यं धनुर्धिज्यं कृत्वा द्वौ बाणवन्तौ सपत्नातिव्याधिनौ इस्ते कृत्वोपोत्तिष्ठेत् । एवमेव अहं त्वां द्वाभ्यां प्रश्नाभ्यामुपो-दस्थाम् । तौ मे बूहीति । पृच्छ गागीति ॥ २ ॥

सा होग्राच-यद्रध्वे याज्ञवलक्य द्विः, यद्वाकपृथिन्याः, यद्नतरा द्यावापृथिवी इमे, यद्भतं च, भवच्च, भविष्यच इत्याचक्षते, किस्मिंस्तदोतं च प्रोतं च इति ॥ ३ ॥

निर्द्यारणानन्तरं पूर्वं याज्ञवल्क्येन निषिद्धा मुर्द्धपातभयादुपरता सती पुन: प्रष्टुं ब्राह्मणानुज्ञां प्रार्थयन्ती ' ह ' किल वचक्नोर्दृहिता 'वाचक्नवी ' पुनरुवाच । किं १ हे 'ब्राह्मणा भगवन्तः 'पूजावन्तः मम वचः शृणुतेति रोधः । ' हंत ' यद्युमतिर्भवतामस्ति, तर्हि—' अहमिमं याज्ञवल्क्यं ' पुनर्द्धी ' प्रश्नी प्रश्न्यामि '। ' तौ ' प्रश्नौ चेद्यदि कथंचिन्में मह्यं 'विवक्ष्यति 'विस्पष्टं कथयिष्यति । तिहिं 'जातु ' कदाचित् ' युष्मांकं ' मध्ये ' कश्चित् ' कोऽत्यन्यतमः 'इमं 'याज्ञवत्क्यं 'ब्रह्मोद्यं 'ब्रह्मवदनं प्रति 'नवै 'नैव 'जेता 'जयकर्ता भवेदिति रोषः । अन्यच शृणुत । 'तौ 'प्रश्नौ चेदादि 'मे 'मह्यं 'न विवश्यति ' विस्पष्टं वक्तं समर्थो न भविष्यति । तर्हि—'अस्य ' याज्ञवल्क्यस्यैव ' मूर्द्धा ' शिरः ' विपतिष्यति ' विस्पष्टं पतिष्यतीत्येवमुक्ता न्नासणा अनुज्ञां प्रदद्ः । ' पृच्छ गार्गि !' प्रश्नं कुर्विति ॥ १ ॥

सैवं लब्धानुज्ञा गार्गी 'ह ' याज्ञवल्क्यं प्रति ' उवाच '। हे ' याज्ञवल्क्य '! ' त्वा ' त्वां ' अहं ' ' द्वी प्रश्नी प्रक्ष्यामि ' इत्यनुषज्यते । कौ ताविति जिज्ञासायां तयोर्दुस्तरत्वं द्योतियतुं दृष्टांतपूर्वकं तौ प्रश्नौ आह-यथा कारयो वेति । ' काश्यो वा ' काशिषु भवः काश्यः लोके शूरत्वेन प्रसिद्धः । ' वैदेहो वा ' । विदेहानां राजा ' उम्रपुत्रः ' शूरान्वय इत्यर्थः । उद्यमिति । उत् ऊर्ध्वं याति गच्छति विस्तृतं भवति इत्युचं अवतारित-ज्यांक धनुश्चापं पुनर्धिज्यं ' कृत्वा ' आरोपितज्याकं विधाय ' द्वौ बाणवन्तौ ' वाणशब्देन शराग्रे यो वंश-खंड: सन्धीयते,स उच्यते । तेन विनाऽपि शरो भवति । अतो बाणवन्ताविति विशिनष्टि । सपत्नातिव्याधिना-विति तयोरेव विशेषणम् । सपत्नं शत्रुं अतिशयेन वेद्धं शीलं ययोस्तौ शत्रोरितशयेन पीडाकरौ । ईदशौ द्वौ हारी ' हस्ते कृत्वा ' 'उपोत्तिष्टेत् ' रात्रोः समीपत आत्मानं दर्शयेत् । एवमेवाहं ' त्वां ' रारस्थानीयाभ्यां प्रश्नाम्यां ' उपोदस्थां ' त्वत्समीपे उत्थितवत्यस्मि । ततस्तवं ब्रह्मविचेत्तिर्हं ' तौ ' प्रश्नौ तयोर्मया क्रियमाणयोः प्रश्नयोरुत्तरं ' मे ' महां ' ब्रुहि ' । एवमुक्ती याज्ञवस्क्यो हे ' गार्गि ! पुच्छ ' यथेष्टं प्रश्नं कुरु । इत्युक्त-वानिति शेषः ॥ २ ॥

' सा ' एवमुक्ता गागीं ' ह उवाच ' अपृच्छत् । हे याज्ञवल्क्य ! ' यत् दिवः ' युसंज्ञितात् अपरितनांड-3586

यावापृथिवीऽइमे यदूतश्च भुवच भुविष्यचेत्याचक्षते क्रिम्स्तडोतश्च प्रोतश्चेति ॥ ३ ॥

स होवाच । मुदूर्ध्वङ्गारिंग दिवो युद्वाक्पृथिन्या सुद्न्तरा द्यावा-पृथिवीऽइमे यद्धृतञ्च भवच भविष्यचेत्याचक्षतऽआकारो तद्योतञ्च प्रोतञ्चेति ॥ ४ ॥

सा होवाच । नुमस्ते बाज्ञवल्क्य खो मऽएतम्ब्युवोचोऽपरस्मै धारुय-स्वेति प्युच्छ गाग्गीति ॥ ५ ॥

सा होवाच । युद्ध्रं याज्ञवल्क्य दिवो युद्वाकपृथिव्या युद्न्तरा द्यावापृथिद्यीऽइमे यङ्क्तञ्च भुवच भुविष्यचेत्याचुक्षते कुरूमन्नेव तद्योतञ्च प्रोतञ्चेति ॥ ६ ॥

स होवाच-यदूर्ध्व गार्गि दिवः, यद्वाकपृथिव्याः, यद्न्तरा द्यावापृथिवी इमे, यद्भ्तं च, भवच, भविष्यच इत्याचक्षते, आकाशे तदोतं च प्रोतं च इति ॥ ४ ॥

सा होवाच । नमस्ते याज्ञवल्कय । यो म एतं व्यवोचः । अपरस्मै धारयस्वेति । पृच्छ गार्गीति ॥ ९ ॥

सा होवाच-यद्र्ध्वं याज्ञवल्क्य दिवः, यद्वाक्षृथिव्याः, यद्नतरा द्यावाष्ट्रथिवी इमे, यद्भृतं च, भव्च, भविष्यच इत्याचक्षते, कस्मिन्नेव तहोतं च प्रोतं चेति ॥ ६ ॥

कपालात् जर्ध्वमुपिरं अस्ति । यच ' पृथिव्याः ' अधस्तनांडकपालाद्वाक् अधो वर्तते । यच ' द्यावापृथिवी अन्तरा ' द्यावापृथिव्योःंडकपालयोर्मध्ये अस्ति । ये च ' इमे ' प्रसिद्धद्यावापृथिवी स्तः । यद्भतमतीतं च यद्भवद्भतमानं स्वव्यापारस्यं च भविष्यद्भर्तमानकालाद्भ्वभावि लिंगगम्यं च । यत्सर्वदा एवमाचक्षते कथयंत्यागमतः । तत्सर्वं द्वैतजातं जगत् यस्मिन्नेकं भवतीत्यर्थः तत्स्मूत्रसंशं पूर्वोक्तं 'कस्मिन्नोतं प्रोतं च ' उत्पत्तौ स्थितौ लये वेत्येवं त्रिष्विप कालेषु पृथिवीधातुरस्विव वर्तरा इत्यर्थः ॥ ३ ॥

'सः ' याज्ञवल्क्यः ' उवाच ' । हे ' गार्गि ! ' 'यत् ' त्वयोक्तं ' ऊर्ध्वं दिवः ' इत्यादि तत्सर्वं यत्सूत्र-मचक्षते । 'तत् ' व्याक्ततं जगदात्मकं सूत्रं अव्याक्ततशब्दवाच्ये नारायणाख्ये अंतर्यामिणि 'ओतं च प्रोतं-च ' उत्पत्तौ स्थितौ लये चेत्येवं त्रिष्वपि कालेषु पृथिवीधातुरस्विव वर्तत इत्यर्थः ॥ ४॥

'सा ' एवं अपाक्रतप्रथमप्रश्ना गार्गी ' उवाच ' 'ह 'हे ' याज्ञवल्क्य ' यस्वं ' मे ' मम ' एतं ' दुर्वचं प्रश्नं ' व्यवोद्दः ' विशेषणाप्रकृतवान् असि । अतस्ते सुभ्यं नमोऽस्तु । ' अप्रस्मे ' द्वितीयाय प्रश्नाय ' थार्यस्व ' दृढीकुरु । आत्मानमित्यर्थः । इतरः आह—' पृच्छ गार्गीति '॥ ९॥

"सा होवाच यद्र्र्ध्वं याज्ञवहक्य " इत्यादिप्रश्नः प्रतिवचनं चेत्युक्तस्थैवार्थस्यावधारणार्थं पुनरुच्यते—न किंचिदपूर्वमर्थांतरिमत्यर्थः । गाग्यां सर्वं यथोक्तं प्रत्युचार्यं "किस्मिन्नेव तदोतं च प्रोतं च " इत्युक्तार्थेन वाक्येन पुनरिकरणमेव पृष्टमित्यर्थः ॥ ६ ॥

स होवाच । सुदूर्ध्वङ्गार्गि दिवो सुद्रामपृथिन्या सुद्रन्तरा द्यावाः पृथिवीऽइमे सङ्कृतञ्च सुवच सुविष्यचेत्यासुक्षतऽआकासुऽएव तद्रोतञ्च प्रोतस्रेति कुह्मिनन्वाकाज्ञाऽस्रोतश्च प्रोतश्चेति ॥ ७॥

सु होवाच । (चै) एतद्वै तुद्कुरङ्गार्गि ब्ब्राह्मणाऽअभिवदन्तयस्थूलु-मनण्डहस्तुमद्गिर्घमलोहितमस्नेहमच्छायमतुमोऽताब्वनाकाश्वमसङ्ग्म-स्पर्शमगन्धमरसमचक्षुष्कमश्रोत्रमत्रागमनोऽतेजस्कमप्राणमुमुखमना-मागोत्रमज्रममुरमभ्यममृतमरजोऽशब्दम्विवृतमसम्बृतमपूर्विमनपर्म-नन्तरमबाह्यस्न तद्शोति कुश्चन न तद्शोति कुश्चन ॥ ८॥

स होवाच-यदूर्ध्व गार्गि दिवः, यद्वाकपृथिव्याः, यद्न्तरा द्यावापृथिवी इमे, यद्भूतं च, भवज्ञ, भविष्यज्ञ इत्याचक्षते, आकाश एव तद्दोतं च प्रोतं च । इति कस्मिन्तु आकाश ओतश्च प्रोतश्चेति ॥ ७ ॥

स होवाच । एतद्वे तदक्षरं गागि ब्राह्मणा अभिवदंति । अस्थूलम् । अनणु । अहस्वम् । अदी-र्घम् । अलोहितम् । अस्नेहम् । अच्छायम् । अतमः । अवायु । अनाकाशम् । अतंगम् । अस्प-र्शम् । अगंधम् । अरसम् । अचक्षुष्कम् । अशोत्रम् । अवाक् । अमनः । अते जस्कम् । अपाणम् । अमुखम् । अनाम । अगोत्रम् । अजग्म् । अमरम् । अभयम् । अमृतम् । अरजः । अशब्दम् । अविवृतम् । असंवृतम् । अपूर्वम् । अनपरम् । अनंतरम् । अवाह्मम् । न तद्श्रोति कंचन । न तद्श्रोति कश्चन ॥ ८ ॥

एवं पृष्टः 'सः 'याज्ञवरुक्यः 'ह उवाच 'हे 'मार्गि ! 'यस्वं ' ऊर्ध्वं दिवः ' इत्यादि पृष्टवरयित 'तदाकाश एव 'ओतप्रोतमायेन वर्तत इत्यवधारितवान् याज्ञवरुक्यः । द्वितीय प्रश्नमाह—किस्मन्न्वाकाश् इति । 'किस्मिन्नु 'खल्ज ' आकाशः ओतश्च प्रोतश्चेति '। आकाशः एव तावत् कालत्रयातीतत्वादुर्वाच्यः । ततोऽपि कष्टतरमक्षरं यास्मन् ' आकाश ओतश्च प्रोतश्चेति '। अतः अवाच्यमिति कृत्वा न प्रतिप्रयते सा । अप्रतिपृत्तिनीम निष्रहस्थानं तार्किकसमये । अथावाच्यमि वद्ति । विप्रतिपृत्तिनीम निष्रहस्थानं यद्वाच्यस्य वदनम् । सा हि विरुद्धा प्रतिपृत्तिः । अतो दुर्वचं प्रश्नं मन्यतं गार्गोति भावः ॥ ७ ॥

तदोषद्वयमि परिजिहीर्षन्नाह-स होवाचेति । 'सः 'याज्ञवत्क्यः 'ह उवाच '। हे 'गार्गि!' 'यत् 'त्वं " कस्मिन्न्वाकाशः " इत्यादिना अन्याकृताथिष्ठानं पृष्टवत्रसि । 'एतदक्षरं वै 'न क्षरित न क्षीयते वा तदक्षरं शुद्धं ब्रह्म ' ब्राह्मणाः ' ब्रह्मविदः ' अभिवदंति 'क्ष्ययंति । ब्राह्मणाभिवदनकथनेन नाहमवाच्यं वक्ष्यामि । न च-न प्रतिपवेष, इत्येवं दोषद्वयं परिहरित । एवमपाकृते प्रश्ने पुनर्गाग्याः प्रतिवचनं तु प्रष्टव्यं बृहि कि तदक्षरं यद्वाह्मणा अभिवदंतीत्युक्तौ याज्ञवत्क्य आह-अस्थूलमित्यादि । स्थूलादन्यदस्थूलं तत् । एवं नार्हं अणु १ अणोरन्यत् 'अनणु '। अस्तु तार्हं ह्रस्वं १ ह्रस्वादन्यदह्रस्वम् । एवं तार्हे दीर्वं १ नापि दीर्घ-

(नै) एतुस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग यावाष्ट्रिथिवी िनुधृते तिष्ठतऽएतुस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग सूर्याचन्द्रमुती िनुधृती तिष्ठतऽएतुस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग सूर्याचन्द्रमुती िनुधृती तिष्ठतऽएतुस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वाऽअक्षरस्य प्रशासने मारिंग प्राच्योऽन्या निन्धाः स्युन्दन्ते श्रेतेभ्यः पुर्वितभ्यः प्रतीच्योऽन्या यां याञ्च दिश्मेतुस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्तम्मनुष्याः प्रश्चार्यने याञ्च दिश्मेतुस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्तम्मनुष्याः प्रश्चार्यने वाङ्गित्रस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्तम्मनुष्याः प्रश्चार्यने वाङ्गित्रस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्रतम्मनुष्याः प्रश्चार्यने वाङ्गित्रस्य प्रशासने गारिंग वद्रतम्मनुष्याः प्रश्चार्यने वाङ्गित्रस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्यान्यस्य व्यवस्य विद्यान्यस्य विद्यान्यस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्यान्यस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्यान्यस्य व्यवस्य वाऽअक्षरस्य प्रशासने गारिंग वद्यान्यस्य विद्यान्यस्य व्यवस्य विद्यान्यस्य विद्यान्य

एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि चावापृथिवी विधृते तिष्ठतः । एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतो तिष्ठतः । एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि अहो-

मदीर्घम् । एवमेतैश्वतुर्भिः परिमाणप्रतिषेधैर्दव्यधर्मप्रतिषेधे न द्रव्यं तदक्षरमिति भावः । अस्तु ताहि आग्नेयो गुणो लोहितः ? ततोऽपि अन्यदलोहितम् । तर्हि अस्तु अपां गुणः स्नेहः ? ततोऽप्यन्यदस्नेहम् । अस्त तार्हि छाया दीतिः तमो ध्वांतं ? सर्वथाऽपि अन्यत् । 'अवायु' । अस्तु तद्यीकाशं ? 'अनाकाशम्' । अस्तु तर्हि जुतुबरसंगातमकं १ ' असंगम् '। तहिं स्पर्शोऽस्तु १ 'अस्पर्शम्'। तहिं गंघोऽस्तु १ 'अगंघम्'। तहिं रसोऽस्तु १ ' अरसम् '। तथा ' अचक्षष्कं '। न हि चक्षरस्य करणं विद्यते । अतः 'अचक्षुष्कम्'। तथा ' अश्रोत्रं '। " पर्यत्य चक्षुः स श्रृणोत्यकर्णः "-( ) इति मंत्रवर्णात् । तथा ' अवाक् '। तथा ' अमनः '। तथा ' अतेजस्कम् ' । अविद्यमानं अग्न्यादिप्रकाशवत् तेजोऽस्य तदतेजस्कम् । तथा ' अप्राणं ' आध्यात्मिको वायुः प्रतिषेध्यः । अतः अप्राणमिति । तिहैं मुखं द्वारमन्तु ? न विचते मुखं प्रसिद्धं यस्य तदमुखम् । 'अनाम ' नामरहितम् । 'अगोत्रं 'न विद्यते गोत्रं यस्य तद्गोदत्रम् । गोत्रादन्यद्वा । 'अजरं ' वृद्धत्वधर्मरहितम् । 'अमरं 'मरणवर्मरहितम्। तर्हि आपेक्षिकं अमरतं इंद्रादिवद्भविष्यति अतः 'अभयं ' सर्वथाः भीतिवर्जम्। अत एवामूरां अभिकामःववर्जितमित्यर्थः । 'अरजः 'न विद्यते रजो यरिमस्तदरजः रजसोऽन्यद्वा । ' अज्ञान्दं ' न विद्यते रान्दो यिसमँस्तदरान्दं रान्दादन्यद्वा । ' अविवृतं ' न विवृतमिति ' अविवृतम् । ' असं वतं ' न संवृतमाकारो यस्य तदसंवृतम् । ' अपूर्वं ' अविद्यमानं पूर्वं यस्य तदपूर्वम् । ' अनपरं ' अविद्यमान-मपुरं यस्य तदनपरम् । ' अनंतरं ' अविद्यमानमंतरं छिद्रं यस्य तदनंतरम् । ' अबाह्यं ' न विद्यते बाह्यं यस्येति ' अवाह्यम् '। अपरिच्छिन्नमित्यर्थः । अनात्मन्यक्तीनामानंत्येन प्रत्येकं निषधाराक्तेर्भोकृभोग्यात्मना एकी-कृत्य निषेधति – तद्शोति कंचनेत्यादिना । 'तदक्षरं ' 'कंचन ' कंचिदपि विषयं 'नाइनोति ' नाश्नाति न भुक्ते इत्यर्थः । ' कश्चन ' कोऽपि लोकः तदक्षरं ' नाइनोति ' नाश्चातीत्पर्थः । " अरः भोजने "-( धा. पा. त्रया. प. ५१) इति धातोः त्रयादिगणस्थात् "व्यत्ययो बहुलम्"-(पा. सू. ३।१।८५) इति व्यत्ययेन इतुः प्रत्ययो बोद्धव्यः । अत एव परस्मैपदमन्युपपन्नंम् ॥ ८ ॥

एवं अशेषविशेषणनिषेधाविविवेन तत्साक्षित्वेन च अक्षरास्तित्वे सिद्धेऽपि इदानी तस्यैव अविधारीषितव्य-संबंधात् . ईश्वरात्मभूतस्यास्तित्वाय अनुमानप्रमाणमुपन्यस्यति—एतस्य वा अक्षरस्येति । यदेतत् अथिगतः- (०) यो बाऽएतदश्चरम्विदित्वा गागि। (गर्य) अस्मिछोके जहोति दुडाति तुपस्यत्यपि बहुनि व्वर्षसहस्राण्यन्तवानेवास्य सु लोको भवति यो बाऽएतदश्चरम्विदित्वा गाग्यंस्माछोकात्येति सु कृपणोऽथ यऽएत-दश्चरङ्गागि व्विदित्वाऽस्माछोकात्येति सु न्त्राह्मणः॥ १०॥

रात्राणि अर्द्धमासा मासा ऋतवः संवत्सरा विधृतास्तिष्ठन्ति । एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागिं प्राच्योऽन्या नद्यः स्यंदेते श्वेतेभ्यः पर्वतेभ्यः । प्रतीच्यः अन्या यां यां च दिशम् । एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि ददतं मनुष्याः प्रशंसन्ति । यजमानं देवाः । दर्व्यं पितरोऽन्वायत्ताः ॥ ९ ॥

यो वा एतद्क्षरमविदित्वा गार्गि अस्मिँ छोके जुहोति ददाति तपस्यत्यपि बहूनि वर्षसहस्त्राणि । अंतवानेवास्य स छोको भवति । यो वा एतद्क्षरमविदित्वा गार्ग्यस्माछोकात्प्रैति स कृपणः । अय य एतद्क्षरं गार्गि विदित्वाऽस्माछोकात्प्रैति स ब्राह्मणः ॥ १० ॥

मभुरं सर्वातरं साक्षादपरोक्षाद्रहा य आत्मा अशनायाऽदिधर्मातीतः। ' एतस्य वै ' ' अक्षरस्य ' ' प्रशासने ' आहायां हे 'াर्गि !'' दावापृथिवी ' दीश्च पृथिवी च दावापृथिवी । द्विचनलोपरछांदसः । ते ' विष्टते ' हुरनन्य न्पाषाणादिवत् ' तिष्ठतः ' वर्तेते । अतस्तदस्येव । '' येन चौहम्रा पृथिवी च टढा येन स्वः स्तिभितं येन नाकः '' (वा. सं. अ. ३२ । ६ ) इति मन्त्रवर्गात् । तथा हे गार्गि ! एतस्योक्तरूपस्याक्षरस्य ' प्रशासने ' आजायां ' सूर्याचन्द्रमसौ ' सूर्यश्च चन्द्रमाश्च ' सूर्याचन्द्रमसौ ' ' विष्टतौ ' नियतौ ' तिष्टतः ' वर्तेते भृत्यादिवत् । तथा ' अहोरात्राणि अर्द्धमासा मासा ऋतवः संवत्सराः ' इत्येते कालावयवाः सर्व-स्यातीतानागतवर्तमानस्य जिमनतः कलियतारो विधतास्तिष्टन्ति नियता वर्तते । यथा लोके प्रसुणा नियमितो गगकः सर्वं आपं व्ययं नाप्रमतो गणयति । तथा प्रभुस्थानीयं एषां कालावयवानां नियन्तृ तदक्षरमस्येव । तथा ' प्राच्यः ' प्रागंदनाः प्राग्दिगमनाः 'नदाः ' गंगाद्याः ' श्वेतेम्यः ' हिमवदादिम्यः ' पर्वतेम्यः ' िरिस्यः ' सं-दन्ते ' अन्यथाऽपि प्रसर्तुमुत्सहन्यो यथा प्रवर्तिता एव नियताः प्रवर्तते । तदेतत्प्रशास्तुर्लिङ्गम्। तथा 'प्रतीच्यः ' प्रतीचीदिग्गमनाः सिंध्वाद्याः 'नयः 'अन्यान्य नयः 'यां यां च ' दिशमनुप्रवृत्तास्ता अक्षरप्रशासनादद्यापि तथैव प्रवर्तते । तद्पि र्लिगम् । किंच-' ददतं ' दुःखार्जितान् गोहिरण्यादीन् प्रयच्छन्तं पुरुषं 'मृतुष्याः' ''हिरण्यदा अमृतत्वं भजन्ते'' (ऋ.सं.) इत्यादिप्रमाणज्ञा अपि 'प्रशंसन्ति' स्तुतिं कुर्वते । तथा च-एतस्य प्रशासनस्य फलसंबंधफलकाबेन तत्कर्तृ अक्षरं सिद्धम् । न च-स्वातन्त्र्येण देवादिकर्तृक एव फ़लसंबंध इति वाच्यं, तेषामवीश्वराधीनत्वादित्याह-यजमानं देवा इति । 'देवाः ' इन्द्रादयः अन्यथा जीवितुं समर्था अपि जीवितं निमित्तीकृत्य च पुरोडाशाद्यपजीवनप्रयोजनेन अनीश्वरमपि 'यजमानं अन्वा यत्ताः ' अनुगताः । तथा ' वितरः ' अर्थमादयः ' दर्व्यं ' द्वीहोमं ' अन्वायत्ताः ' अनुगता इत्यर्थः । यो न कस्यचित प्रकृतित्वेन विकृतित्वेन वा वर्तते । स दवींहोमः । दवींसाध्यो होमो दर्ज्यः तम् । तथा च-देवा-दीनामि मनुष्याधीनत्वाख्यहीनवृत्तिभाक्तवं नियंतुकल्पकमित्यर्थः ॥ ९ ॥

किंच यस्य अज्ञानेन नियता संसारोपपत्तिः । यदिज्ञानेन च संसारिक्छेदः । तदस्ति अक्षरिमति साध-यितुं कर्मणामेव मोक्षहेतुस्विमिति पक्षं निराकरोति—यो बाड एतद्शरिमिति । हे 'गार्गि ! ' यो वे 'किश्व-

(स्त ) तह्याऽएतुद्कुरङ्गार्गि । (गर्य ) अदृष्टन्द्रष्ट्रश्चत्यँ श्रोत्रमत-म्मन्छविज्ञातम्विज्ञातृ नान्यदस्ति द्रष्टु नान्यदस्ति श्रोतु नान्यदस्ति मन्तु नान्यदस्ति व्विज्ञात्रेतद्वे तुदक्षरङ्गारिंग युस्मिन्नाकाज्ञुऽश्चोतश्च प्योत-श्रेति॥ ११॥

सा होवाच । ब्ब्राह्मणा भगवन्तस्तुदेवु बहु मन्यध्वं युदस्मान्नमस्का-

बद्धा एतदक्षरं गार्गि अदष्टं द्रष्ट्र । अश्चतं श्रोतः । अमतं मंतः । अविज्ञातं विज्ञातः । नान्य दास्ति द्रष्ट्र । नान्यदास्ति श्रोतः । नान्यदास्ति मंत्र । नान्यदास्ति विज्ञातः । एतद्वे तदक्षरं गार्गि । यस्मि ब्राकाश ओतश्च मोतश्चेति ॥ ११ ॥

सा होबाच । ब्राह्मणा भगवंतः ! तदेव बहु मन्यध्वम् । यत् अस्मान्नमस्कारेण मुच्याध्वै। न र्दे जातु युष्माकमिमं कश्चित् ब्रह्मोद्यं जेतेति । ततो ह वाचक्रव्युपरराम ॥ १२ ॥

त्पुरुषः ' एतदक्षरमविदित्वा ' अविज्ञाय ' अस्मिन् लोके ' कर्मलोके ' जुहोति ' देवतोदेशेन संकरिपतं द्रव्य-मग्नी प्रक्षिपति । तथा ' ददाति ' गोहिरण्यादिकं प्रयच्छति । यद्यपि ' बहूनि ' अनेकानि ' वर्षसहस्राणि तप-स्यति 'तपश्चांद्रायणादिकं आचरति । तथापि 'अस्य 'कर्तुः 'स लोक अंतवानेव भवति '। तत्सांग-मृपि क्रियमाणं कर्म तत्फलोपभोगांते क्षीयत एव । न नित्यमोक्षफलकं भवतीत्वर्थः । तथा हे ' गार्मि !' ' यो वै ' एतदक्षरमहं ब्रह्मास्मीत्यविदित्वा ' अस्माङ्गोकात् ' कर्मलोकात् ' प्रैति ' प्रियते । 'स कृपणः ' अक्षपणक्रीतो दासादिरिव दीनः कर्मफलस्पैव मोक्ता न तु मोक्षस्येत्यर्थः । ' अथ ' तु ' य एतदक्षरं ' श्रत्यान्द्र:योपदेशाभ्यां '' अहं ब्रह्मास्मि '' इति ' विदित्वा '' अस्मात् लोकात्प्रैति '' स ब्राह्मणः ' ब्रह्म-विस्तृक्त इत्यर्थः ॥ १० ॥

अग्नेर्दहनप्रकाशकत्ववत् स्वाभाविकमस्याक्षरस्य प्रशास्तृत्वमित्याह-तद्दा एतद्शरं गार्गीति । हे 'गार्गि!' ' तद्वा एतदक्षरं ' '' अस्थूलमनण्वादि '' वाक्येनावगतम् । ' अदष्टं ' दृष्यविषयं ' स्वयं द्रष्टृ ' दशिस्वरूप-त्वात् । एवमश्रुतं श्रोत्राविषयत्वात् स्वयं च 'श्रोतृ 'श्रुतिस्वरूपत्वात् । एवममतं मनसोऽविषयत्वात् स्वयं 'मंतृ ' मतिस्वरूपत्वात् । एवमविज्ञातं वुद्धेरविषयत्वात् स्वयं 'विज्ञातृ 'विज्ञानस्वरूपत्वात् । किंच एतस्य नानात्व• शंकां निराकरोति-नान्यदास्ति द्रष्टृ इत्यादिना । प्रकृतादक्षरात् ' अन्यत् द्रष्टृ ' दर्शनिकयाकर्तृ नास्ति । एतदेव दर्शनिक्रयाकर्ते । एवं "नान्यदस्ति श्रोतः " इत्यादि व्याख्येयम् । एवं सजातीयस्वगतनानात्वं निराक्तत्य, इदानीं विजातीयानामनात्मनां रज्जुभुजंगादिवत् परिकल्पितःवं प्रदर्शयतुं उपसंहारव्याजेन तन्ना-नात्वं प्रतिषेधति-एतद्वे तदक्षरं गार्गाति । हे ' गार्गि ! ' " यस्मिनाकाश ओतश्च प्रोतश्च " यदेव साक्षा-दपरोक्षाद्रह्म, य आत्मा सर्वांतरोऽशनायादिसंसारधर्मातीतः "एतद्वै तदक्षरं" इत्येतदक्षरं ब्रह्म । एतत्पृथिव्यादे-राकाशांतस्य सत्यस्य सत्यमित्यर्थः ॥ ११॥

'सा ' गागीं उक्तप्रश्नद्वयनिर्णयश्रोत्री ' उवाच '। हे ब्राह्मणा भगवंतः ! तदेव वहु मन्यध्वं ' बहुमान-विषयं कुरुष्वं प्रमाणीकुरुष्वमित्यर्थः । किं तत् १ यदस्माद्याज्ञवल्क्यात् ' नमस्कारेण मुच्याध्वै ' मुच्यध्वम् । . 3249

रेण मुच्यास्य न वे जातु युष्माकिममङ्कश्चिद्रह्योद्यक्षेत्रेति ततो इ व्याच-क्रव्युपरराम ॥ १२ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे पश्चमप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिपदि तृतीये प्रपाठके पष्टं ब्राह्मणम् ॥ १४(५)३।६॥(६)३–८॥

अथ हैनम्बिद्ग्धः शुक्तस्यः पप्प्रच्छ । कृति देवा याज्ञवलक्येति सु हैतुयेव निविदा प्रातिपेदे यावन्तो व्वैश्वदेवस्य निविद्यच्यन्ते त्रयश्च त्री च शता त्रयश्च त्री च सहस्रेत्योमिति होवाच ॥ १ ॥

## शाकल्यबाह्मणप्रन्थो वा शाकल्यबाह्मणम्।

अथ ६ एनं विदम्पः शाकल्यः प्रपच्छ । कित देवा याज्ञवल्क्येति । स हैतयैव निविदा प्रति-पेदे । यावंतो वैश्वदेवस्य निविद्युच्यंते । त्रयश्च त्री च शता । त्रयश्च त्री च सहस्रोति ३३०६ ॐ इति होषाच ॥ १॥

अस्मै नमस्कारं कृत्वा अस्मादात्मनो यन्मोचनं तदेव बहु मन्यध्विमित्यर्थः। जयस्तु अस्य मनसाऽपि नाशंकनीयः। किमुत कार्यतः ? कस्मात् ? 'न वै जातु 'कदाचिदपि 'युष्माकं ' मध्ये कश्चित्कोऽपि ' इमं याज्ञवत्त्रयं ' ' ब्रह्मोद्यं ' ब्रह्मवदनं प्रति ' नैव जेता '। '' प्रश्नौ चेन्मह्यं विवक्ष्यित न वै जेता भविता '' इति पूर्वमेव प्रति-ज्ञातम्। अद्यापि ममायमेव निश्चयः। ब्रह्मोद्यं प्रति एततुल्यो न कश्चिद्विद्यते इति । 'ततो ह ' एवं ब्राह्मणानां हितमुपदिश्य 'वाचक्रवी उपरराम '॥ १२ ॥

इति श्रीह्रषीकेशत्रसमगवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवत्रसमगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतप्यत्राक्षणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोगनिषद्बृह-दारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयेऽच्यायेऽष्टमं वाचक्नवीत्राक्षणमक्षर-त्राह्मणं सृष्टिप्रवेशत्राह्मणं वा परिसमासम् (॥१४॥(६)॥३॥८॥)

एवं यत्साक्षादित्यादि प्रस्तुत्य सर्वांतरत्वनिरूपणद्वारा साक्षाःवादिकमार्थिकं कहोडादिब्राह्मणत्रयेण निर्द्धारितम् । ततः अंतर्यामिब्राह्मणे "यः पृथिव्यां तिष्ठन् " इत्यादिश्रुत्याऽव्याकृतविषये सूत्रभेदेषु पृथिव्यादिषु नियस्येषु तस्य नियंतृत्वसुक्तम् । इदानीं नियंतव्यानां देवताभेदानां प्राणांतसंकोचानंत्यपर्यंतं वस्तुनिर्देश इत्येतदर्यं
शाकत्यब्राह्मणमारम्यते—अथ हैनं विवद्गधः शाकल्यः इति । 'अथ ' गागींप्रश्ननिर्णयानंतरं 'एनं '
याज्ञवत्क्यं शकलक्ष्यापत्यं 'शाकत्यः ' 'विद्गधः ' इत्येवंनामा 'पप्रच्छ ' । हे 'याज्ञवत्क्य ' !
'कित 'कियत्संख्याकाः 'देवाः ' इत्येवं पृष्टः 'सः ' याज्ञवत्क्यः 'यावंतः ' यावत्संख्याका देवाः 'वैश्वदेवस्य ' शस्त्रस्य 'निविद्दि ' उच्यंते ' श्रूयंते । तावतो देवान् 'ह ' किल वक्ष्यमाणया 'निविदा
प्रतिपदे '। यां संख्यां शाकत्यः पृष्टवान् तां संख्यां निविद्वारा ज्ञातवानित्यर्थः । निविन्नाम देवतासंख्यावाच-

सु होवाच । महिमानऽएवैषामेते त्रुयस्त्रिध्शत्त्वेतु देवाऽडाति कतमे ते त्रुयस्त्रिध्शाद्धित्यष्टी व्वसवऽएकादश रुदा डादशादित्यास्तऽएकास्त्रिध्श-द्विन्द्रश्चेतु प्रजापतिश्च त्रयस्त्रिध्शाद्विति ॥ ३ ॥

कत्येव देवा याज्ञवलक्येति । त्रयस्त्रिशदिति । ॐ इति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवलक्येति । पृष्ठिति । ॐ इति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवलक्येति । त्रय इति । ॐ इति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवलक्येति । अध्यद्धं इति । ॐ इति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवलक्येति । अध्यद्धं इति । ॐ इति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवलक्येति । एक इति । ॐ इति होवाच । कतमे ते त्रयश्च त्री च श्वाता । त्रयश्च त्री च सहस्रोति ॥ २ ॥

स होवाच । महिमान एवैपामेते । त्रयित्वंशत्त्वेव देवा इति । कतने ते त्रयित्वंशदिति । अष्टी वसवः । एकादश रुद्रः । द्वार्शादित्याः । त एकत्रिंशत् । ८-११-१२=३१ ॥ इंद्रश्चैव प्रजाप्तिश्च । त्रयित्वंशाविति ॥ ३१-१-१=३३ ॥ ३ ॥

कानि मंत्रपदानि कानि चिद्वैश्वदेवे शक्षे शस्यंते । तान्येव निवित्संज्ञकानि मंत्रपदानि दर्शपति न्त्रयश्च त्री च दातेति । 'त्रयश्च ' देवाः । देवानां त्रीणि च शतानि । पुनरप्येवं 'त्रयश्च त्री च सहस्रेति ' त्रीणि सहस्राणि त्रयिकानि । इयं त्वेषां मध्यमा संख्या बहुवचनात् उत्तमा अनंतसंख्या उत्तैव वेदितव्या । '' अनंता वे विश्वे देवाः ''—( ) इति पूर्वमुक्तत्वात् । उक्तां संख्यां शाकल्योऽङ्गीकरोतीत्याह — ओमिति होवा-चेति । ॐ इत्यङ्गीकारे । एवमेषां षडिकत्रिशताधिकत्रिसहस्रलक्षणा मध्यमा संख्या सम्यक् स्वया ज्ञातेस्वर्धः ॥ १॥

पुनस्तेषामेव देवानां संकोचिवषयां संख्यां पृच्छति-कृत्येव देवा याज्ञवरूक्येति । त्रयिश्चशत्षट् त्रयो द्वावध्यद्भं एक इति देवतासंकोचिवकास वषयां संख्यां पृष्ट्षा पुनः संख्येयस्वरूपं पृच्छति-कृतमे ते त्रयश्च त्री च शता त्रयश्च त्री च सहस्रोति । व्याख्यातार्थम् ॥ २ ॥

'सः 'एवं पृष्टो याज्ञवल्क्यः 'ह उवाच '। 'एषां 'त्रयिख्ञातो देवानां 'एते 'त्रयश्च त्री च द्याते व्यादयो 'महिमानः ' विभूतयः। परमार्थतस्तु 'त्रयिख्ञिशदेव देवा इति '। 'कतमं 'के 'त्रयिख्ञिशदिति ' शाक्तस्येन पृष्ट इतर आह—' अष्टी वसव एकादश रुद्रा द्वादशादित्याः '। 'ते एते एकत्रिंशत् '। इंद्रश्चैव प्रजापतिश्चेति 'त्रयिख्वशौ 'त्रयिख्वशौ 'त्रयिख्वशौतः पूरणाविति ॥ ३ ॥

क्तमे व्वसन्ऽइति । (त्य ) अग्निश्च पृथिवी च व्वायुश्चान्त्रिश्चा-दित्यश्च छौश्च चन्डमाश्च नुश्चाणि चैते व्वसवऽएतेषु हीद्ध्य सुर्वम्बस् हितमेते हीद्ध्य सुर्वम्बासयन्ते तद्यदिद्ध्य सुर्वम्बासयन्ते तस्माहसव-ऽइति ॥ ४॥

कतमे रुद्राऽडति । दुर्शमे पुरुषे प्पाणाऽञ्जात्मैकादशस्ते युद्राऽस्मान्म-त्यांच्छरीरादुत्कामन्त्युथ रोदयन्ति तद्यद्रोदयन्ति तस्माद्वद्राऽडति ॥५॥

कतमुऽआदित्याऽड्डति । द्वाद्शं मासाः सम्वत्सर्स्येतुऽआदित्याऽएते हीद्थ्यं सुर्विमादुदाना यन्ति तद्यदिद्थ्यं सुर्विमादुदाना यन्ति तस्मा-दादित्याऽड्डति ॥ ६ ॥

कतमे वसव इति । अग्निश्च पृथिवी च वायुश्चांतरिक्षं चादित्यश्च चौश्च चंद्रमाश्च नक्षत्राणि चैते वसवः । एतेषु हीदं सर्वे वसु हितम् । एते हीदं सर्वे वासयंते । तद्यदिदं सर्वे वासयन्ते । तस्मा-द्वसव इति ॥ ४ ॥

कतमे रुद्रा इति । दशेमे पुरुषे प्राणाः । आत्मैकादशः । ते यदाऽस्मान्मत्योच्छरीरादुरकामंति । अथ रोदयंति । तद्यद्रोद्यंति । तस्माद्धद्रा इति ॥ ५ ॥

कतम आदित्या इति । द्वादश मासाः संवत्सरस्य । एत आदित्याः । एते हीदं सर्वमाददाना यंति । तद्यदिदं सर्वमाददाना यंति । तस्मादादित्या इति ॥ ६ ॥

एवं संकोचादिभूतसंख्यानिर्णये कृते संख्येयान् देवान् क्रमेण पृच्छति – कृतमे वसव इति । उत्तरमाह – अग्निश्च पृथिवी चेति । अग्न्याद्या नक्षत्रांता 'एते वसवः '। क्यं ? 'हि 'यस्मात् 'एतेषु ' अग्न्यादिषु कर्म्मफलसावनात्मकं 'सर्वं ' 'वसु हितं ' स्थितं 'तस्माद्दसवः '। 'हि 'यस्माच एते अग्न्यादयः प्राणिनां कर्मफलाश्चयत्वेन कार्यकारणसंघातरूपेण तिन्वासन्वेन च विपरिणमंतो जगदिदं ' सर्वं वासयन्ते '। यस्माद्वासयेते तस्माद्वस्तं तेषां वसुत्वमित्यर्थः ॥ ४ ॥

तथा—कतमे रुद्धा इति । पुरुषशर्रारिणः 'इमे 'प्रसिद्धाः 'दश प्राणाः ' ज्ञानेन्द्रियकमेन्द्रियरूपाः । 'आत्मा 'मनश्च एकादशसंख्याप्रूरणः । कथमेषां रुद्रत्वभित्यत आह—ते यदेति । 'ते ' प्राणाः 'यदा 'यिमन् काले 'मर्लात् ' म्रियमाणाच्छरीरात् 'उत्कामंति '। 'अथ 'तदा संबंधिभूतान् प्राणिनः 'रोदयंति '। तत्तिसन्तुत्कांतिकाले यसमाद्रोदयंति संबंधिनः । 'तस्मात् रुद्धाः 'इति सिद्धं निर्वचनम् ॥ ९ ॥

कतम आदित्या इति । संवत्सरात्मकस्य कालस्य ये अवयवाः 'द्वादश मासाः ' स्वाभिमानिदेवताविशिष्टाः 'एते आदित्याः '। कथं १ 'हि' यस्मात् । 'एते ' मासाभिमानिनो देवाः पुनः पुनः परिवर्तमानाः प्राणिना-मायूषि कर्म्मकलं चेतीदं 'सर्वमाददानाः ' गृह्वंत उपाददत एव 'यन्ति ' गच्छंति । यस्मादिदं 'सर्वमाद-दाना थंति ' 'तस्मादादित्या इति '॥ ६ ॥

कतमऽडुन्द्रः कतमृश्च प्त्रजापिताराति । स्तनयित्नुरेवेन्द्रो यज्ञः प्रजा-पातिरिति कतम् स्तनयित्नुरित्यग्रनिरिति कतमा यज्ञऽड्डति पग्रव-ऽड्डति ॥ ७ ॥

कतमे पद्धिति । (त्य ) अग्निश्च पृथिवी च व्यायुश्चान्त्रारिक्षञ्चादित्यश्च

ग्रीश्रेते षडित्येते ह्येवेद्ध् सुर्व्ध् पडिति ॥ ८ ॥

कतमे ते उयो देवाऽइति । (ती) इम्रऽएव उयो छोकाऽएपु हीमे सुन्वें देवाऽइति कतमौ तौ हो देवावित्युत्रश्चेष्ठ प्राणश्चेति कतमोऽध्यर्द्धऽइति योऽयम्पुवतऽइति ॥ ९ ॥

तुदाहुः। ( बर्धे ) खुद्यमेकऽएव प्वतेऽथ कथमुध्यर्द्धऽद्यति खुद्स्मि-

कतम इंद्रः । कतमः प्रजापतिरिति । स्तनियत्तुरेवेन्द्रः । यज्ञः प्रजापतिः इति । कतमः स्तन-यित्तुरिति । अशनिरिति । कतमो यज्ञ इति । पशु इति ॥ ७ ॥

कतमे पडिति । अग्निश्च पृथिवी च वायुश्चान्तिरक्षं चादित्यश्च चौश्चेते पडिति । एते ह्येवेदं सर्वे पडिति ॥ ८ ॥

कतमे ते त्रयो देवा इति । इम एव त्रयो लोकाः । एषु हीमे सर्वे देवा इति । कतमी तौ दी देवाविति । अत्रं चैव प्राणश्चेति । कतमोऽध्यर्द्ध इति । योऽयं पवत इति ॥ ९ ॥

तदाहु: । यदयमेक एव पवते । अथ कथमध्यर्द्ध इति । यदस्मिन्निदं सर्वमध्यार्झोत् । तेनाध्यर्द्ध इति । कतम एको देव इति । स ब्रह्म । त्यदित्याचन्नते ॥ १० ॥

कतम इंद्रः कतमः प्रजापतिरिति । स्तनियत्तुर्मेवनादाभिमानिनी देवतैवेन्द्रः । 'यज्ञः प्रजापितः '। 'कतमः स्तनियत्तुर्मेवनादाभिमानिन्द्र-'कतमः स्तनियत्तुरिति '। 'अशिनिरिति '। अशिनिवेत्रापरपर्यायं वीर्यं वलम् । तस्य मेघनादाभिमानीन्द्र-निष्ठत्वेन इंद्रत्वम् । 'कतमो यज्ञ इति '। 'पशव इति '। पश्चनां हि यज्ञसावनाश्रयत्वात् यज्ञस्यारूपत्वाच पशको यज्ञ इत्युच्यन्ते ॥ ७॥

कतमे पिंडिति । ' अग्निश्च पृथिवी चेति ' । चन्द्रमसं नक्षत्राणि वर्जियत्वा वसुरवेन पिठता अग्न्यादय एव धट् भवन्ति । ' हि ' यस्मात् त्रयित्र्वशदादि यदुक्तं ' इदं सर्वं ' देवजातं ' एते ' अग्न्यादयः ' एव षट् ' भवन्ति । सर्वो हि वस्वादिविस्तरः एतेश्वेव वसुषु अन्तर्भवतीत्यर्थः ॥ ८ ॥

कतमे ते त्रयो देवा इति । 'इम एव त्रयो लोकाः 'इति । पृथिवीमप्तिं चैकीकृत्य एको देवः । अन्ति रिश्नं वायुं चैकीकृत्य द्वितीयः । दिवमादित्यं चैकीकृत्य तृतीयः । 'एवभेते एव त्रयो देवाः '। 'हि 'यसमात् । 'एव्र 'अग्न्याद्याः 'सर्वे देवाः 'अन्तर्भवन्ति । तेम एत एव त्रयो देवा इत्युक्तम् । 'कतमौ तौ हौ देवान् विति '। 'अत्रं चैव प्राणश्चिति '। एतौ हाकेव देवौ । अनयोः सर्वेषामुक्तानां देवानामन्तर्भावः । 'कतमौ-ऽध्यर्द्ध इति '। 'यः अयं 'बाह्यो धायुः 'पवते '। सः अध्यर्द्ध इति शेषः ॥ ९॥

तदाहुरिति । तत्तत्र अध्यर्द्रशब्दस्य वायुविषये उक्ते सित शाकल्यादयो वादिनः आहुश्चोदयन्ति । यदातः

न्निद्ध् सुर्विमध्यार्भोत्तेन।ध्यर्द्धऽइति कतमऽएको देवऽइति स ब्ब्रह्म त्यदित्याचक्षते ॥ १० ॥

पृथिव्येव यस्यायतनम् । (अ) चक्षुङ्धीको मनो ज्योतिस्वी वै तम्यु-रुषम्विद्यात्सुर्वस्यात्मनः परायण्यं स वै व्वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य व्वेद् वाऽअइन्तम्युरुष्यं सुर्विस्यात्मनः परायणं यमात्थ खऽष्ट्रवायुँ शारीरः पुरुषः सुऽएष व्वदेव शाकल्य तस्य का देवतेति स्वियऽइति होवाच ॥ ११ ॥

पृथिव्येव यस्यायतनम् । चक्षुळोंकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुषं विद्यात् सर्वस्यात्मनः परायणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवरुक्य । वेद वा अहं तं पुरुषं सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्य । य प्वायं शारीरः पुरुषः स एषः । वदैव शाकरुप । तस्य का देवतेति । स्त्रिय इति होवाच ॥११॥

' अयं ' वायुरेकः ' एव पवते ' वाति । अतः कयं ' अध्यद्धः ' इत्याक्षेपः । योगमाश्रित्य परिहरित— यद्स्मिन्निति । यद्यस्मात् ' अस्मिन् ' वायौ सित ' इदं सर्वं ' चराचरं ' अध्यार्धात् ' अधिकामृद्धिं प्रापत् । 'तेन ' हेतुना ' अध्यद्धः ' वायुरित्यर्थः । ' कतम एको देव इति ' । ' स अक्षेति ' । ' सः ' इति प्राणः परामृश्यते । अष्टाध्याय्यां ( श. प. ११ । १ । १ । १० ) तथा दर्शनात् । ' सः ' प्राणः ' अक्ष ' सर्वदेवात्मकत्वात् सूत्रात्मरूपेण सर्वकार्याणां भरणाच कारणभूतो महद्भक्षेत्युच्यते । तस्मात्तं प्राणं ' त्यदिति ' परोऽक्षाभियायकेन शब्देना चक्षते तद्भक्षेति । कथयन्ति । प्राणविद इति शेषः । साक्षान्निर्देष्टुम-शक्यत्वादिति भावः ॥ १० ॥

तदेवं संकोचिविस्ताराम्यां प्राणस्वरूपमुक्तम् । इदानीं तस्यैव प्राणस्य ब्रह्मणः पुनरष्ट्रधा भेदो ध्यानार्थमुपदिस्यते-पृथिष्येव यस्यायतनिम्त्यादिना । 'यस्य 'देवस्य 'पृथिव्येवायतनं 'आश्रयः शरीरम् । 'चशुर्लोकः'
कोक्ययत्यनेनिति लोकः आलोक्तनसाधनम् । चश्चुषां लोक्यति पस्यति सोऽयं 'चश्चुर्लोकः'। 'मनो ज्योतिः'।
मनसो ज्योतिषा संकल्पविकल्पादिकार्यं करोति यः । सोऽयं 'मनोज्योतिः '। पृथिवीशर्रारश्रश्चुर्दशेनो मनसा
संकल्पिता पृथिव्यमिमानी कार्यकारणसंघातवान् देव इत्यर्थः । 'यो वै ' एवं विशिष्टं 'तं पुरुषं ' 'सर्वस्यासनः ' आध्यात्मिकस्य कार्यकारणसंघातस्यात्मकः परमयनं पर आश्रयः तं 'परायणम् 'मातृजेन त्वङ्मीसरुधिररूपेण क्षेत्रस्थानीयेन बीजस्थानीयस्य पितृजस्यास्थिमज्ञाञ्चकरूपस्य करणात्मनश्च परमयनं 'विद्यात् '
विजानीयात् । 'स वै 'स एव 'वेदिता स्यात् 'य एतदेवं वेति । स एव पण्डितः स्यात् इत्यमिप्रायः ।
हे 'याज्ञवल्क्य ! 'त्वमजाननेव पंदिताभिमानीत्याशयेन सम्बोधयित । हे शाकल्य ! 'वै 'निश्चितमहं 'तं
पुरुषं ' वेद 'जानामि । त्वं 'यं सर्वस्यात्मनः ' परायणमात्थ ' कथयसि । इत्युक्ते, शाकल्यस्य
बचनं द्रष्टव्यम्—" यदि त्वं वेत्थ तं पुरुषं तर्हि बृहि किविशेषणः असौ ! " श्र्णु, यद्विशेषणः सः इत्याह—य
प्वायं शारीरः इति । पार्थिवेंऽशे शारीरे भवः शारीरः मातृकोशत्रयरूप इत्यर्थः । 'स एषः ' देवो
पस्त्वया पृष्टः । हे 'शाकल्य ' । किंत्वत्र वक्तव्यमस्ति चेत्; विशेषणान्तरं तद्वदैव पृच्छेवेत्यर्थः । एवं

ह्याण्येव यस्यायतनम् । (अ) चुक्षुङ्धांको मनो ज्योतिन्यों वै तम्युरुष-म्विद्यात्सुर्व्वस्यात्मुनः परायण्यं स वै व्वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य व्वेद् बाऽअहन्तम्युरुष्यं सुर्व्वस्यात्मुनः परायणं यमात्य यऽएवास्रावादित्ये पुरुषः सऽएष व्वेदेव ज्ञाकल्य तस्य का देवतेति चुक्षुरिति होवाच ॥१२॥

(चा) आकाग्रऽएव यस्यायतनम् । (ञ्च) चुक्षुद्धींको मुनो ज्योतिर्घी वै तम्युरुषिवद्यात्सुर्वस्यातम् । (ञ्च) चुक्षुद्धींको मुनो ज्योतिर्घी वै तम्युरुषिवद्यात्सुर्वस्यातम् । परायण्यं स वै व्वेदिता स्याद्याज्ञ-वल्क्य व्वेद वाऽअहम्तम्युरुष्यं सुर्व्वस्यातमः परायणं यमात्थ यऽ एवायम्वायो पुरुषः सुऽएप व्वेदैव शाकल्य तस्य का देवतेति प्राणऽ इति होवाच ॥ १३ ॥

रूपाण्येव यस्यायतनम् । चक्षुर्लोकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्यात्मनः परायणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवरुक्य । वेद वा अहं तं पुरुषम् । सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्थ । य एवासावादित्ये पुरुषः स एषः । वदैव ज्ञाकरुय । तस्य का देवतेति । चक्षुरिति होवाच ॥ १२ ॥

आकाश एव यस्यायतनम् । चक्षुलोंकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्यातमनः परायणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषम् । सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्य । य एवायं वायौ पुरुषः स एषः । वदैव शाकल्य । तस्य का देवतेति । प्राण इति होवाच ॥ १३ ॥

प्रक्षोभितः स शाक्तव्योऽमर्धवशम आतोत्राहिंतो मज इव आह्—'तस्य 'शारीरस्य देवस्य 'का देवता ' किमुत्पत्तिकारणमेव विविक्षतम् । शाक्रव्यं प्रति मुनिरुत्तरमाह—इति श्रुतिरस्मान् प्रत्याह—स्त्रिय इति होवाचेति । स्त्रीभिर्भुक्तस्यान्नस्य रसो हि मानुजस्य लोहितस्य निष्पत्तिहेतुः । तस्मात् यदन्नरसाङ्गोहितं निष्पयते स्त्रीणाम् । लोहिताच विद्मासरुधिररूपं वीजस्यास्थिमजाशुकारमणस्याश्रयभूतं शरीरं भवति । इति स्त्रीभ्यो निष्पत्ति- रिति भावः ॥ ११ ॥

एवं पर्यायसप्तकं आद्यपर्यायेण तुल्पार्थत्वाम पृथग्व्याख्यानापेक्षम् इति उत्तरपर्यायेषु वैषां पदानामर्थभेदः तान्येव पदानि व्याख्यायन्ते—रूपाण्येव यस्थायतनिमित । 'रूपाणि ' शुक्रकृष्णादीनि । ' चक्रुर्लोकः '' इत्यादि सर्वं पूर्ववत् । 'य एवासावादित्ये पुरुषः इति '। सर्वेषां हि रूपाणां विशिष्टं कार्यमादित्ये पुरुषः । 'तस्य का देवतेति '। 'चक्षुरिति होवाचेति 'चक्षुषो हि अध्यात्मनः आदित्यस्य अधिदैवतस्य निष्पत्तिः ॥१२॥

' आकाश एव यस्यायतनम् '। ' य एवायं वायौ पुरुष इति '। आकाशायतनस्य हि पुरुषस्य विशिष्ट-मायतनं वाह्यो वायुः । 'तस्य का देवता' इति । ' प्राण इति होशच ' प्राणाद्धि अध्यातमनो वायोरिप अधि-दैवतस्य निष्पत्तिः ॥ १३ ॥ काम्ऽएव यस्यायतनम् । (अ) चुक्षुर्ह्णोको मनो न्योतिस्यो वै तम्यु-रूप्मियात्मुर्वस्यातम् । (अ) चुक्षुर्ह्होको मनो न्योतिस्यो वै तम्यु-रूप्मियात्मुर्वस्यातम् । प्रायण्यं संग्रात्य युऽएवास्रो चन्द्रे युरुषः सुऽएष व्वदेव शाकल्य तस्य का देवतेति मनऽइति होवाच ॥ १८ ॥

तुजरएव यस्यायतनम् । (अ) चुक्षुङ्काँको मनो ज्योतिस्भाँ वै तम्णु-रूषम्विद्यात्स्रव्वस्यात्सनः परायण्यं स वै व्वेदिता स्याद्याज्ञवल्कय व्वेद् बारअहन्तम्पुरूष्यं सुर्वस्यात्सनः परायणं बमात्थ यंरप्रवायमग्री पुरूषः सुरुष्य व्वदेव ज्ञाकल्य तस्य का देवतेति व्वामिति होवाच ॥ १५ ॥

तुमऽएव यस्यायतनम् । (ञ्च) चुक्षुङ्धीको मनो ज्योतिय्यो वै तम्पुरुष-म्विद्यात्सुर्वस्यात्मनः परायण्यं स वै व्वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य व्वेद वाऽ अहन्तम्पुरुष्यं सर्वस्यात्मनः परायणं बमात्थ युऽएवायुञ्छायामयः पुरुषः सुऽएष व्वदेव शाकल्य तस्य का देवतेति मृत्युरिति होवाच ॥ १६ ॥

काम एवं यस्यायतनम् । चक्षुळींकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुवं विद्यात्सर्वस्यात्मनः परा-यणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्कय । वेद वा अहं तं पुरुषम् । सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्थ । य एवासी चन्द्रे पुरुषः स एषः । वदेव ज्ञाकल्य । तस्य का देवतेति । मन इति होवाच ॥ १४ ॥

तेज एव यस्यायतनम् । चक्षुळोंकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुषं विद्यात्तर्वस्यात्मनः परा-यणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवलक्य । वेद वा अहं तं पुरुषम् । सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्य । य एवायमभी पुरुषः स एषः । वदैव शाकल्य । तस्य छा देवतेति । वागिति होवाच ॥ १५ ॥

तम एव यस्यायतनम् । चक्षुळींकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्यातमनः परा

<sup>&#</sup>x27;काम एव यस्यायतनं ' स्त्रीव्यतिकराभिलाषः 'कामः 'कामशरीरः पुरुष इत्यर्थः । 'य एवासौ चन्द्रे पुरुषः ' इति । कामायतनस्य हि देवस्य चन्द्रो विशिष्टं कार्यंम् । कामिनां हि चन्द्रे प्रीतिविशेषो जायते । 'तस्य का देवतेति '।' मन इति होताच '। मनसो हि अध्यात्मनः चन्द्रस्याधिदैवतस्य निष्पत्तिः ॥ १४ ॥

<sup>&#</sup>x27;तेज एव यस्यायतनं ' 'य एवायमग्नौ पुरुषः ' इति । तेजआयतनस्य हि देवस्याग्नौ विशेषावस्थानम् । 'तस्य का देवतेति '। 'वागिति होवाच '। वाचो हि आध्यात्मिक्या अग्नेरधिदैवतस्य निष्पत्तिः ॥ १९॥

<sup>&#</sup>x27; तम एव यस्यायतनम् 'तम इति शार्वरोऽन्धकारः प्रगृह्यते । अध्यातमं ' छायामयः ' अज्ञानमयः 'पुरुषः'।

( चा ) आप्रएव युस्यायतनम् । ( ञ्च ) चक्षुङ्कांको मुनो ज्योतिस्यी वै तम्पुरुषम्विद्यात्सुर्वस्यात्मुनः प्रायण्यं स वै व्वेदिता स्याद्याज्ञ-वलक्य ब्वेद वाऽअहन्तम्पुरुष्युँ सुर्व्वस्यात्मुनः परायणं यमात्य य ऽपुवासुमप्तु पुरुषः सुऽएष ब्वुदैवु शाकल्य तुस्य का देवतेति ब्वुरूण-**ऽ**ड्रति होवाच ॥ १७ ॥

रेतऽएव युस्यायतनम् । (अ) चुक्षुर्छीको मुनो ज्योतिस्यो वै तम्युरुषः म्विद्यात्सुर्व्वस्यात्मुनः परायण्युं स वै व्वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य व्वेद वाऽअइन्तम्पुरुषध्रं सुर्व्वस्यातमुनः परायणं बमात्थ युऽएवायुम्पुत्रमुयः पुरुषः सुऽएष व्वदेव शाकल्य तुस्य का देवतेति प्रजापतिरिति होवाच ॥ १८॥

गुाकल्येति होवाच याज्ञवल्क्यः। ( स्त्वा ) त्त्रार्थं स्विदिमे ब्लाह्मणा-ऽअङ्गारावक्षयणमकता३ऽइति ॥ १९॥

यणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य । वेदवा अहं तं पुरुषम् । सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्य । य एवायं छायामयः पुरुषः स एषः । वदैव शाकल्य। तस्य का देवतेति । मृत्युरिति होवास ॥ १६ ॥ आप एव यस्यायतनम् । चक्षुलींकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुषं विद्यारत्वस्यातमनः

परायणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य। वेद वा अहं तं पुरुषम् । सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्य । य प्वायमप्सु पुरुषः स एषः । वदैव ज्ञाकल्य । तस्य का देवतेति । वरुण इति होवाच ॥ १७ ॥

रेत एव यस्यायतनम् । चक्षुर्लोकः । मनो ज्योतिः । यो वै तं पुरुषं विद्यात्मवस्यातमनः परा-यणम् । स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषम् । सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्य । य प्वायं पुत्रमयः पुरुषः स एषः। वदैव शाकल्य । तस्य का देवतेति । प्रजापतिरिति होबाच ॥१८॥ शाकल्येति होवाच याज्ञवल्क्यः। त्वां स्विदिमे ब्राह्मणा अंगारावश्रयणमकता ३ इति ॥ १९ ॥

एवमष्ट्रधा देव-लोक-पुरुषभेदेन त्रिधा त्रिधाऽऽत्मानं विभज्यावस्थित एकैको देवः प्राणभेद एव उपासनाथे-

<sup>&#</sup>x27;तस्य का देवतेति '। 'मृत्युरिति होवाच '। मृत्युरिधदैवतं तस्य निष्पत्तिकारणम्। " मृत्युनैवेदमा-वृतमासीत् " ( श. प. १० । ६ । ५ । १ ) इति श्रुतेः ॥ १६ ॥

<sup>&#</sup>x27; आप एव यस्यायतनं ' साधारणाः सर्वा आपः प्रगृह्यन्ते । ' य एवायमप्सु पुरुषः ' इति । वापीकूप-तडागाद्याश्रयास्वप्सु विशेषावस्थानम् । ' तस्य का देवतेति '। 'वरुण इति होवाच 'वरुगाद्धि वाप्या-द्यपां निष्पत्तिः ॥ १७ ॥

<sup>&#</sup>x27;रेत एव यस्यायतनम् '। 'य एवायं पुत्रमयः पुरुषः ' इति । रेतआयतनस्य हि विशेषायतनं पुत्रः । पुत्रमय इति चास्थिमजाशुकाण्यपि तजातानि प्रगृह्यंते । 'तस्य का देवतेति '। 'प्रजापितिरिति होनाच '। 'प्रजापतिः ' पितोच्यते । पितृतो हि पुत्रस्योत्पत्तिः ॥ १८॥

याज्ञवल्क्येति होवाच ग्राकल्यः। (ल्यो) यदिदङ्करूपश्चालाम्त्राह्मणा-नत्यवादीः किम्ब्रह्म व्विद्धानिति डिशो व्वेद सुदेवाः सुप्रतिष्ठाऽ इति यद्विशो व्वेत्थ सुदेवाः सुप्रतिष्ठाः॥ २०॥

किन्देवतोऽस्याम्याच्यान्डिश्यसीति । (त्या) आदित्यदेवतऽइति सुऽ आदित्यः खिस्मन्यतिष्ठितऽइति चुक्षुषीति खिस्मञ्ज चुक्षुः प्यतिष्ठितः मभवतीति रूपेष्विति चक्षुषा हि रूपाणि पश्यति खिस्मञ्ज रूपाणि प्यतिष्ठितानि भवन्तीति हृदयऽइति हृदयेन हि रूपाणि जानाति हृदये ह्वेषु रूपाणि प्यतिष्ठितानि भवन्तीत्येषुमेवैत्याज्ञवल्क्य ॥ २१ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच शाकल्यः। यदिदं कुरुपंचालानां ब्राह्मणानत्यवादीः । किंब्रह्म विद्रानिति । दिशो वेद सदेवाः सप्रतिष्ठाः इति । यद्दिशो वेत्थ सदेवाः सप्रतिष्ठाः ॥ २० ॥

किंदेवतोऽस्यां प्राच्यां दिश्यसीति । आदित्यदेवत इति । स आदित्यः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति । चक्षुषीति । कस्मिन्तु चक्षुः प्रतिष्ठितं भवतीति । रूपेव्विति । चक्षुपा हि रूपाणि पश्यति । कस्मिन्तु रूपाणि प्रतिष्ठितानि भवंतीति । हृद्य इति । हृद्येन हि रूपाणि जानाति । हृद्ये ह्येव रूपाणि प्रतिष्ठितानि भवंतीति । एवमेवैतद्याज्ञवरुक्य ॥ २१॥

मुपदिष्टः । अधुना दिग्विभागेन पंचधा विभक्तस्य सर्वस्य जगतो हृदयात्मनि उपसंहारार्थं श्रुतिः प्रवर्तते, तत्र याज्ञवल्क्यो पदिष अस्याविशष्टं तन्मां पृच्छतु इति चेतिसि निधाय, तूष्णीभूतं शाक्तस्यं प्रहेणेवावेशयनाह्—शाक-ल्येति होवाच याज्ञवल्क्य इति । हे 'शाकल्य'!'। स्विदिति वितर्भे । नृतमिमे ब्राह्मणास्वामंगारावक्षयणं अंगारा अवक्षीयन्ते निरुष्यन्ते यस्मिन् संदंशादौ तदंगारावक्षयणं सन्दंशादि । तत् ' अक्रता ३ ' इति प्लुति-विचारणार्था । ' अक्रत ' कृतवन्तः इति ' याज्ञवल्क्यः ' ' उवःच ' । त्वमंगारस्थानीयेन मया दृद्धमान-मात्मानं न बुष्यसे इत्यमिप्रायः ॥ १९॥

एवमुक्तं हितोपदेशं शाकल्यो विपरीतार्थं गृहीत्वा चोदयतीत्याह—याज्ञवल्क्येति होवाच शाकल्य इति । हे 'याज्ञवल्क्य' त्वं 'यत् ' 'इदं कुरुपंचाळानां' 'ब्राह्मणान् अत्यवादीः ' उक्तवानित स्वयं भीतास्त्वामंगारा-वक्ष्मयणं कृतवन्त इति । तर्त्वेक ' ब्रह्म विद्वान् ' जानन् सन् एवं ब्राह्मणानिधिक्षपित्ति ' इति शाकल्य उवाच ' । एवमुक्तो याज्ञवल्क्यो मम दित्वषयं ब्रह्मविज्ञानं तावदस्तीत्याह—दिशो वेदेति । अहं ' दिशो वेद ' जाने । दिग्वषयं विज्ञानं ममास्तीत्यर्थः । तज्ञ न केवळं दिङ्मात्रं जाने । अपि तु—' सदेवाः ' देवैदिंगधि-ष्ठातृभिः सह वर्तमानाः । किंच—' सप्रतिष्ठाः ' दिशः ' वेद ' जानामीति पुनः पृच्छिति शकल्यः—सकळं दिग्वज्ञानं यदि त्वया प्रतिज्ञातम् ॥ २०॥

ति है याज्ञवल्क्य ! त्वं 'अस्यां प्राच्यां दिशि ' 'िकदेवतोऽसि ' का देवता यस्यासौ िकदेवतः । क्या देवतया त्वं प्राचीदिप्रूपेण संपन्न इत्यर्थः । अस्या दिशः का देवतेति प्रष्टव्ये 'िकदेवतः ' इति प्रश्न-

किन्देवतोऽस्यान्डिक्षणायान्डिर्यसीति । यमुदेवतऽहाति स यमः किस्मन्यतिष्ठितऽहति दक्षिणायामिति कस्मिन्न दक्षिणा प्यतिष्ठिता भवतीति श्रद्धायामिति यदा द्वेषु श्रद्धचेऽथ दक्षिणान्ददाति श्रद्धायाण्डँ ह्येव दक्षिणा प्यतिष्ठिता भवतीति कस्मिन्न श्रद्धा प्यतिष्ठिता भवतीति हृदयऽहति हृदयेन हि श्रद्धते हृदये ह्येव श्रद्धा प्यतिष्ठिता भवतीत्येवसे-वैतुद्याज्ञवल्क्य ॥ २२ ॥

किंदेवतोऽस्यां दक्षिणायां दिश्यसीति । यमदेवत इति । स यमः किस्मिन्प्रतिष्ठित इति । दक्षि-णायामिति । किस्मिन्तु दक्षिणा प्रतिष्ठिता भवतीति । श्रद्धायामिति । यदा ह्येव श्रद्धते । अथ दक्षिणां ददाति । श्रद्धायां ह्येव दक्षिणा प्रतिष्ठिता भवतीति । किस्मिन्तु श्रद्धा प्रतिष्ठिता भवतीति । हृदय इति । हृदयेन हि श्रद्धत्ते हृदये ह्येव श्रद्धा प्रतिष्ठिता भवतीति । एवमेवैतयाज्ञवरुक्य ॥२२॥

करणं मुनेर्दिगुपासनात् तादात्म्यसंपत्तिर्जातिति बोधियतुम्। स हि याज्ञवल्क्यो दिक्षु पंचधा विभक्तं दिगात्मभूतं हृदयात्मानं तद्वारेण सर्वजगदात्मत्वेनोपगम्याहमस्मि दिगात्मेति पूर्वाभिमुखो न्यवस्थित आह—आदित्यदेवत हित । प्राच्यां दिशि आदित्यो देवता यस्य मम सोडहमादित्यदेवतः । तया देवतया प्राचीदिग्र्पमापम हत्यर्थः । "सदेवाः " इत्युक्तम् । "सप्रतिष्ठाः " इति तु वक्तव्यमित्यत आह—स आदित्यः कास्मन् प्रतिष्ठित हित । स्वोत्पत्तिकारणं एव प्रतिष्ठितत्वमाह—चक्षुपीति । "चक्षोः सूर्यो अजायत "—( वा. सं. ३१-१२ ) हित मंत्रवर्णात् । कार्यं हि कारणे प्रतिष्ठितं भवति । पुनश्चसुरुत्पादकं पृच्छति—कस्मिन्नु चक्षुः प्रतिष्ठितं भवति । उत्तरमाह—क्र्पेष्विते । अत्र हेतुमाह—चक्षुपा हि क्र्पाणि पश्चतीति । अतो क्रपारव्धं चक्षः व्यंजकस्य व्यंग्यसमानजातीयत्वात् । क्रपोत्पादकं पृच्छति—कस्मिन्नु क्रपाणि प्रतिष्ठितानि भवंतीति । उत्तरमाह—हृद्ये हित । हृदयमिति बुद्धिमनसी एक्तीकृत्य निर्देशः । न तु मांसखंडविषयः । हृदयाव्यानि क्रपाणि क्रपाकारेण हृदये परिणतानि । अत्र हेतुः – हि ' यस्मात् 'हृदयेन ' हृदयस्थनुद्ध्या सर्वो छोकः 'क्रपाणि सर्वाणि ' जानाति '। बुद्धयमिन्नमनोमात्रकल्पितानीति समरतीत्यर्थः । तस्मात् 'हृदये होव ' सर्वाणि वासना-तमकानि 'क्रपाणि ' प्रतिष्ठितानि ' भवंतीत्युपसंहते शाकत्योऽङ्गीकरोति—एवमेवेतदिति । हे ' याज्ञवल्क्य '! ' एतन्न ' त्वदुक्तः' एवमेव '। स्थाऽष्यं ज्ञायत इत्यर्थः ॥ २१ ॥

" किंदेवतोऽस्यां दक्षिणायां दिश्यसीति " । पूर्ववत्सामान्यतोऽभी बोद्धव्यः । विशेषस्तु कथ्यते । तव दक्षिणायां दिशि का देवता । 'यमदेवत इति ' । मम दक्षिणादिग्सूतस्य यमो देवता । 'स यमः ' धर्मशाजः 'किंसिन्प्रतिष्ठित इति ' । 'दक्षिणायामिति ' । सयमा हि दक्षिणा दिक् । यमस्य तत्राधिपत्यात् । 'किंसिन्तु दक्षिणा प्रतिष्ठिता भवतीति ' पृष्टो मुनिः—''दक्षिणा दक्षतेः समर्द्धयतिकर्मणो व्यृद्धं समर्द्धयति "—( निरु. १ । ३–७ ) इति निरुक्तमाश्रित्योत्तरमाह नश्रद्धयामिति । श्रद्धा नाम भक्तिसिह्ता आस्तिक्यवुद्धिर्दिख्वलक्षणा । तस्यां कथं प्रतिष्ठिता दक्षिणोति । 'हि ' यसमात् 'यदेव श्रद्धत्ते ' श्रद्धां करोति । 'अय 'तदा 'दक्षिणां ददाति ' नाश्रद्दधक्षिणां ददाति । तस्मात् 'श्रद्धायां ह्येव दक्षिणा प्रतिष्ठितेति ' । 'किंसिन्तु श्रद्धा प्रतिष्ठिन

किन्देवतोऽस्याम्प्रतीच्यान्डिश्यसीति । व्युक्तणदेवतऽइति स व्युक्तणः क्रिसन्प्रतिष्ठितऽइत्यिष्स्वति क्रिसन्न्यापः प्यतिष्ठिता भवन्तीति रेत-सीति क्रिसन्य रेतः प्यतिष्ठितम्भवतीति हृदयऽइति त्रस्माद्रपि प्यतिह्रप-आतुमाहुर्द्धदयादिव सृप्तो हृद्यादिव निर्मितऽइति हृद्ये ह्येव रेतः प्यतिष्ठितम्भवतीत्येवमेवेत्याज्ञवल्कय ॥ २३॥

किन्देवतोऽस्यामुडीच्यान्डिइयसीति । सोमदेवतऽइति स सोमः क्रिमः न्यतिष्ठितऽइति दीक्षायामिति क्रिम्सि दीक्षा प्यतिष्ठिता भवतीति सत्य-ऽइति तस्माडिप दीक्षितमाहुः सत्यम्बदेति सत्ये ह्ये दीक्षा प्यति-ष्ठिता भवतीति क्रिस्मि सत्यम्यतिष्ठितम्भवतीति हृदयऽइति हृदयेन हि सत्यञ्जानाति हृदये ह्ये सत्यम्यतिष्ठितम्भवतीत्ये व मेवैत्या ज्ञवल्क्य॥२४॥

किंदेवतोऽस्यां प्रतीच्यां दिश्यसीति । वरुणदेवत इति । स वरुणः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति । आस्विति । कस्मिन्तु आपः प्रतिष्ठिता भवन्तीति । रेतसीति । कस्मिन्तु रेतः प्रतिष्ठितं भवतीति । हृदय इति । तस्मादिष प्रतिरूपं जातमाहुः—हृद्यादिव सप्तो हृदयादिव निर्मित इति । हृदये होव रेतः प्रतिष्ठितं भवतीति । एवमेवतद्याज्ञवल्क्य ॥ २३ ॥

किंद्रेवतोऽस्यामुद्दीच्यां दिश्यसीति । सोमदेवत इति । स सोमः किस्मिन्प्रतिष्ठितं इति । दीक्षाया-मिति । किस्मिन्तु दीक्षा प्रतिष्ठिता भवतीति । सत्य इति । तस्माद्पि दीक्षितमाहुः—सत्यं वदेति। सत्ये ह्येव दीक्षा प्रतिष्ठिता भवतीति । किस्मिन्तु सत्यं प्रतिष्ठितं भवतीति । हृद्य इति । हृद्येन हि सत्यं जानाति । हृद्ये ह्येव सत्यं प्रतिष्ठितं भवतीति । एवमेवतद्याज्ञवरूक्य ॥ २४ ॥

तेनि '। ' हृदय इति ' हृदयस्य हि वृत्तिः श्रद्धा । ' हि ' यस्मात् ' हृदयेन श्रद्धत्ते ' । वृत्तिश्च वृत्तिमिति प्रतिष्ठता भवति । तस्मात् ' हृदये होव श्रद्धा प्रतिष्ठिता भवति '। 'इत्येवमेयैतद्याज्ञवल्क्य' इति । पूर्ववत् ॥२२॥

<sup>&#</sup>x27;किंदेवतोऽस्यां प्रतीच्यां दिश्यसीति '। तस्यां वरुणोऽधिदेवता । मम प्रतीचीदिग्भूतस्य स वरुणो देवता । 'स वरुणः किंसिन्प्रतिष्ठित इति '। 'अस्विति '। अपो हि वरुणः कार्यम् । ''श्रद्धा वा आपः ''। ''श्रद्धातो वरुणमस्रजत '' इति श्रुत्यन्तरात् । 'आपश्च रेतिस प्रतिष्ठिता इति '। ''रेतसो ह्यापः स्रष्टाः '' इति श्रुत्यन्तरात् । तच्च रेतो हृदये । यस्मात् हृदयस्य कार्यं रेतः कामो हृदयस्य वृत्तिः । कामिनां हि हृदयाद्रेतः अविस्कन्दिति । अत्रैव लोकप्रसिद्धिमाह—तस्माद्गीति । 'तस्मादिषि 'प्रतिरूपमनुरूपं पुत्रं 'जातं 'आहुर्लीकिकाः । अस्य पितुर्ह्वद्यादिवायं पुत्रः 'स्रष्तः 'विनिःस्तः । 'हृदयादिव निर्मितः '। यथा सुर्वोगन निर्मितः कुंडलः, एवमित्यर्थः ॥ २३॥

<sup>&#</sup>x27; किंदेवतोऽस्यामुदीच्यां दिश्यतीति '। 'सोमदेवत इति '। 'अत्र सोमलतां सोमदेवतां चैकीकृत्य ३२६२

क्रिन्देवतोऽस्यान्द्धुवायान्दिर्यमीति । (त्यु ) अमिदेवतऽइति सोऽग्निः कुस्मिन्प्रतिष्ठितऽइति व्वाचीति कुस्मिन्न व्वाक्प्रतिष्ठिता भव-नीति मनसीति करिमञ्ज मनः प्यतिष्ठितम्भवनीति हृद्यऽइति क्रिमञ्ज हृद्यम्प्रतिष्ठितम्भवतीति ॥ २५॥

( त्यु ) अहाँ छिकेति होवाच याज्ञवल्क्यः । ( ल्क्यो ) युत्रैतदन्युत्रास्मु-न्मन्यासे अत्रेतदन्यत्रास्मतस्याच्छ्वानो वैनद्युर्व्याप्रस वैनद्दिमश्री-रित्रिति ॥ २६ ॥

किंदेवतोऽस्यां ध्रवायां दिश्यसीति । अग्निरेवत इति । सोऽग्निः कस्मिन्यतिष्ठित इति । वाचीति । कस्मिन्त वाक् प्रतिष्ठिता भवतीति।मनसीति। कस्मिन्त मनःप्रतिष्ठितं भवतीति । हृदय इति । कस्मिन्त्र हृदयं प्रतिष्ठितं भवतीति ॥ २५ ॥

अहँ छिकेति होवाच याज्ञवल्कयः । यत्रैतदन्यत्राहमन्मन्यासै । यत्रैतदन्यत्राह्मत्स्यातु । श्वानो वैनदद्यः। वयांसि वा एनद्विमशीरन्निति ॥ २६॥

निर्देशः । ' स सोमो दीक्षायां प्रतिष्ठित इति '। दीक्षितो हि यजमानः सोमं क्रीणाति । क्रीतेन सोमेनेष्ट्रवा ज्ञानवान् सोमदेवताऽधिष्ठितां सौम्यामुत्तरां दिशं प्रतिपद्यत इति भावः । सा च दीक्षा सत्ये यस्मात्प्रतिष्ठिता । ' तस्मादिप ' तस्मादेव ' दीक्षितं सत्यं वदेत्याहुः '। कारणनाशे कार्यनाशो मा भूत्, इत्यिभप्रायवन्तः पंडिता इति शेषः ॥ २४ ॥

' किंदेवतोऽस्यां ध्रुवायां दिस्यसीति '। मेरोः समन्ततो वसतां अन्यभिचारात् ऊर्ध्वा दिक् ध्रुवेत्युच्यते । कर्ध्वायां हि प्रकाशभूयस्वादग्निर्देवता । स चान्निर्वाचि प्रतिष्ठितः । सा च वाङ्मनसि प्रतिष्ठिता । " मनसा वा इयं वाग् धता मनो वा इदं पुरस्ताद्वाच इत्थं वद मैतद्वादीरित्यलग्लमिव ह वै वाग् वदेशनमनो न स्यात्तस्मादाह पृता मनसेति " ( श. प. १ । १ । १ । १ १ ) इत्यध्वरे श्रुतत्वात् वाची मनसि प्रतिष्ठितत्वं युक्तम् । तस्यच मनसोविकासरूपत्वात् अर्थान्मनोद्वारा इदये उपसंहार उक्तः । तच सर्वात्मकं इदयं प्रच्छति-करिमन्त्र हृदयं प्रतिष्ठितं भवतिति ॥ २५॥

एवं पृष्टः ' याज्ञवल्क्यः ' उत्तरमाह—अहँ ल्लिकेति । अहिन लीयते इति न्युत्पत्तेः नूनं त्वं प्रेतभूतोऽसीति लक्ष्यते । यतो यर्तिकचित्प्रेतवद्भाषसे इति प्रेतनाम्ना शाकल्यं सम्बोधयन् ' ह याज्ञवल्क्य उवाच '। ' यत्र ' यस्मिन् काले ' एतत् ' इदयं अस्य शरीरस्य आत्मभूतं अस्मदस्मतः एतस्माच्छरीरादन्यत्र कचिद्देशांतरे वर्तते इति यदि ' मन्यासै ' मन्यसे । ' यत्र ' यदा ' एतत् ' हृदयं अस्मदस्मत्तः अस्माच्छरीरादन्यत्र देशांतरे स्याद्भवेत् । तदा ' श्वानो वा ' एनच्छरीरं अद्युर्भक्षयेयुः । 'वयांसि वा' पक्षिणो गृधादय एनच्छरीरं ' विमध्नी-रन् ' विलोडयेयुः विकर्षेरिनिति । तस्मान्मिय शरीरे एव इद्यं प्रतिष्टितम् । तच्छरीरमिप नामकर्मरूपात्मक-त्वात् इदये प्रतिष्ठितमिति अर्थादुक्तमित्यर्थः ॥ २६ ॥

क्रिसिस् त्वञ्चात्मा च प्रातिष्ठितै। स्थऽइति । प्राणऽइति कुस्मिस् प्राणः प्रातिष्ठितऽइत्यपानऽइति कुस्मिन्न्यपानः प्रातिष्ठितऽइति व्वयानऽ इति कुस्मिस्च व्वयानः प्रातिष्ठितऽइत्युदानऽइति कुस्मिस्नूदानः प्राति-ष्ठितऽइति समानऽइति ॥ २७ ॥

सुऽएष नेति नेत्यातमा। (तमुऽग्य) अग्यह्यो न हि ग्यह्यनेऽज्ञीक्यों न हि ग्यह्यनेऽज्ञीक्यों न हि ग्राब्यनेऽसङ्गोऽसितो न सन्यते न व्व्यथतऽइत्येतान्यष्टावायतनान्यष्टे लोकाऽअप्ये पुरुषाः स यस्तान्युरुषान्व्युद्द्य प्रत्युद्यात्यकामी नन्त्वीपनिषद्मपुरुषम्युच्छामि तभ्रेन्मे न विववक्ष्यसि मूर्द्धा ते व्विपति-प्यतीति तुधु ह ज्ञाकल्यो न मेने तस्य ह मूर्द्धा व्विपपात तस्य हाप्यन्यन्यन्यनानाः परिमोषिणोऽस्थीन्युपनहः ॥ २८ ॥

करिमन्तु त्वं चात्मा च प्रतिष्ठितौ स्थ इति । प्राण इति । कस्मिन्तु प्राणः प्रतिष्ठित इति । अपान इति । कस्मिन्त्रपानः प्रतिष्ठित इति । त्र्यान इति । कस्मिन्तु व्यानः प्रतिष्ठित इति । उदान इति । कस्मिन्त्रदानः प्रतिष्ठित इति । समान इति ॥ २७ ॥

स एप नेति नेत्यात्मा । अगृत्यो, न हि गृह्यते । अशीयों, न हि शीर्यते । असंगोऽिसतो न सज्यते न व्यथते । इत्येतान्यष्टादायतनानि । अष्टी लोकाः । अष्टी पुरुषाः । स यस्तान्युरुषान् व्युद्धस्य प्रत्युद्धात्यकामीत् । तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामि । तं चेन्मे न विवक्ष्यासि, मूर्द्धा ते विषतिष्यतीति । तं ह शाकल्यो न मेने । तस्य ह मूर्द्धा विषपात । तस्य हाप्यन्यन्मन्यमानाः परिमोषिणोऽस्थीन्यपज्ञहुः ॥ २८॥

एवं कार्यकारणयोईद्ध्यशरीस्योरन्योऽन्यप्रतिष्ठा उक्ता । अतस्ते अपि कुत्र प्रतिष्ठिते इति पृच्छति—किस्मि-विविति । देहात्मानौ कर्ध्ववृत्यात्मके प्राणे 'प्रतिष्ठितौ'। 'किस्मिन्नु प्राणः प्रतिष्ठित इति '। 'अपाने इति ' साऽपि प्राणवृत्तिः अपानवृत्या चेन्न निगृद्यते । तार्हि प्राणेव गच्छेत् । स चापानः 'व्याने ' मध्यस्थ-वृत्तिरूपे । अन्यथा उभयोरूर्ध्वाधोगमनमेव भवेत् । स च व्यानः 'उदाने 'नाभिस्थवृत्तिरूपे कीलकस्थानीये । तिस्रोऽपि वृत्तयस्तत्र चेन्न निबद्धाः । तार्हि नानागतयो भवेयुः । स चोदानः 'समाने 'सूत्रात्मराब्दवाच्ये । समप्रतिष्ठा द्येताः सर्वा वृत्तय इत्यर्थः ॥ २७॥

सोऽपि समानः अंतर्थामिणि । सोऽप्यक्षरे कूटस्थे ब्रह्मणि इति अर्थाइशितमेविति मत्वा श्रुतिः स्वयमेव ब्रह्मणः स्वरूपमाह—स एप इति । यः सूत्रांतर्थामित्वकल्पनाधिष्ठानमूतः 'सः' परमात्मा 'एवः' प्रत्यगान्तमेव मूर्तामूर्तब्राह्मणे "नेति नेति "—( इ. प. चृ. उ. १४।९।१।११ ) इत्येवं संकल्पोपाधिनिषेधेन निर्देष्ट आत्मा । निषेधदारा निर्देष्टमेव स्पष्टयति—अगृह्य इत्यादिना । सोऽपमात्मा न गृह्यः 'अगृह्यः '। यस्मात् सर्वकार्यधर्मातीतः तस्मादगृह्यः । कुतः । यस्मात्न हि गृह्यते । विकरणगोचरं व्याकृतं वस्तु तत् अह्णगोचरम्, १९६४

(र्) अथ ह याज्ञवल्क्यऽ उवाच । ब्बाह्मणा भगवन्तो यो वः कामु-यते सु मा प्षृच्छतु सुर्वे वा मा प्षृच्छत यो वः कामुयते तुम्बः प्षृच्छानि सुर्व्वान्वा वः प्षृच्छानीति ते ह ब्ब्राह्मणा नु द्धृषुः॥ २९॥

अथ ह याज्ञवलक्य उवाच । ब्राह्मणा भगवंतो यो वः कामयते स मा प्रच्छतु । सर्वे वा

इदं तु तद्विपरीतमात्मतत्वम् । तथा 'अशीर्यः 'यद्वि मूर्तं संहतं शरीरादि तच्छीर्यते । अयं तु तद्विपरीतः । अतः 'न हि शीर्थते '। तथा 'असंगः ' अमूर्तः । 'असितः ' अवदः । बद्धो मूर्तांतरेण संवच्यमानः सज्यते । अयं च तद्विपरीतः । अतः न सज्यते । तथा अबद्धत्वान व्यथते इति । अथ पुनः पूर्वामैवा- एयायिकामनुस्य अयं प्रतिभूतः अवस्वित्सन्नेव मां ब्रह्म पृच्छतीति सापराधत्वं संपाद्यितुं याज्ञवत्क्यः टच्छिति— एतान्यष्टावायतनानीत्यादिना । 'एतानि ' उक्तानि पृथिव्यादीनि ' अष्टावायतनानि '। ' अष्टौ लोकाः ' " चक्षुलोंको मनो ज्योतिः "—इत्येवंरूपाः । 'अष्टौ पुरुषाः' 'शारीरः पुरुषः' इत्याद्यः । 'तान्'शारीरप्रभृती- नष्टौ पुरुषान् ' स यः ' कश्चित् ब्रह्मज्ञः आयतनलोकपुरुषैतिक्ष्रकमेदेन ' व्युदुष्धः ' विश्विष्य लोकस्थितिमुप्पाद्य पुनः प्राचीदिगादिद्वारेण हृदयात्मनि ' प्रत्युष्धः ' उपसंहत्य पश्चात हृदयाद्यात्मविलक्षणमपि समानांतमुपाधि- धर्ममत्यंक्रामिदितिक्रांतवान् स्वेनैवात्मना व्यवस्थितः ' तमीपनिषदं ' उपनिषत्वेव विश्वेयं नान्यप्रमाणगम्यं 'पुरुषं ' अशनायादिधर्मवर्जितं हे शाकत्य ! 'त्वा ' त्वां ब्रह्मविद्याभिमानिनं ' पृच्छामि ' । 'तं चेतू ' पुरुषं ' मे ' मद्धं ' न विवक्ष्यित ' विस्पष्टं न कथियष्यिति ति हैं ते ' तव अब्रह्मविदः ब्रह्मविच्वाभिमानिनः । मूर्द्धां 'शिरः ' विपतिष्यित ' विस्पष्टं पतिष्यतीति । इतिशब्दआख्यायिकासमाप्तिधोतकः ।

एवं शापे दत्ते किं वृत्तमिति जिज्ञासायां श्रुतिरेवाह—तं ह शाकल्य इति । तमीपनिषदं पुरुषं 'शाकल्यो न मेने ह 'न विज्ञातवान् । किंतु—'तस्य ह 'शाकल्यस्य 'मूर्द्धा विपपात 'विपतितः । ब्रह्मविद्विद्वेषे परलोकिविरोधोऽपि स्यादिति दर्शियतुं अष्टाध्याय्यां (श. ५, ११ । १ । १ । ११ ) निर्वृत्तामाल्यायिकां सूचयित—तस्य हाप्यन्यदिति । न केवलमसी मृत एव । किंच—'तस्य 'शाकल्यस्याग्निहोत्रेण संस्कारार्थं शिष्येवल्लखंडन वद्धा गृहान्प्रति नीयमानानि 'अस्थीन्यपि 'परिमोषिणस्तस्कराः अन्यद्धनमेतैनीयत इति 'मन्यमानाः 'संतोऽपज्ञहुः अपहृतवंत इत्यर्थः । इति पूर्ववृत्ताल्यायिका इह सूचिता । अष्टाध्याय्यां किल् शाकल्येन सह याज्ञवल्क्यस्य समानांत एव संवादो निवृत्तः । तत्र याज्ञवल्क्येन शापो दत्तः । "पुरेतिध्ये मारेष्यिन न तेऽस्थीनि चन गृहान् प्राप्स्यंतीति । स ह तथैव ममार । तस्य हाष्यन्यन्यन्यमानाः परिमोषिणो-ऽस्थीन्व चत्र्यां स्यादुत होवंवित्यरो भवति " (श. प. ११ । १ । ११) इति । पुरेत्तिध्ये इति पश्चम्यर्थे चतुर्था । आगामिन्यास्तिथेः पुरस्तादेवेति । अस्थीनि चनेत्यत्र चनशब्दोऽप्यर्थः । 'उपवादी ' परिभवकर्ता इति समितिश्रुतेर्थः । ब्रह्मविद्यायुतिनष्ठावज्ञायां ऐहिकामुष्मिकविरोधः स्यात् इति विद्यास्तुतये च इह सा एषा आख्यायिका सूचितित भावः ॥ २८ ॥

यस्य ब्रह्मगो नेति नेतीति अन्यप्रतिषेषद्वारेण निर्देशः कृतः तस्यैव इदानी विधिमुखेन निर्देशः कर्तव्यः, जगतो मूलं च वक्तव्यं, इत्येतदर्थं श्रुतिराख्यायिकामेव पुनरनुस्त्य ब्राह्मणानुमतिमनापाद्य ब्रह्मस्वं (स्ता) तान्हैतैः श्लोकैः पष्पच्छ । यथा व्वृक्षो व्वनस्पतिस्त्येव पुरुषोऽमृषा । तस्य पण्णीनि लोमानि त्वगस्योत्पाटिका बहिः ॥ ३० ॥ त्वचऽप्रवास्य । रुधिरम्प्रस्यन्दि त्वचऽज्जत्यदः । तस्मात्तदात्रज्ञात्येति रुसो व्वक्षादिवाहतात् ॥ ३१ ॥

माएँसान्यस्य गुकराणि । किनाटएँ स्नाव तिस्थरुम् । अस्थीन्यन्तरतो दाह्मणि मज्जा मजोपमा कृता ॥ ३२ ॥

मा पृच्छत । यो वः कामयते । तं वः पृच्छानि । सर्वान् वा वः पृच्छानीति । ते ह ब्राह्मण न दधृषुः ॥ २९ ॥

तान् हैतैः श्लोकैः पप्रच्छ-'' यथा वृक्षो वनस्पतिस्तथैव पुरुषोऽगृषा । तस्य पर्णानि लोमानि त्वगस्योत्पाटिका बहिः ॥ ३० ॥

त्वच एवास्य रुधिरं प्रस्यंदि त्वच उत्पटः । तस्मात्तद्।तुन्नात्प्रेति रसो बृक्षादि-बाह्तात् ॥ ३१ ॥

मांसान्यस्य दाकराणि किनाटं स्नाव तिस्थरम् । अस्थीन्यंतरतो दारूणि मजा मज्जोपमा कृता ॥ ३२ ॥

नीयमानमनर्थाय स्यादिति न्यायं दर्शयितुं ब्राह्मणातुमितसम्प्रितिहेतुभूतं पराजयं कर्तुं याज्ञवह्कयो ब्राह्मणान् पृष्टवान् इत्याह—अथ हेति। 'ह उवाच ' 'व. 'युष्माकं मध्ये 'यः 'याज्ञवहक्यं पृच्छामीति 'कामयते ' इच्छति । 'सः ' भा 'मां पृच्छतु । 'सर्वे वा 'यूयं 'मा 'मां 'पृच्छत '। यद्धा 'वः ' युष्माकं मध्ये याज्ञवहक्यो मां पृच्छत्विति 'यः कामयते ' 'तं ' पुरुषं 'वः ' युष्माकं मध्ये वर्तमानं अहं 'पृच्छानि '। 'सर्वे न्वा ' 'वः ' युष्मान् अहं 'पृच्छानि '। इत्येवमुक्ता अपि 'ते ब्राह्मणा ह ' 'न दभ्युः '। किंचिदपि प्रत्युत्तरं दातुं न प्रगत्माः संवृत्ता इत्यर्थः ॥ २९॥

जगस्कारणं प्रष्टुं तावत् पुरुषदृक्षयोः सायम्यं स्रोकत्रयेणाह—तान् हुँतैः स्रोकेंिित । 'तान् ' अप्रगल्मा-निष त्राक्षणान् एतैर्वक्ष्यमाणः ' स्रोकेः ' ' ह ' किल ' पप्रच्छ ' । ' यथा ' लोके ' वृक्षः ' । तस्य विशेषणं वनस्पतिरिति । तस्य वृक्षस्य महत्त्वभिति अपुनरुक्तितेति भावः । " अपुष्पाः फलवंतो ये ते वनस्पतयः स्मृताः " इति । यथा अश्वत्थः । 'तथैव ' तत्सधर्मैव ' पुरुषः ' इत्येतत् ' अमृषा ' न मिथ्या सत्यमेवै-तत् । यतस्तस्य पुरुषस्य ' लोमानि ' तत्स्थानीयानि वनस्पतेः ' पूर्णानि ' । 'त्वक् ' ' अस्य ' पुरुषस्य-वृक्षस्य तु तत्स्थानीया ' बहिरुत्पाटिका ' बहिर्मूता नीरसा त्वक् ॥ ३०॥

' त्वचः ' एव सकाशात् ' अस्य ' पुरुषस्य ' रुथिरं प्रस्यंदि ' निःसरतीति शेषः । प्रस्यंदते निःसरतीति प्रस्यंदि । वृक्षस्यापि ' त्वचः ' सकाशादेव ' उत्पटः ' वृक्षनिर्यासः प्रस्यंदी निःसरतीति शेषः । एवमुक्तं साधम्यं अनुभवेन गमयति—तस्मात्तदिति । यस्मात् वनस्पतेः पुरुषस्य च सर्वमेवं समानम् ' तस्मात् तत् आनुनात् ' हिंसितात् पुरुषात् ' तत् ' रुथिरं ' प्रैति ' निर्गच्छति । ' आहतात् ' छिनात ' यक्षात् ' वनस्पतेः ' रस इव ' निर्यासो यथा प्रैतीति शेषः ॥ ३१ ॥

किंच- 'अस्य ' पुरुषस्य । 'मांसानि ' वनस्पतेस्तु तत्स्थानीयानि ' शकराणि ' शकरानीत्यर्थः ।

युद्धको व्ववणो रोहति । मूलाञ्चवतरः पुनः । मुर्त्यः स्विन्मृह्युना <sup>ट</sup>वृक्णः कुस्मान्मूङात्प्ररोहाति ॥ ३३ ॥

रेतसऽइति मा वोचत । जीवतस्तत्युजायते । जातुऽएव न जायते को न्वेनअनयेत्पुनः ॥ धानु।ह्रह्डउ वै व्वृक्षोऽन्युतः प्येत्य सुम्भवः । बत्सु-मूलमुहृहेयुर्व्वेक्षत्र पुनराभदेत् । मृत्यः स्विन्मृत्युना व्वक्णः कुस्मान्मू-लात्प्ररोहित ॥ व्विज्ञानमानन्दं ज्जुह्म रातेर्डातुः परायणम् ॥ तिष्ठमानस्य तिद्वदृड्ति ॥ ३४ ॥

इति चतुर्द्शे काण्डे पञ्चमप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीये प्रपाठके सप्तमं ब्राह्मणम् ॥ १८। (५) ३। ७॥ (६) ३-९॥

यदुवृक्षो वृक्णो रोहति मूलात्रवतरः पुनः । मर्त्यः स्विन्मृत्युना वृक्णः कस्मा-न्मूलात्प्ररोहति ॥ ३३॥

रेतस इति मा वोचत जीवतस्तत्प्रजायते । जात एव न जायते को न्वेनं जनयेत्पुनः ॥ धानारुह उ वै वृक्षोन्यतः प्रेत्य संभवः । यत्समूलमुद्वृहेयुर्वृक्षं न पुनराभवेत । मर्त्यः स्विन्मृत्युना वृक्णः कस्मान्मूलात्प्ररोहाति ॥ विज्ञानमानंदं ब्रह्म रातेर्दातुः परायणम् । तिष्ठमानस्य तद्विदः " इति ॥ ३४ ॥

'किनाटं' नाम वृक्षस्य शक्लेभ्य आभ्यन्तरं काष्ट्रसंलग्नं वल्कलरूपं उच्यते । 'तत्' तत्स्थानीयं पुरुषस्य 'ह्नाव ' अस्थिसंलग्नो धातुविशेषः । तदुभयं किनाटं स्नाव च 'स्थिरं 'दढम् । पुरुषस्य स्नावभ्योऽभ्यंतरतः ' अस्यीनि ' भवंति । तथा वृक्षस्य किनाटस्याभ्यंतरतः 'दारूणि 'काष्टानि । 'मजा 'मजीव वनस्पतेः पुरुषस्य च ' मजोत्मा कृता ' मजाया उपमा मजोपमा । नान्यो विशेषोऽस्तीत्यर्थः । मजाशब्देनोभयत्र अस्थिकाष्ट्रगतः सार उच्यते ॥ ३२ ॥

अथ वृक्षपुरुषयोवैंधर्म्यकथनपुरःसरं जगत्कारणं पृच्छति—यदृक्ष इत्यादिना । यद्यदि वृक्षो वृक्णिश्छनः ' पुनः' पुनरिप मूलान्नवतरः पूर्वस्मात् अभिनवतरः ' रोहति र प्ररोहति प्रादुर्भवति । स्विदिति वितर्के । ' मर्त्य: ' मनुष्य: ' मृत्युना ' यमेन ' वृक्णः ' मारितः करमान्मूलात्कारणात् ' प्ररोहति ' पुनर्जायते । यत् एतस्माद्विशेषणात् प्राक् वृक्षपुरुषयोः सर्वं सामान्यमवगतम् । अयं तु वनस्पतौ विशेषो दस्यते यत् छिन्नस्य प्ररोह-णम् । न तु पुरुषे मृत्युना वृक्णे पुनः प्ररोहणं दृश्यते । भवितव्यं तु कुतश्चित् प्ररोहणेन । तस्मान्मृतस्य पुरुषस्य कुतः प्ररोहणमिति युष्मानहं पृच्छामीत्यर्थः ॥ ३३ ॥

तत्र शंकामुद्भाव्य निराचष्टे-रेतस इति । हे ब्राह्मणाः ! 'रेतसः 'सकाशात्पुरुषः प्ररोहतीति 'मा वीचत ' मैवं वक्तमर्हेथ । कस्मात् ? यस्माजीवतः पुरुषात्तद्रेतः ' प्रजायते ' न मृतात् । अतो न रेतः कारणमिसर्थः । अयं भाव:-न चात्र मृतपुरुषशब्देन एकः शरीरी अभिधीयते । किंतु प्रलयकाले विलीनं सर्वमेव शरीरजातं जगत् अभिधीयते । तदा च तदानीं जीवतः कस्यापि पुरुषस्याभावात् मृतस्य च रेतसः असद्भावात् न रेतः कारणमिति । इदानी स्वभावबादभवलंब्य नोदयति-जात एवेति । यस्तु मृतः स पुनर्नेव जायते ' जात-त्वादेवेति । जनिष्यतो हि संभवः प्रष्टव्यः न जातस्य । अयं तु जात एव । अतः अस्मिन् विषये प्रश्न एव नोएपचत इति चेत् तन्न, नेति पृथक् वाक्यम् । यन्मतं जात एवेति । तन्न, किं तर्हि मृतः पुनर्पि जायत एव । अन्यथा अकृताभ्यागमनकृतनाशप्रसंगः स्यात् । अतो वः पृच्छामि । 'एनं ' पुरुषं मृतं ' तु ' वितर्के । 'पुनः को जनयेत् ' उत्पादयेत् । अपि च 'धानारुह उ वै वृक्षः '। धाना बीजं वटकणिकादि । तस्याः सकारात् रोहतीति धानारहः । उराब्दः अप्पर्थः । न केवलं कांडरह एव । किंतु बीजरही वृक्षी भवति । वैशन्दः प्रसिद्धिद्योतकः । तथा च यथा यथा वै वृक्षः कांडरुहो धानारहश्च 'प्रत्य ' मृत्वा 'अन्यतः संभवः ' बांडात धानातोऽपि प्रेत्य संभवो भवेत इति प्रसिद्धम् । न तथा मतस्य पुरुषस्य पुनरुत्पत्ती किंचिद्धि कारणं दृश्यते, भवितव्यं च तेनेति भावः । ययदि 'वृक्षं समूलं ' सह मूलेन धानया वा उद्बहेयुरुवच्छेयुरुत्पाटयेयुः । तदा 'न पुनराभवेतु ' पुनरागत्य न भवेतु । तस्मातु वः प्रच्छामि सर्वस्येव जगतो मूलम् । "मर्खः स्विन्मृत्युना वृक्णः कस्मान्मुलात्प्ररोहतीति " । अनःतरमेव व्याख्यातार्थम् । तन विज्ञुर्वाक्षणाः यतो मृतः पुनः प्ररोहतीति । ब्राह्मणैर्जगतो मूलं न विज्ञातम् । अतो ब्रह्मिष्टत्वात् याज्ञवल्क्येन गावो हताः ब्राह्मणाश्च जिताः । समाप्ता आख्यायिका । यज्जगतो मूलं येन च राव्देन साक्षात् व्यपदिस्यते ब्रह्म यदाज्ञवल्क्यो ब्राह्मणान् पृष्टवान् । तत् स्वेन रूपेण श्रुतिरसमस्यमाह-विज्ञानमानंदिमिति । विज्ञप्तिर्विज्ञानं कृटस्थचिन्मात्ररूपं, तचानंदं, न विषयविज्ञानवत् दुःखानुविद्धम् । किं तर्हि प्रसर्त्रं शिवमतुल मनायासं नित्यतृतमेकरसमित्यर्थः । किं तत् उभयविशेषणवत् 'त्रह्म 'अक्षरम् । रातेर्धनस्य दक्षिणारूपस्य 'दातः ' कर्मकृतो यजमानस्य 'परायणं 'परागतिः । कर्मफलस्य प्रदातृतहाणः सर्वफलदातृत्वं भाष्यकृद्धिः समर्थितम् " फलमत उपपत्तेः " (वे. ब्र. स्. ३ । २ । ८ । ३८) इत्यस्मित्रविकरणे । अधिकरणीर्थ-स्तत एवावसेय: । किं च एषणाभ्यो व्यत्थाय तस्मिन्नेव मोहातीते ब्रह्मणि तिष्ठत्यकर्मकृदिति ' तिष्टमानः ' तस्य तदेव ब्रह्म वंत्तीति तद्धि तस्य ब्रह्मणि तिष्ठमानस्य 'तद्विदः ं ब्रह्मविदश्च 'परायणं' परा गतिरिति । इति-राब्दः समाप्तिद्योतकः ॥ ३४ ॥

इति श्रीह्रवीकेशब्रह्मभगवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धप्रतस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्भतमाध्यंदिनशाखोपनिषद-बहुदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयेऽध्याये नवमं शाकल्यब्राह्मणं शाकल्यब्राह्मणग्रन्थो वा परिसमाप्तः ॥ १४। (६) ३। ९॥

१-अधिकरणार्थसंप्रहस्तु-" कर्मैव फलदं यद्वा कर्माराधित ईश्वरः । अपूर्वावान्तरद्वारा कर्मणः फलदावता ॥ १ ॥ अचेतनारफलासूतेः शास्त्रीयातपूजितेश्वरात् । कालान्तरे फलोत्पत्तेनीपूर्वपारेकल्पना " ॥ २ ॥ (वै. न्या. ३।२।८) इति।

जनको ह ब्दैदेहऽआसाञ्चके। ( क्रेऽथ ) अथ ह याज्ञवल्क्यऽआवब्द्राज सु होवाच जनको ब्दैदेहो याज्ञवल्क्य किमुर्थमचारीः पृह्यानिच्छन्नण्वन्ता-तित्युभ्रयमेव सम्ब्राडिति होवाच युत्ते कश्चिद्दन्त्रवीत्तुच्छ्णवामेति ॥ ९ ॥

(त्य) अञ्जवीनमऽउदङ्कः शौल्बायनः । प्राणो वै न्त्रह्मेति यथा मातृमान्पित्मानानान्यवान्त्र्यान्था तुन्छौल्बायनोऽन्त्रवीत्प्राणो वै न्त्रह्मेत्यप्राणतो हि कि ध् स्यादित्यन्त्रवीत् ते तस्यायतनम्प्रतिष्ठान्त्र मेऽन्त्रवीद्धित्येकपाद्घाऽएतत्सम्म्राद्धिति ॥ २॥

## षडाचार्यवाह्मणं वा उदंकवाह्मणम्।

जनको ह वैदेह आसांचक्रे । अथ ह याज्ञवल्क्य आवत्राज । स होवाच जनको वैदेहः । याज्ञवल्क्य किमर्थमचारीः । पश्चित्रच्छन्नण्वंतानिति । उभयमेव सम्राडिति होवाच । यत्ते कश्चिद्-व्रवीत् । तच्छृणवामेति ॥ १ ॥

अविश्वास उदंकः शौल्वायनः । प्राणो वै ब्रह्मेति । यथा मातृमान्षितृमानाचार्यवान्वूयात् । तथा तच्छील्वायनोऽव्रवीत् । प्राणो वै ब्रह्मेति । अप्राणतो हि कि स्यादिति । अव्रवीतु ते तस्या-यतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽव्रवीदिति । एकपाद्वा एतत्सम्राडिति ॥ २ ॥

्वं शाकत्यनाक्षणे सचिदानंदन्नस निर्द्धारितम्। इदानीं तस्यैव प्राणाद्यधिष्ठात्रीयु वाय्वादिदेवतासु ब्रह्म-दिष्टिद्वारं निर्णयाय षडाचार्यत्राक्षणं क्वंत्राक्षणं चेति ब्राह्मणद्वयमारम्यते । ब्राह्मणद्वयस्य तु आस्यायिका आचार्य-व्रत्यश्रद्धादिसंपन्नेन विद्या लब्धव्या इत्याचारप्रदर्शनार्था बोद्धव्या । 'जनको ह वैदेह आसांचक्रे 'आसनं कृतवान् दर्शनकामेम्य आस्थायिकां दत्तवानित्यर्थः । 'अथ ह' तिसम्नेवावसरे याज्ञवल्क्य आजगाम । तदनु च याज्ञवल्क्यं यथावत् संपूज्य 'ह ' जनक उवाचोक्तवान् । हे 'याज्ञवल्क्य !' किमर्थमचारीरागतोऽसि । 'किं 'पुनरिप 'पर्यन्' गाः 'इच्छन्'! आहोस्वित् 'अव्वन्तान् 'सूक्ष्मांतान् सूक्ष्मवस्तुनिर्णयप्रश्नान् मत्तः श्रुखा तदुत्तरं वक्तं आगतोऽसि श इति पृष्टः किमुक्तवान् इत्यत् आह-उभयमेवेति । हे 'सम्राट्'! हे सार्वभौम ! 'उभयमेव ' प्रावः प्रश्नाश्चेति द्वयमि ममागमने निमित्तमिति 'ह 'मुनिरुवाच । सम्राद्धिति । " राजा वै राजसूयेनेष्ट्वा मवित, सम्प्राङ् वाजपेयेन " ( रा. प. ५ । १ । १ । १ ३ । ) इत्युक्तत्वात् वाजपेयपाजिनो लिगम् । यद्वा, हिमवत्सेतुपर्यंतस्य देशस्य राजा इति सूचितम् । राज्ञा अज्ञातमर्थं उपदेष्टकामो मुनिः पृच्छति –यत्ते कश्चिदिति । अनेकाचार्यसेवी हि भवानिति 'ते ' तुभ्यं कश्चिदाचार्यो यद्ववीत् 'तत् ' वयं 'श्रुणवामं ' उपदेशस्य सदसत्परीक्षार्थमिति ॥ १॥

इतर आह-अन्नवीन्म उद्कः शीरुवायनः प्राणो वे ब्रह्मेति । 'उदंकः ' नामतः । शुल्बस्यापत्यं 'शौल्बायनः '। 'प्राणः ' वायुर्देवता 'ब्रह्मेति ' 'मे ' मह्यं उक्तवान् । उदंकोपदिष्टमर्थं स्तोतुकामो याज्ञवल्क्यः तस्याप्तवप्रयोजकभूतशुद्धित्रयमाह—यथः मातृमानिति । यस्य पुत्रस्य सम्यगनुशास्त्रो माता १२६०

स वै नो ब्बूहि याज्ञवल्क्य । प्राणऽएवायुतनमाकाशः प्रतिष्ठा प्रिय भित्येनदुपासीत का प्रियता याज्ञवल्क्य प्राणुऽएव सम्म्राडिति होवाच प्राणुस्य वै सम्म्राद्कामायायाच्यं याजयत्यप्रतिगृह्यस्य प्रतिगृह्णा-त्यपि तंत्र व्यथ्शङ्का भवति यान्दिशमेति प्राणुस्येव सम्म्राद्कामाय प्राणो वै सम्म्राद्परमं ब्ब्रह्म नैनम्प्राणो जहाति सुव्वीण्येनम्भूतान्य-भिक्षरन्ति ॥ ३ ॥

स व नो बूहि याज्ञवल्क्य । प्राण एवायतनम् । आकाशः प्रतिष्ठा । प्रियमित्येनदुपासीतः । का प्रिया याज्ञवल्क्य । प्राण एव सम्राडिति होवाच । प्राणस्य वे सम्राट् कामायायाज्यं याजयित । अपितिगृह्यस्य प्रतिगृह्णाति । अपि तत्र वधरांका भवति । यां दिशमेति । प्राणस्येव सम्राट् कामाय । प्राणो वे सम्राट् परमं ब्रह्म । नैनं प्राणो जहाति । सर्वाण्येनं भूतान्य-भिक्षरन्ति ॥ ३ ॥

विद्यते । 'स मातृमान् ' । तत ऊर्ध्वं यस्य पिता अनुशास्ता वर्तते 'स पितृमान् '। उपनयनाद्र्धं आसमावर्तनात् आचार्यो यस्यानुशास्त। विद्यते 'स आचार्यवान् '। एवमासत्वप्रयोजकभूत्रशुद्धित्रयसंयुक्तः कश्चिदाचार्यो यथा स्वशिष्याय बृयात् 'तथा असौ शौल्वायनः' तुम्यं 'तन्' "प्राणो वै ब्रक्ष्म" इति 'अव्वतित्'। अत्र मुनिरेव हेतुमाह—अप्राणतो हीति । 'अप्राणतः ' प्राणनिक्रयामकुर्वतः ' किं हि स्यात् ' श न हि तस्य इह वा अमुत्र वा किंचन प्रयोजनं स्यात् । यथोक्तिवद्या कृतकृत्यत्वं मन्वानं राजानं प्रत्याह—अव्वति हे ति । हे राजन् ! 'ते 'तुम्यं 'तस्य 'प्राणदेवस्य ब्रह्मणः 'आयतनं प्रतिष्टां' च 'तु 'पुनरव्यवित् किम् श आयतनं नाम शरीरम् । प्रतिष्ठा नाम त्रिष्वि कालेषु य आश्रयः तम् । एवं पृष्टो राजा आह—न मेऽववीदिति । तदुमयं शौल्वायनः 'मे 'मह्यं 'नाव्यतित्'। यद्येवं तिहं हे 'सम्राट् ! 'एतदुपासनं 'एकपाद्दे 'एकः पादो यस्य ब्रह्मणः । तदिदमेकपादेव ब्रह्म त्रिभिः पादैः शून्यमुपार्यमानमि फलाय न भवतीत्वर्थः ॥ २ ॥

एवं मुनिना उक्ती राजा सविस्मयं पृच्छति—स वे नो ब्रूहीति। हे याज्ञवल्क्य ! 'सः' त्वं विद्वान्धे नोऽस्मस्यं 'बृहि 'कथ्य । प्रतिष्ठामायतनं चेति रोषः । एवमुक्तो मुनिराह—प्राण एवायतनमिति । 'प्राण एव 'ष्राणेन्द्रियमेव प्राणदेवस्य ब्रह्मणः 'आयतनं 'रारीरं 'आकारः 'अव्याक्ततः 'प्रतिष्ठा '। तस्यो- त्पित्तिस्थितिलयकालेषु आश्रयः । एनत्प्राणदेवताख्यं ब्रह्म प्रियमित्येतन्नान्नोपासीत । प्रियमिति उपनिषद्वसणश्च- तुर्थः पादः । चतुर्भिः पादैः पूर्णत्वेन फलदत्वात् 'प्रियमिति 'कृत्वा 'एनत् 'ब्रह्मोपासीतेति भावः । प्राणदेवब्रह्मस्वरूपाध्यमितीयमुपासनामुपनिषत् प्रतिष्ठायतनवत् भिन्ना वा इति जिज्ञासया पृच्छति—का प्रियतेति । हे 'याज्ञवल्क्य !' 'का प्रियतेति ! । 'एवं पृष्ठो मुनिरुवाचोक्तवान् । हे 'सम्राट् !' 'प्राण एव 'प्राणदेव- व्यक्ति 'प्रयता '। न ततो व्यतिरिक्ता प्रियतेति । कथं १ पुनः प्राण एव प्रियतेत्युस्यने—प्राणस्य वे इति । हे 'सम्राट् !' 'प्राणस्य वे कामाय 'प्राणाभिरक्षणार्थाय हिपुमान् 'अयाज्यं 'पतितादिमपि 'याजयित '। तथा अप्रतिगृह्यस्योग्रादेः 'प्रतिगृह्वाति '। अपि च--धनाद्यर्थं यां तस्करादिसंकीणोमपि दिशमेति गच्छति ।

देवो भृत्वा देवानुष्येति । युऽएव्मिद्धानेतुदुपुस्ते हुस्त्यूष्मध् सहस्र-न्ददामीति होवाच जनको ब्वैदेहः सु होवाच बाज्ञवल्क्यः पिता मेsमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति कुsएव ते किमन्त्रवीदिति ॥ ४ ॥

(त्यु) अञ्जवीनमे जित्वा शैलिनः । (नो) व्याग्वे ज्जहोति यथा मातृमुान्पितृमुानाचुार्ध्वान्ब्रयात्या तुच्छेलिनोऽन्त्रवीद्वाग्वे न्त्रह्मेत्यु-वंदतो हि किथ्य स्यादित्यन्त्रवीत ते तस्यायतनम्प्रतिष्ठान्च मेऽन्त्रवीदि-त्येकपाद्वाऽएतुत्सम्ब्राद्विति ॥ ५ ॥

स वै नो ब्बूहि याज्ञवल्क्य ब्वागेवायतनमाकाशः प्रतिष्ठा प्रजेतयेन-दुपासीत का प्रज्ञता याज्ञवल्क्य व्यागेव सम्ब्राद्धिति होवाच व्वाचा वै

देवो भूत्वा देवानप्येति । य एवं विद्यानेतद्ध शस्ते । इस्त्यृवमं सहस्रं ददामि इति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः । पिता मेऽमन्यत-नाननुशिष्य हरतेति । क एव ते किमब्बीदिति ॥ ४ ॥

अबवीनमे जित्वा शैलिनः । वाग्वे ब्रह्मेति । यथा मात्रमान्वित्मानाचार्यवान्ब्रयात । तथा तच्छेिलिनोऽब्रवीत् । वाग्वै ब्रह्मेति । अवदतो हि किं स्यादिति । अब्रवीत् ते तस्यायतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽब्रवीदिति । एकपादा एतत्सम्राडिति ॥ ५ ॥

स वै नो बूहि याज्ञवल्क्य । वागेवायतनम् । आकाशः प्रतिष्ठा । प्रज्ञेत्येनद्वपासीत । का प्रज्ञता याज्ञवल्क्य । वागेव सम्राडिति होवाच । वाचा वै सम्राडुवन्धुः प्रज्ञायते । ऋग्वेदो यजुर्वेदः साम-

<sup>&#</sup>x27;तत्र' तस्यां दिशि 'बधशङ्का 'शस्त्रादिहननिमित्ता शंका भवति । तदेतःसर्वं 'प्राणस्थैव सम्राट् कामाय ' तस्मात्प्राणः ' वै ' ' सम्राट् परमं ब्रह्म ' । एवमुपासितुः फलमाह-नैनं प्राण दति । ' एनं ' यथोक्तब्रह्मविदं प्राणदेवता ' न जहाति '। ' सर्वागि ' च ' भूतानि ' एनमुपासकं ' अभिक्षरान्त ' बलि-दानादिभिः संयोजयन्ति ॥ ३॥

य एवं विद्वान् एतत्प्राणदेवतारूपं त्रक्षोपास्ते स इहैव 'देवो भूत्वा ' आविर्भूतदेवभावो भूत्वा पुनः शरीर-पातोत्तरकालं ' देवान् अध्येति ' अपि। च्छति । विद्यानिष्क्रयार्थं प्रतिजज्ञे इत्याह-हस्त्युपभमिति । हस्ति-तुत्य ऋषमो यस्मिन् गोसहस्रे तदेवभूतं ' सहस्रं 'ददाभीति ' ह ' ' जनको वैदेह उवाच ' । एवमुक्तः ' सः' याज्ञवत्क्यः ' उवाच '। ' अनुनुशिष्य ' शिक्षामकृत्व। शिष्यं कृतार्थमकृत्वा शिष्याद्धनं ' नाहरेत ' इति 'मे पिता अमन्यत 'मन्यते स्म । ममापि अयमेवाभिप्राय इत्यर्थः । 'क एव 'कश्चिदेव 'ते ' तुभ्यं

<sup>&#</sup>x27; किमव्रवीदिति ' ॥ ४ ॥ एवं मुनिना पृष्टो राजा आह—अम्ब्रवीनमे जित्वा शैंछिन इति । ' जित्वा ' नामतः । शिक्षिनस्यापत्यं ' शैलिन: '। ' वाग्ये ब्रह्मेति '। वागभिमानिनी देवताऽग्निरित्यादि पूर्ववत्। ' अवदतः ' मूकस्य ॥ ९ ॥

स वे नो ब्रहीनि। 'वागेवायतनमाकाशः प्रतिष्टा'। एतद्वारदेवताऽख्यं मस 'प्रज्ञेत्युपासीत '। 'का

सम्ब्राइबन्धुः प्रज्ञायतऽऋग्वेद्यो यज्ञवेदुः सामवेदोऽथव्वाङ्गिरुसऽ इतिहासुः पुराणम्बिद्याऽउपनिषुदः रुळोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि व्वयाख्यानानि व्वाचेषु सम्ब्राद प्रज्ञायन्ते व्वाग्वै सम्ब्राद्परमम्ब्रह्म नैन-म्ब्राम्बहाति सुर्वाण्येनम्भूतान्यभिक्षरन्ति ॥ ६ ॥

देवो भूत्वा देवानुप्येति । युऽएवुम्बिद्धानेतुदुपुस्ते हुस्त्यूपभध्य सहस्र-न्ददामीति होवाच जनको व्वेदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति कुऽएव ते क्रिमन्त्रवीदिति ॥ ७॥

(त्य) अन्त्रवीनमें नुकर्कुन्विष्णुः। (श्व) चुक्षुन्वै न्त्रहोति यथा मात्मा-न्पित्मानाचार्ञ्वान्त्र्याच्या तहाष्णोऽन्त्रवीचक्षुन्वै न्त्रहोत्यपर्यतो हि किथ्र स्यादित्यन्त्रवीचु ते तस्यायतनम्प्रतिष्ठान्त मेऽन्त्रवीदित्येकपाहाऽ एतत्सम्ब्राद्धिति॥ ८॥

स वे नो ब्बूहि याज्ञवल्क्य । चुक्षुरेवायतनमाकाशः प्रातिष्ठा सत्यः

वेदोऽयर्वागिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्यारूपानानि व्यारूपानानि वाचैव सम्राट् प्रज्ञायन्ते । वाग्वै सम्राट् परमं ब्रह्म । नैनं वाग्जहाति । सर्वाण्येनं भूतान्य-भिक्षरन्ति ॥ ६ ॥

देवो भूत्वा देवानप्योति । य एवं विद्वानेतद्भुषास्ते । हम्त्यृषभं सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवलकयः । पिता मेऽमन्यत-नाननुष्ठीष्य हरेतोति । क एव ते किम-बवीदिति ॥ ७ ॥

अविश्मे बर्क्कर्वार्ष्णः । चक्कर्वे ब्रह्मेति । यथा मातृमान्यितृमानाचार्यवान् ब्रूयात् । तथा तदाष्णों ब्रब्भेति । चक्कर्वे ब्रह्मेति । अपस्यतो हि कि स्यादिति । अववीत्तु ते तस्यायतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽव्रवीदिति । एकपादा एतत्सम्राडिति ॥ ८ ॥

स वै नी बूहि याज्ञवरुक्य । चक्षुरेवायतनम् । आकाशः प्रतिष्ठा । सत्यमित्येनदुपासीत ।

प्रइतिति ' पृष्टो मुनिः वाग्देवतैव प्रज्ञता न ततो व्यतिरिक्ता इत्युक्त्वा तत्र हेतुमाह्—वाचा वै सम्नाडिति । ' वाचा वै ' वाग्देवतवैव ' बन्धुः प्रज्ञायते ' । अयमस्भाकं बन्धुरित्युक्ते प्रकर्षेण ज्ञायते सर्वेरिति शेषः । तथा ऋग्वेदादीनि व्याख्यानातानि भैत्रेयीत्राह्मणे उक्तार्थानि ' वाचैव ' ' प्रज्ञायन्ते ' अतः ' वाग्वे परमं ब्रह्म'॥६॥ "देवोभूत्वा '' इति व्याख्यातम् ॥ ७ ॥

अत्रवीन्मे वर्क्कुर्वाष्ट्रणं इति । वर्क्कुरिति नामतः वृष्णस्यापत्यं 'वाष्णीः ' तद्विष्ठात्री देवता आदित्यः । ' अपस्यतो हीति ' विशेषः ॥ ८ ॥

स वै न इति । तस्य ' चक्षुरेव ' चक्षुरिन्द्रियमेवायतनम् । सत्यमित्यादि ब्रह्मण उपनिषत् । चक्षुषः सत्यत्वं

मित्येन दुपासीत का सत्यता याज्ञवल्क्य चुक्षरेव सम्म्राडिति होवाच चुक्षपा वे सम्म्राद्पर्यन्तमाहुरद्दाक्षीरिति स्टब्साहाद्दाक्षमिति तत्सत्यम्भवति चुक्षुव्वे सम्ब्राद्परमम्ब्रह्म नैनञ्जक्षणिहाति सुर्वाण्येनम्भूतान्यभि-क्षरन्ति ॥ ९ ॥

देशो भूत्वा देवानुप्येति । युऽएनुम्बिद्धानेनुदुपुस्ते हस्त्यूषभथ् सहस्र-न्ददामीति होवाच जनको ब्वैदेहः सु होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽम-न्यत नानन्ति एय हरेतेति कऽएन ते किमन्त्रवीदिति ॥ १०॥

(त्यु) अञ्जवीनमे गईभीविपीतो भारद्वाजः । श्रोत्रम्वै ज्जहोति यथा मात्मान्पित्मानाचार्यवान्ब्यात्तथा तद्वारद्वाजोऽन्त्रवीच्छ्रोत्रम्वे न्त्रह्मेत्य-शुण्वतो हि किथ् स्यादित्यन्त्रवीच ते तस्यायतनम्प्रतिष्ठात्र मेऽन्त्रवी-दित्येकपाद्वाऽएत्त्सम्ब्राद्विति ॥ ११ ॥

स वै नो ब्बूहि याज्ञवल्क्य । श्रोत्रमेवायतनमाकागुः प्वतिष्ठाऽनन्तऽ इत्येन डुपासी त काऽनन्त्रता याज्ञवल्क्य डिश्ठा उएव सम्प्राङ्गित होवाच

का सत्यता याज्ञवल्कय । चक्षरेव सम्राज्ञिति होवाच । चक्षपा वै सम्राट् पश्यन्तमाहुः । अद्राक्षी-रिति । स आह । अद्राक्षमिति । तत्सत्यं भवाति । चक्षुर्वे सम्राद् परमं ब्रह्म । नैनं चक्षुर्जहाति । सर्वाण्येनं भूतान्याभिक्षरान्ति ॥ ९ ॥

देवो भूत्वा देवानप्येति । य एवं विद्वानेतद्धपास्ते । हस्त्पृषभं सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्कयः । पिता मेडमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति । क एव ते किम-बबीदिति॥ १०॥

अब्रवीन्मे गर्दभीविधीतो भारद्वाजः ।श्रोत्रं वै ब्रह्मेति । यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान् ब्र्यात् । तथा तत् भारद्वाजोऽबवीत् । श्रोत्रं वै बह्मेति । अशृष्वतो हि कि स्यादिति । अबवीत्तु ते तस्या-यतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽव्रवीदिति । एकपाद्वा एतत्सम्राडिति ॥ ११ ॥

स वै नो ब्रहि याज्ञवल्क्य । श्रोत्रमेवायतनम् । आकाशः प्रतिष्ठा । अनंत इत्येनदुवासीत ।

साधयति—चक्षुषा वे इति । हे सम्राट् ! 'बक्षुषा ' 'पश्यन्तं ' 'वे ' पुरुषं लोकाः ' आहुः '। त्वं हस्तिन-मद्राक्षीरिति । स चेदद्राक्षमित्याह । तदा तत्सत्यमेव भवतीति भावः ॥ ९ ॥

<sup>&</sup>quot; देवो भूत्वा " इति व्याख्यातप्रायमेव ॥ १० ॥

<sup>&#</sup>x27; गईभीविपीतः इति ' नागतः । ' भारद्राजः इति ' गोत्रतः । ' श्रोत्रं ' तद्भिमानिनी दिग्देवता ॥ ११॥

<sup>&#</sup>x27; श्रोत्रमेन ' श्रोत्रेन्द्रियमेवायतनम् । दिशः अनंतत्वं साधयति—तस्माद्धे इति । कश्चित्पुमान् ' यां कां च ' ३२७३

त्रशाहै सम्प्राद्याङ्काञ्च दिश्वद्गुच्छित नैवास्याऽ अन्तद्गुच्छत्यमन्ता हि िश्गः छोत्रएँ हि दिशः श्रोत्रम्ते सम्प्राट्परमम्ब्रह्म नैवएँ श्रोत्रञ्ज-हाति स्व्वीण्येनम्भूतान्यभिक्षरन्ति ॥ १२ ॥

देवो भूत्वा देवानुष्येति । युऽएनुम्बिद्धानेतुदुपास्ते हुस्त्यृषभथ् सहस्र-न्ददामीति होवाच जनको व्वैदेहः स होवाच याज्ञवल्मयः पिता मेऽम-न्यत नाननुशिष्य हुरेतेति कुऽएन ते किमन्त्रवीदिति ॥ १३॥

(त्य) अञ्जविनमे सत्यकामो जाबाद्यः । ( छो ) मनो वै ज्ञाह्येति यथा मातृमान्पितृमानाचार्य्यवान्त्र्याच्या तत्सत्यकामोऽज्जवीनमनो वै ज्जाह्ये-त्यमनसो हि किथ्र स्यादित्यञ्जवीच् ते तस्यायतनस्प्रतिष्ठाच्च मेऽज्जवी-दित्येकपाद्धाऽएतुत्सम्ब्राद्धिति ॥ १४ ॥

स **ये नो ब्ब्र्**हि <mark>याज्ञवल्क्य । मुनऽ</mark>पुवायुतनमाकाग्रः प्प्रतिष्ठाऽऽनन्द्<mark>र</mark> इत्येनदुपासीतु काऽऽनन्द्रता याज्ञवल्क्य मुनऽएवु सम्म्राडिति होवाच

कारनंतता याज्ञवल्क्य । दिश एव सम्राडिति होवाच । तस्माद्धे सम्राट् यां कां च दिशं गच्छित । नैवास्या अन्तं गच्छित । अनंता हि दिशः । श्रोत्रं हि दिशः । श्रोत्रं वे सम्राट् पर्सं अहा । नेनं श्रोत्रं जहाति । सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षर्गति ॥ १२ ॥

देवो भूत्वा देवानप्येति । य एवं विद्वानेतदुपास्ते। हस्त्यृपभं सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवलक्यः । पिता भेऽमन्यत-नाननुशिष्य हरेतेति । क एव ते किम-

व्यवीदिति ॥ १३ ॥

अन्नवीन्मे सत्यकामो जाबालः । मनो वै ब्रह्मेति । यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान् ब्रूयात् । तथा तत्सत्यकामोऽन्नवीत् । मनो वै ब्रह्मेति । अमनसो हि किं स्यादिति । अन्नवीत्तु ते तस्या-यतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽन्नवीदिति । एकपादा एतन् सम्राडिति ॥ १४ ॥

स में नो बूहि याज्ञवल्क्य । मन एवायतनम् । आकाशः प्रतिष्ठा । आनंद् इत्येनदुपासीत ।

प्राचीमुदीची वा ' दिशं गच्छति ' सोऽस्याः ' दिशोऽन्तं ' ' नैव गच्छति ' नैव प्राप्नोति । अतः, ' अनंता हि दिशः '। तथाऽपि श्रोत्रब्रह्मणः किमायातः भिस्यत आह -श्रोत्रं हि दिशः इति । दिग्मागो हि पार्थिवाधि-ष्ठानावच्छित्रः श्रोत्रमित्युच्यते । अतः तयोरेकत्वमित्युपपन्नम् । तस्मादिगानंत्यमेव श्रोत्रस्यानंत्यम् ॥ १२ ॥

<sup>&</sup>quot; देवो भूत्वा " इत्येतद्याख्यातम् ॥ १३ ॥

<sup>&#</sup>x27; सत्यकाम इति 'नामतः । जबाह्यया अपत्यं ' जाबालः '। 'मनो वै ब्रह्मेति '। तद्धिष्ठात्री चन्द्रो देवता ॥ १४ ॥

<sup>&#</sup>x27;मन एवायतनमिति 'करणोक्तिः । मनस आनंदत्वं साधयति—मनसा वे इति । हे 'सम्राट् ' ! ३१०४

मुनसा वै सम्ब्राट्स्त्रियमा धिहर्स्यति तुरुयाम् प्रतिह्नपः पुत्रो जायते सुड आनन्दो मुनो वै सम्ब्राट्परमम्ब्रह्म नैनम्मुनो जहाति सुर्व्वाण्येनम्भूतान्य-भिक्षरन्ति ॥ १५ ॥

देवो भूत्वा देवानुष्येति । युऽएव्मिव्हानेतदुपास्ते हस्त्यूपभथ् सहस्र-न्ददामीति होवाच जनको व्वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽम-न्यत नाननुशिष्य हरेतेति कृऽएव ते किमन्त्रवीदिति ॥ १६॥

(त्यु) अन्त्रवीनमे न्विद्रधः शाकल्यः। (ल्यो) हृद्यमेवे न्त्रह्मेति यथा मातृ-मान्पित्मानाचार्य्यवान्त्रयाच्या तच्छाकल्योऽन्त्रवीद्धदयम्बै न्त्रह्मेत्य-हृदयस्य हि कि ध्र स्यादित्यु ज्ववीत् ते तस्यायतनम्प्रतिष्ठान्त्र मेऽज्ववी-दित्येकपाद्वाऽएत्त्सम्ब्राद्विति ॥ १७॥

स ये नो ब्ब्रहि याज्ञवल्क्य । हृदयमेवायुतनमाकाशः प्रतिष्ठा स्थिति-रित्येनडुपासीत का स्थितिता याज्ञवल्क्य हृदयमेव सम्प्राडिति होवाच

का आनंदता याज्ञवल्क्य । मन एव सम्राडिति होवाच । मनसा वै सम्राट् स्त्रियमभिहर्यित । तस्यां प्रतिरूपः पुत्रो जायते । स आनंदः । मनो वै सम्राट् परमं ब्रह्म । नैनं मनो जहाति । सर्वा-ण्येनं भूतान्यभिक्षरंति ॥ १५॥

देवो भूत्वा देवानप्येति । य एवं विद्वानेतदुपास्ते । इस्त्यूषभं सहस्रं ददामि इति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः । पिता मेऽमन्यत-नाननुशिष्य हरेतेति । क एव ते किमब्रवीदिति ॥ १६ ॥

अब्रवीनमे विद्रम्धः शाकल्यः । हृद्यं वै ब्रह्मेति। यथा मातृमान्यितृमानाचार्यवान् ब्रूयात् । तथा तच्छाकल्योऽबवीत् । इद्यं वे ब्रह्मेति । अहृद्यस्य हि किं स्यादिति । अववीत्तु ते तस्या-यतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽज्ञवीत् इति । एकपादा एतत्सम्राडिति ॥ १० ॥

स वे नो ब्रहि याज्ञवल्क्य । हृद्यमेवायसनम् । आकाशः प्रतिष्ठा । स्थितिरित्येनद्वपासीत ।

<sup>&#</sup>x27;मनसा ' ' स्त्रियं ' ' अभिहर्यति ' अभिहर्यतिः कांतिकर्मनामस् पठितः । ' तस्यां ' स्त्रियां ' प्रतिरूपः ' पितृभावनाऽतुरूपः ' पुत्रो जायते '। 'सः ' पुत्रः आनंदहेतुत्वातु 'आनंदः'॥ १५॥

<sup>&</sup>quot; देवो भूत्वा "-इति न्याख्यातमेव ॥ १६ ॥

<sup>&#</sup>x27; विदग्धः ' नामतः । शकलस्यापत्यं 'शाकत्यः '। 'हृद्यं वै ब्रह्मेति '। हृद्याभिमानिनी देवता प्रजापतिरित्युच्यते ॥ १७ ॥

<sup>&#</sup>x27; हृद्यमेवायतनमिति ' आध्यात्मिकहृद्योक्तिः । हृद्यस्य स्थितितां साधयति-' हृद्यं वै सम्राट् सर्वेषां ३२७५

हुदयम्बै सम्बाद्सुर्विपाम्भूतानाम्प्रतिष्ठा हुदयेन हि सुर्वाणि भूतानि प्पतितिष्ठान्ति हुदयम्बै सम्ब्राट्परमम्ब्रह्म नैनथ् हुदयञ्जहाति सुर्वाण्येन-म्भूतान्यभिक्षरन्ति ॥ १८ ॥

देवो भूत्वा देवानुष्येति । युऽएवुम्बिद्धानेतदुप्रास्ते हुस्त्यृषभध् सहस्र-न्ददामीति होवाच जनको व्यैदेहः सु होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽम-न्यतः नानज्ञज्ञाष्य हुरेत्रेति ॥ १९ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे पश्चमप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीये प्रपाठकेऽष्टमं ब्राह्मणम् ॥ १४। (५) ३।८॥ (६) ३–१०॥

अथ हु जनको व्यैदेहः कूर्जीदुपायसुप्पेत्रुवाच । नुमस्ते याज्ञवरुष्यातु मा शाधीति सु होवाच यथा वे सम्झाण्महान्तमध्वानमेष्यन्त्रथम्या नावम्या समाददीतेवुसेवेताभिरूपनिष्ठद्भिः समाहितात्माऽस्येवम्वृन्दारकः ऽआढचः सुन्नधीतवेदऽउन्होपनिषत्कऽइतो व्यिमुच्युमानुः क गमिष्य-

का स्थितिता याज्ञवल्क्य । हृद्यमेव सम्चाडिति होवाच । हृद्यं वै सम्चाद् सर्वेषां भूतानां अतिष्ठा। हृद्येन हि सर्वाणि भूतानि प्रतितिष्ठंति । हृद्यं वे सम्चाद् परमं ब्रह्म । निनं हृद्यं जहाति । सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरंति ॥ १८ ॥

देवो भूत्वा देवानप्थेति । य एवं विद्वानेतद्धुषास्ते । इस्त्यृपभं सहस्रं ददामि इति होवाच जनको वदेहः । स होवाच याज्ञवलक्यः । पिता भेऽमन्यत-नाननुशिष्य हरेतेति ॥ १९ ॥

कुर्चवाह्मणम्।

अथ ह जनको वैदेहः कूर्चोद्धपावसर्पन्नवाच । नमस्ते याज्ञवरुक्य । अनु मा शाधीति । स होवाच । यथा वै सम्राट् महान्तमध्वानमेष्यन् रथं वा नावं वा समाददीत । एवमेव एताभि-

भूतानां प्रतिष्टेति '। 'हि 'यतः 'हृदयेन सर्वाणि भूतानि 'नामरूपकर्मोत्मकानि 'प्रतितिष्ठंति '। 'तस्मात् हृदयं परमं ब्रह्म '॥ १८ ॥

<sup>&</sup>quot; देवो भूत्वेति "-पूर्ववत् ॥ १९॥

इति श्रीह्मधीकेशब्रह्ममगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य प्रमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-ब्रह्ममगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यदिनशाखोपनिषद्बृहद्रारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयेऽध्याये दशमं घडाचार्यब्राह्मणसुदङ्कवांक्षणं वा

परिसमाप्तम् ॥ १४ (६) ३।१०॥

पूर्विस्मिन्घटा वार्यत्राह्मणं कानिचिदुपासनानि ज्ञानसाधनान्युक्तानि । इदानः तर्ज्ञेयस्य ब्रह्मणो जागरादिद्वारा ज्ञानार्थं कूर्चब्राह्मणमारम्यते—अथ ह जनको वैदेह इति । अथानंतरं ' ह ' किल ' जनको वैदेहः ' कूर्चान्

सीति नाहन्तुद्भगवन्वेद युत्र गमिष्यामीत्यथ ये तेऽहन्तुद्भश्यामि युत्र गमिष्यसीति ब्बवीत सगवानिति ॥ १ ॥

सु होवाच । ( चे ) इन्धो वै नामेषु योऽयुन्दक्षिणेऽक्षनपुरुषस्तम्बाऽ एतमिन्धर्थं सन्तमिन्द्रऽइत्याचक्षते परोऽक्षेणेव परोऽक्षिप्रयाऽइव हि देवाः प्रत्यक्षद्विषः ॥ २ ॥

रुपनिपद्भिः समाहितात्माऽसि । एवं वृन्दारक आढचः सन् अधीतवेद उक्तोपनिपत्कः इतो विमुच्यमानः क गमिष्यसीति । नाहं तत् भगवन् वेद । यत्र गमिष्णमीति । अथ वै ते अहं तत बक्ष्यामि । यत्र गमिष्यसीति । ब्रबीत भगवानिति ॥ १ ॥

स होवाच । इन्धो वै नामैपः । योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषः । तं वा एतमिन्धं सन्तमिन्द्र इत्याच-क्षते परोडक्षेणेव । परोडक्षिया इव हि देवाः मत्यक्षद्विषः ॥ २ ॥

दासनविशेषात् उत्थाय ' उप ' समीपं 'अवसर्पन्' तत्पादयोः पतिन्नत्पर्थः । उवाचोक्तवान् । हे ' याज्ञवह्वय ! ं ते ' तुभ्यं ' नमः ' नितः अस्त्विति शेषः । त्वं तु ' मा ' मां ' अनुशाधि ' शिक्षय । येन परमात्मज्ञानेन विना अहमकृतार्थ एव तत् ज्ञानं उपदिशेति भावः। इतिरान्दो वाक्यपरिसमाप्यर्थः। ममक्षवे द्वयं वाच्यं ज्ञानं तत्साधनं च । तत्र ज्ञानसाधनं राज्ञोऽस्तीति दृष्टांतपूर्वकं कथयतीत्याह्-स होवाचाट पः' एवं प्राधितो याज्ञवल्क्यः ' ह ' ' उवाच ' हे ' सम्राट् !' ' यथा वै ' लोके पुमान् महान्तं दीर्घमध्यानं मार्गं स्थलेन जलेन वा ' एष्यन् ' गमिष्यन् यथाक्रमं ' रथं वा ' ' नावं वा ' ' समाददीत ' सम्यक् प्रकारेण ृश्मिह्वीयात् । एव-मेताभिः " प्रियमित्येनदुपासीत " (श.प.चू.१४।२।१०।२) इत्याचुक्ताभिः ' उपानेषद्भिः ' ' समाहितातमा ' संयुक्तात्मा अत्यन्तसंस्कृतान्तः करणोऽसि । न केवलमुपनिषत्समाहितः । किंच 'एवं वृन्दारकः' पृञ्यः 'आढयः' र्इश्वरो न दरिद इत्यर्थ: । धनादिसम्पन्नोऽपि 'सन् ' 'अधीतवेद: ' अधीतो वेदो येन सोऽयमधीत-वेदः । आचार्येरुक्ता उपनिषदो यस्मै तुभ्यं स त्वं ' उक्तोपनिषत्कः '। एवं सर्वविभूतिसम्पन्नोऽपि सन् भय-मन्यस्य एवेति यावत्परं ब्रह्म न विदितम्, तावदकृतार्थ एवेति बोधयितं ज्ञानसाध्यां प्रणाङ्योपासन्परूसतां मुक्तिं पृच्छति-इतो निमुच्यमान इति । इतोऽस्मादेहात् ' निमुच्यमानः ' एतामिनीरयस्यानीयाभिरुपास-नाभिः समाहितोऽपि सन् 'क ' कस्मिन् 'गमिष्यसि 'किं वस्तु प्राप्यसि । इत्येत्रं पृष्टो राजा आह-नाहिमिति । हे 'भगवन् ! 'पूजावन् ! 'अहं ' तद्गंतव्यं वस्तु ' न वेद ' न जाने । ' यत्र ' 'गमिष्यामि ' यत्र गतः कृतार्थः । एवमुक्तो मुनिराह-अय वै तेऽहमिति । 'ते ' तुभ्यमहं तद्वस्तु 'वश्यामि ' कथयि-ध्यामि । 'यत्र गमिष्यसि 'यत्र गतः कृतार्थः स्याः इत्यर्थः । राजा आह-ब्रवीतः भगवानिति । मां ' भग-वान ' प्रसन्नः तर्हि ' त्रवीतु ' कथयतु इत्यर्थः ॥ १ ॥

रदानी वैश्वतेजसप्राज्ञानुवादेन वक्तव्यतया प्रतिज्ञातं तुरीयं ब्रह्म प्रतिपाद्यितुं आदौ वैश्वानराभिन्नं जाप्र-दमिमानिनं वैश्वं दर्शयति-स होवाचेन्धो वै नामेष इति । 'सः 'याज्ञवल्क्यः 'ह उवाच '। 'इन्द्वे ' दीयते जागरिते स्थूलार्थभोक्तलेन सदा स्फरणात् इतीन्धो नाम 'वै ' प्रसिद्ध एव । अदियांतर्गतः पुरुषश्च-अक्षुर्वे ब्रक्षेति पुरोक्तः । कोऽसाविन्धो नामेति अधिदैवतं पुरुषमुक्त्वा अध्यातमं तमाह योऽयमिति । 'योऽयं'

( प्रोऽथ ) अथैतद्वामेऽक्षणि पुरुषद्धपम् । ( मे ) पुषाऽस्य पुतनी व्विरादतयोरेषु सप्रस्तावो युर्षुषोऽन्तर्हद्यऽआकाशोऽयैनयोरेतदुत्रं युऽएषोऽन्तर्हदये छोहितिपण्डोऽथैनयोरेतृत्वातुरणं युदेतुदन्तर्हद्ये जाळकुमिनुयेनयोरेषा सृतिः सुती सञ्चरणी येपा हृदयादूष्ट्री नाड्योच-रति॥३॥

अथेतद्वामेऽक्षणि पुरुषरूपम् । एपाऽस्य पत्नी विराद् । तयोरेष संस्तावः । य एपोऽन्तर्हृदये आकाशः । अर्थनयोरेतदन्नम् । य एपोऽन्तर्हृदये लोहितापिँडः । अर्थनयोरेतत्पावरणम् । यदेतदंत-र्हृदये जालकमिव । अथैनयोरेपा सृतिः सती संचरणी । या एपा हृदयादृध्वी नाडचोच्चरति ॥ ३ ॥

एकस्यैव वैश्वानरस्योपासनार्थं प्रासंगिकं इन्द्रश्चेन्द्राणी चेति मिथुनं कल्पयति-अयैतद्वामेऽक्षणि पुरुष-रूपित्यादिना । प्रासंगिकध्यानार्थः अथशब्दः । 'अथ' एतदेवोक्तं पुरुषरूपं ' वामे अक्षणि ' अक्षिगतं सत अस्यैवोक्तत्य इंद्रस्य मोक्तुर्वैश्वानरस्य ' एषा विराट् परनी ' मोग्यस्वात् । तथा च यदेतन्मिथुनं जागरिते विश्वशब्दवःच्यं तदेवैकं स्वाने तैजसशब्दवाच्यमिति अर्थादुक्तमेव । अत एव अस्य स्वानावस्थस्य मिथुनस्थान-माह-तयोरेष इति । तयोरिन्द्रेन्द्राण्योः स्वप्नावस्थामापन्नयोः ' एव संस्तावः '। संभूय यत्रान्योऽन्यं संस्तवं कुर्वाते सः ' संस्तवः '। कोऽसौ ? 'य एषः 'प्रसिद्धः ' अन्तर्हृदये ' हृदयस्य मांसर्पिडस्यां-तर्मध्ये ' आकाशः ' सुधिरः । स इत्यर्थः । ' अथ ' एनयोहक्तावस्थयोरिन्द्रेन्द्राण्योः एतद्रक्ष्यमाणमन्नं भोज्य-स्थितिहेर्नुः । किं तत् ? ' य एषः ' 'अन्तर्हृद्ये ' ' लेहितर्षिडः ' इति । प्रथमं तावत् जग्धमनं तेषा विपरिणमते । तत्र यत् स्थूलं तद्धो गच्छति । यदन्यत्सूक्ष्मं तत्पुनरप्निना पच्यमानं द्वेधा विपरिणमते । तयोर्भध्ये यो मध्यमो रसः । स पांचभौतिकशर्रारमुपचिनोति । यः पुनरणिष्टो रसः । 'स एषः ' छोहित एव पिडः ' लोहितर्पिडः '। ननु-लोके भुक्तवतोः स्वपतोश्च 'प्रावरणं ' दृष्टम् । तथा अनयोरपि प्रावरणेन भवितव्यम्। किं तत् इत्यपेक्षायामाह-अथैनयोरेतत्प्रावरणमिति । 'अथ ' भोगस्वपनानन्तरं ' एनयोः ' पूर्वोक्तयोः ' एतत्प्रावरणं ' 'यदेतत् ' ' अंतर्हृदये जालकमिव ' अनेकनाडीच्छिद्रबहुलत्वात् जालकवत्प्रतिभासमानमित्यर्थः । इदानी तयोः स्वप्नात् जागारितगमनमार्गमाह-अथैनयोरेषा स्रतिरिति । ' अय ' स्वापानन्तरं जाप्रत्स्थानमाजि गमिषतोरेनयोर्देपत्योरेषा 'सती' शोमना 'सृतिः' मार्गः ' संचरणी ' संचरतः स्वप्राजागरितमनयेति संचरणी । का सा ? 'या एषा ' 'हृदयात् ' हृदयदेशात् ' ऊर्ध्वा ' अभिमुखा सती ' नाड्या उच्चरति ' उद्गच्छति । सा सृतिरित्यर्थः ॥ ३ ॥

<sup>&#</sup>x27; दक्षिणेऽञ्जन् ' अक्षाणि पुरुषोऽध्यात्मरूपमापनाः । ' तं वै एतं ' पुरुषं दीप्तिगुणावादस्य ' इन्धः ' इति प्रत्यक्षनाम । तमिन्धं सन्तमिन्द्र इति परोऽक्षेणेव 'इन्द्र इत्याचक्षते '। इवशन्दोऽवधारणार्थः । परोऽक्षेणेव कथयन्तीत्यर्थः । कुतः १ ' हि ' यस्मात् ' देवाः परोऽञ्चित्रया इव ' परोऽञ्चनामप्रहणित्रया एव । अपि च-प्रत्यक्षनामग्रहणं द्विषन्तीति 'प्रत्यक्षद्विषः '॥ २॥

ता बाडअस्यैताः। (०) हिता द्याम नाड्यो यथा केशः सहस्रधा भिन्न ऽएताभिन्नी ऽएतुमास्वदास्रवति तुस्मादेषु प्रतिविक्ताहारतरऽइव भवत्यरुमाच्छारीरादातमुनः ॥ ४ ॥

( स्तु ) तुस्य वाऽएतस्य पुरुषस्य । प्याची दिक्याञ्चः प्राणा दक्षिणा दिग्दक्षिणाः प्राणाः प्रतीची दिक्पत्युञ्चः प्राणाऽचुदीची दिग्रदञ्चः प्पाणाऽअर्धा दिग्रध्वीः प्पाणाऽअवाची दिग्रवाञ्चः प्पाणाः सुर्वा दिशः सर्वे प्राणाः॥ ५॥

ता वा अस्पैता हिता नाम नाडचः । यथा केशः सहस्रधा भिन्नः । एताभिर्वा एतमास्त्रवत आस्त्रवति । तस्मादेष प्रविविक्ताहारतर इव भवत्यस्माच्छरीरादात्मनः ॥ ४ ॥

तस्य वा एतस्य पुरुषस्य । प्राची दिक् प्रांचः प्राणाः । दक्षिणा दिक् दक्षिणाः प्राणाः । प्रतीची दिक् प्रत्यंचः प्राणाः । उदीची दिक् उदंचः प्राणाः । अर्धा दिक् अर्धाः प्राणाः । अवाची दिक् अवांचः प्राणाः । सर्वा दिशः सर्वे प्राणाः ॥ ५ ॥

इदानीं वैश्वतैजसयोः अन्नविवेकः भोक्तश्च सूक्ष्मता इत्येतत्प्रदर्शनार्थं इन्द्रियाश्रितानां नाडवंतराणां परिमाणं सदृष्टांतमाह—ता वा अस्येता हिता इति । 'यथा ' लोके एकः ' केशः ' ' सहस्रधा भिनः ' अव्यन्तं सक्ष्मो भवति । एवं सक्ष्माः ' अस्य ' पुरुषस्य देहसम्बन्धिन्यः ' एताः ' स्वप्नात् जाप्रद्गमनादिज्यवहारहेतुभूताः ' नाडवः ' शिराः ' हिता नाम ' हिता इत्येवं नाम्ना ख्याताः अन्तर्हृदये प्रतिष्ठिताः सन्तीति शेषः । हृदयाच विरूढास्ताः सर्वत्र कदम्बकेसरवत् युगपत् स्थानिवशेषेषु प्रस्ताः सत्यो व्यवस्थिता इत्यर्थः । उक्त-नाडीनामुपयोगक्यमपूर्वकं ंसूक्ष्मतमत्वकथनप्रयोजनमाह -एताभिर्वा एतमास्त्रवादिति । एताभिनोडीभिरत्यन्त-सुक्ष्माभिर्वे एव ' एतं ' देहं आसवद्गन्छत् शरीरं ज्याप्नुवत् पूर्वोक्तं सुक्ष्मतरमत्रं कर्नृ ' आसवित ' करणांत:-करणक्षेत्रज्ञानदेवतारूपान् व्याप्नोतीत्यर्थः । यदर्थमेतासां सूक्ष्मतमत्वमुक्तं तत्प्रयोजनमाह्-तस्मादेष प्रविविक्ताहारतर इवेति । यस्मान्नाडयाश्रितं सूक्ष्ममन्नं देवताद्वारा भुंजानः सन् अयं रिंगात्मा करणदेवताः करणानि अन्तःकरणं च लिंगाख्यं प्रीणयति । राजस्थानीयेन चिदातमना अनिधिष्ठतानां भोगे स्वातन्त्रया-भावात् । तस्मात् ९ष तैजसः ' प्रविविक्ताहारतरः ' अतिरायेन प्रविविक्ताहारः प्रविविक्ताहारतर इति विष्रहः । कस्मात्प्रविविक्ताहारतरत्वभित्यत आह्-अस्माच्छारीरादात्मन इति । 'शारीरात् 'स्थूलशरीरोपाधेः विधानरात्मनः सकाशादिति यावत् । तस्य हि मूत्रपुरीषादिस्यूलाऐश्चया पिडोपचयकरणमय्यनं प्रविविक्तमेव लिंग-स्यितिकरं त्वनं ततोऽपि सुक्ष्मतरम् । इवशब्द उपमार्थः । तथा च-यथा प्रविविक्ताहारो वैश्वः। तथा अयं तैजसो न प्रविविक्ताहार एव । किं तु प्रविविक्ताहारतरः इति योजना ॥ ४ ॥

वैश्वतैजसयोरेव श्रत्या साक्षानिर्दिष्टत्वात् तैजसप्राज्ञद्वारा तुरीयत्रह्मात्मनिलयः साक्षादेव निर्देष्टव्य इत्यभिप्रेत्य तुरीये लीनस्य तैजसस्य लयात्प्रागवस्थायां परिच्छेदहेतुभूता ये अध्यात्मप्राणाः तेषां लयानंतरं संवृत्तावस्थोप-न्यासन्याजेन तैजसस्य प्राज्ञद्वारा तुरीये लयं दर्शयति-तस्य वा एतस्य पुरुषस्य प्राची दिक् पांचः प्राणा सुऽएष नेति नेत्यातमा । (तमाऽग्यः) अग्यह्यो न हि ग्यह्यतेऽशीव्यो न हि शाब्यतेऽसङ्गोऽसितो न सज्यते न व्वयथतेऽभयम्ये जनक प्याप्तो । इसीति होवाच आज्ञवल्कयः स होवाच जनको व्येदेहो नमस्ते याज्ञवल्क्याभयन्त्या गच्छताद्यो नो भगवद्यभयम्येदयसऽइमे व्यिदेहाऽअयमह-मस्मीति ॥ ६॥

इति चतुर्दशं काण्डं पञ्चमप्रपाठकं बृहदारण्यकोपनिपदि तृतीये प्रपाठकं नवमं त्राह्मणम् ॥ १४ । (५ ) ३।९॥ (६) ३–११॥

इति पष्टोऽध्यायः पञ्चमः प्रपाठकश्च समाप्तः ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयोऽध्यायः तृतीयः प्रपाठकश्च समाप्तः॥ प्रपाठककण्डिकासंख्या॥ १०७॥ अध्यायकण्डिकासंख्या॥ १३३॥

स एप नेति नेत्यात्मा । अगृह्यो न हि गृह्यते । अशीर्यो न हि शीर्यते । असंगोऽसितो न सज्यते न ज्यथते । अभयं वै जनक प्राप्तोऽसि इति होवाच याज्ञवल्क्यः । स होदाच जनको वैदेहः । नमस्ते याज्ञवल्क्य । अभयं त्वा गच्छतात् । यो नो भगवन्नभयं वेद्यसे । इमे विदेहाः । अयमहमस्मीति ॥ ६॥

इति । स एष हृदयभूतस्तैजसः सूक्ष्मभूतेन प्राणेन विधियमाणः प्राण एव भविति । ' तस्य वै एतस्य पुरुषस्य ' विदुषः क्रमेण वैश्वानरात् तैजसं प्रातस्य तस्य अकार्यकारणाखण्डनुरीयपदाविष्टस्य तजसस्य ये 'प्रांचः ' प्राणांचेतीति प्रांचः ' प्राणाः ' नासाद्वारा अग्रतः संचरंतः प्राची दिगेव संवृत्ताः अध्यात्मादिपरिच्छित्ताः प्राणाः सर्वोसु दिश्च स्थिताः विदुषस्तुरीयपदप्रातस्य परिच्छेदहेतुनाशात् तस्मिन्नेकीभूताः संतः तचिद्द्भ्मात्रराष्ट्राः प्राणः यस्यक्ष्मात्रे लीना इत्यर्थः । एवं 'दक्षिणा दिग्दक्षिणाः प्राणः ' इत्यादि व्याख्येयम् । तथा च-उपाधिभूतानां लयं दर्शयन्ती श्रुतिः खपरहितस्याप्यात्मनो लयं कारणात्मनि दर्शिवतीति भावः ॥ ५ ॥

एवं सर्वोपसंहारं कृत्वा अवस्थितस्य पुरुषस्य विदुषः किं स्वरूपित्यपेक्षायां अविद्यात्त्कार्यभावाभावसाक्षि-त्वेन तिहुळ्क्षणं निष्प्रपंचं स्वरूपिति दर्शयित-स एप नेति नेत्यात्मेत्य।दिना न त्यथते इत्यन्तेन । व्याख्यातार्थं वाक्यम् । इदानीं यत् प्रत्यगात्मस्वरूपज्ञापनार्थं ब्राह्मणद्वयात्मको प्रत्य उपिदृष्टः । तस्य ज्ञानस्या-परोक्षानुभवरूपस्य फळमाह—अभयं वा इति । हे 'जनक'! त्वं 'अभयं 'जन्ममरणादिनिमित्तभयाभावं 'वे ' निश्चयेन 'प्राप्तोऽसि '। नातः परं तव शोकः । 'इति ह ' 'याज्ञवरुक्यः ' उवाचोक्तवान् । एतावता '' अथ वे तेऽहं तद्वस्यामीति '' यत्प्रतिज्ञातं तदुपदिष्टम् । इदानीं शिष्यं कृतार्थमकृत्वा ततो दक्षिणा न प्राह्मा इति मुनिमतं समरन् राजा दक्षिणां दित्सुः ममानुभवपर्यन्तं ज्ञानं कृतार्थताहेतुभूतं जातं इति ज्ञापितवानित्याह श्रुतिः— स होवाच जनको वेदेहो नमस्ते याज्ञवरूक्योति । 'सः जनक उवाच '। हे 'याज्ञवरुक्य' ! साक्षा- दात्मानमेव दत्तवते 'ते 'तुभ्यं किमहं विद्यानिष्क्रयाय दास्ये । तस्मातुभ्यं 'नमः 'नमस्कारः अस्तु । स्वात्मनि संपत्नं ज्ञानं ज्ञापयित्वा गवादीनां दक्षिणानां एतज्ज्ञानाननुरूपत्वमिभ्रेस दक्षिणांतरं निवेदयित—अभयं त्वा गच्छतायो नो भगवन्नभयमिति । हे 'भगवन् !'यस्वं नोऽस्मान् 'अभयं 'श्रह्म 'वेदयसे 'ज्ञाप्यसि अज्ञानव्यवधानापनयनेन प्रापितवानसीति यावत् । तं 'त्वा 'त्वामपि 'अभयं ' 'गच्छतात् ' गच्छतु । 'इमे विदेहाः 'तव यथेष्टं भोगाय संतु । अयं चाहं तव दासभावे स्थितोऽस्मि । यथेष्टं मां राज्यं च प्रपद्यस्विति वाक्यार्थः । इदं दक्षिणादानं व्यवहारदृष्टमवष्टभ्योक्तम् । तन्वतस्तु नास्येव दक्षिणेति राज्ञोऽभिप्रायः । अद्वितीयन्त्रह्मात्मेव्यमनुभवतः स्वात्मातिरिक्तस्य वस्तुनः अभावात् । तदुक्तं—" अहं ममेस्यविद्याधीः सहेतुर्नाशिता यदा । पूर्णात्मनि तदा दृष्टे कः कस्मै किंच दित्सति " इति ॥ ६ ॥

इति श्रीदृषीकेशमसमगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिमाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवम्रह्म-भगवतः ऋतौ माध्यंदिनीयशतपथमासणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्गृहदारण्यकटीकायां वासुदेव-प्रकाशिकायां तृतीयेऽध्याये एकादशं कूर्बमासणं परिसमासम् ॥ १४ (१) ६–११ ॥

तृतीयोऽध्यायश्च समाप्तः ॥ १४ ( बृ. उ. ) ३ ॥



## अथ चतुर्दशे काण्डे षष्टे प्रपाठके बृहदारण्यकीपनिषदि चतुर्थप्रपाठके च प्रथमं ब्राह्मणम् ।

आदितः सप्तमेऽध्याये बृ॰ आ॰ चतुर्थेऽध्याये च प्रथमं ब्राह्मणम् ।

जनकुॐ इ व्वैदेहं खाज्ञवल्क्यो जगाम । सु मेने न व्यदिष्यऽइत्यथ ह युज्जनकुश्च व्वैदेहो खाज्ञवल्क्यश्चामिहोत्रे समूदतुरुत्तरमे ह खाज्ञवल्क्यो व्यरन्ददो सु ह कामप्रभ्रमेव व्यव्ये तुॐ हारमे ददी तुॐ ह सम्ब्राडेव पूर्व्वः पप्पच्छ ॥ १ ॥

## ज्योतिर्वाह्मणम् ।

जनकं ह वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम । स मेने । न विदिष्य इति । अथ ह यज्जनकश्च वैदेहो याज्ञवल्क्यश्चाग्निहोत्रे समूद्तुः । तस्मे ह याज्ञवल्क्यो वरं ददो । स ह कामप्रश्नमेव वन्ने । तं हास्मे ददी । तं ह सम्राडेव पूर्वः पप्रच्छ ॥ १॥

मधुकाण्डे तावत् बुद्धयनुप्रविष्ट ईश्वरः अविद्यया अकृत्स्रत्वमापन इति " तन पश्यंत्यकृत्स्रोः हि सः " ( श. प. बृ. १४ । १ । २ । १६ ) इत्यादिनोक्तम् । पुनस्तर्धवाविद्यानिरासेन स्वरूपावस्थानं चागमप्राधा-म्येन निर्द्धारितम् । एवं मयुकाण्डे निरूपित आत्मा यत्साक्षाद्परोक्षादित्यादिलक्षणो जल्पन्यायमवलंब्य अखंड-प्रत्यक्त्वेन निरूपितः । तस्यैव वादन्यायेन स्वरूपनिर्णयाय वागादिदेवतासु त्रहादृष्टिद्वारा " इन्ह्यो हु वै " (श.प.बृ. १४।२।११।२) इत्यादिना जागराच अस्य विधादिप्रदर्शनेन तुरीयं ''नेति नेति'' इत्यादिल आणं ब्रह्मात्मतः व-मुपदिष्टम् । इदानी पूर्वोक्ता जागराचवस्था अनुस्त्य महता तर्केण अनेकविप्रतिपत्तिनिरासद्वारेण देहादिव्यति-रिक्तशुद्धस्वयंप्रकाशानितशयानन्दस्वभावलञ्जणं पूर्वोक्तभेवात्मानं अधिगमिषतुं ज्योतिर्वाहाणमारभ्यते जनकं ह **बैदेहं याज्ञवरूक्यो जगामे**ति । विद्याप्रहुणे शिष्यस्य श्रद्धातिलञ्जूणाचारविधिप्रकाशनार्था ब्रह्मविद्यास्तुत्पर्था च इयमाख्याथिका । ऐतिह्यचोतको हराब्दः । ' जनकं वैदेहं ' प्रति 'याज्ञबल्कयः ' योगक्षेमार्थं ' जंगाम ' गतवान् । 'सः ' गच्छन् याज्ञवल्क्यो राज्ञे अहं र्किचिदिष 'न विदेष्ये इति मेने ' विचारयामास । यद्वा-• सम् एनेन 'इति छेदः । तया च ' एनेन ' राज्ञा अहं 'संविद्ष्पे' इत्यिभप्रायवान् ' वैदेहं जनकं ' जगामे-ध्ययेः । ननु-' न वदिष्ये ' इति संकल्पेऽपि राजकृतेषु प्रश्नेषु उत्तरदानेन मुनेः स्वप्रतिज्ञाहानौ को हेतुरिति अपेक्षायां संबद्भिष्य इति च व्याख्याया वरदानमेव हेतुरिति कथितुं कर्मकाण्डवृत्तामाख्याविकामाह-अथ ह यज्ञनकश्च वैदंह इत्यादिना । 'ह' किल यदात्र कर्मकाण्डे ( श.प. ११।६।२।१० ) 'वैदेहो जनकः' ' याज्ञ-**बरु**क्पश्च ' परस्परं 'अग्निहोत्रे' निमित्ते 'समृदतुः' सम्बादं कृतवन्तौ । तत्र जनकस्याग्निहोत्रविषयं विज्ञानं विशब्ध मुपलम्य परितृष्टो याज्ञवल्क्यः 'तर्म' जनकाय किल ' वरं ददौ ' वरं वृणीष्वेत्युक्तवानित्यर्थः । ' सः ' जनकः ' हु ' किल, ' कामप्रश्रमेव ' इच्छाप्रश्रमेव 'वन्ने' वरं दृतवान् । 'तं ' च वरं याज्ञवल्क्यः ' हु ' ' अस्मे 'राज्ञे

<u> याज्ञवरुक्य क्रिञ्ज्योतिरयम्पुरुषऽइति । (त्या) आदित्युज्योतिः सम्म्रा</u> डिति होवाचादित्येंनैवायञ्ज्योतिषाऽऽस्ते पुल्ययते कुम्मं कुहते व्विपुरुर्थे-तीत्येवमेवैत्याज्ञवल्क्य ॥ २ ॥

( रुक्या ) अस्तमितऽआदित्ये याज्ञवरुक्य । क्रिञ्ज्योतिरेवायम्पुरुषऽ इति चन्द्रज्योतिः सम्ब्राडिति होवाच चन्द्रंणैवायञ्ज्योतिषाऽऽस्ते पुल्य-यते कुम्म कुरूते व्विपुर्स्वेतीत्ये वुमुवैत्याज्ञवल्क्य ॥ ३॥

याज्ञवल्क्य किंज्योतिरयं पुरुष इति । आदित्यज्योतिः सम्राद् इति होवाच । आदित्ये-नैवायं ज्योतिपाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विषयेतीति । एवमेवैतद्याज्ञवल्क्य ॥ २ ॥

अस्तमित आदित्ये याज्ञवल्क्य किंज्योतिरेवायं पुरुष इति । चन्द्रज्योतिः सम्राट्ट इति होबाच । चन्द्रेणैवायं ज्योतिपाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपर्येतीति । एवमेवैतद्याज्ञवल्क्य ॥ ३ ॥

'ददौ 'दत्तवान् । एवं प्राप्तवरो राजा किं ऋतवानित्याह—तं ह सम्राडेवेति । 'पूर्वः ' इत्यत्र लिंगमविव-क्षितम् । 'न वदिष्ये ' इत्यागतं तृष्णीम्भूतं 'तं सम्प्राडेव ' 'पूर्वः 'पूर्वं 'पप्रच्छ ' लब्धवरत्वात्पृष्टवा-निति भावः ॥ १ ॥

र्कि पप्रच्छेत्यपेक्षायां प्रत्यगात्मचैतन्यस्वरूपं जिज्ञासमानः कार्यकरणसंघातात्मा पुरुषो ज्योतिर्निर्वर्त्यमासन-गमनादिकार्यं स्वाभिनेनेव ज्योतिषा अनुगृहीतो निर्वर्तयति, किं वा-स्वन्यतिरिक्तेनेति सन्दिहानः प्रच्छति-याज्ञवरूक्य किंज्योतिरयं पुरुष इतीति । हे ' याज्ञवरूक्य ! ' अयं पुरुषः ' कार्यकरणसंघातरूपः शिर:पाण्यादिमान् पिण्डः ' किंज्योतिः ' किंज्योतिरस्य विद्यते स किंज्योतिः । येन ज्योतिषा अनुगृहीतोsयमासनादिन्यवहारं करोति इति पप्रच्छ इत्यर्थः। तर्लिक देहादि तद्व्यतिरिक्तं वा इति प्रप्रुरमिप्रायज्ञो मुनिः अयं हि राजा व्यतिरिक्तं ज्योतिरेव पृच्छति इति तथाविधमेव इत्ररसर्वज्योतीरहितस्वप्रायवस्थायां विविक्तत्या बोधियतुकामो जागरिते तावत् दृष्टांतभूतानि आदित्यादीनि वागन्तानि ज्योतीिष उपन्यस्यतीति दृर्शयति-आदित्यज्योतिः सम्राडिति होवाचेत्यादिना । आदित्यो ज्योतिर्यस्यासावादित्यज्योतिः पुरुष इति होवाचेत्यर्थः । तदेवोपपादयति-आदित्येनैवायं ज्योतिपाऽऽस्ते इति । ' आदित्येनैव ' चक्षुषोऽनुप्राहकेण देहकरणायतिरिक्तेनैवायं प्राकृतः 'पुरुष आस्ते ' उपविशति 'पुल्ययते 'पूर्वेति गुन्छतीति यावत । " उप-सर्गस्यायती " (पा.सू. ८।२।१९) इति परे रस्य लत्वम् । गत्वा क्षेत्रमरण्यं वा तत्र ' कर्म कुरुते ' पश्चाद्विपर्वेति भयो निवर्तते इत्यर्थः । संघातादिव्यतिरिक्तमेव ज्योतिरासनादिकारणमित्युक्तं राजा अंगीकरोति-एवमेवैतद्या-जबल्क्येति ॥ २ ॥

यद्यपि एकेनैवादित्यपर्यायेण व्याप्तिप्रहसंभवः । तथाऽपि बहवो दृष्टांताः व्याप्तिं द्रढयन्ति, इति मत्वा प्रश्न-प्रतिवचनाभ्यां ज्योतिःपर्यायान्तराणि दर्शयति-अस्तीमत आदित्य इत्यादिकण्डिकाचतुष्टयेन " कतम आत्मा" इत्यतः प्राक्तनेन । पदविशेषोऽत्र व्याख्यायते - किंज्योतिरेवायं पुरुष इति । प्रश्नं ददौकर्तुं सर्वत्र एवकारः । चन्द्रो ज्योतिरस्य स चन्द्रच्योतिः ॥ ६ ॥

( ल्क्या ) अस्तमितऽआदित्ये याज्ञवल्क्य । चन्द्रमस्यस्तमिते क्रिञ्ज्यो-तिरेवायम्पुरुषऽडत्यग्रिज्योतिः सम्ब्राडिति होवाचाग्रिनैवायञ्ज्योतिषा-ऽऽस्ते पुल्ययते कुम्मे कुरुते व्विपुर्ध्येतीत्येवमेवैतुद्याज्ञवल्क्य ॥ ४ ॥

(ल्क्या) अस्तिमतऽआदित्ये याज्ञवल्क्य । चन्द्रमस्यस्तिमिते ग्रान्तेऽग्री किञ्च्योतिरेवायम्पुरुषऽइति व्वाग्च्योतिः सम्प्राडिति होवाच व्वाचैवायञ्च्योतिषाऽऽस्ते पुल्ययते कुम्मे कुरुते व्विपुर्व्येतीति तस्माहे सम्प्राडिपि यत्र स्वः पाणिर्छ व्विनिर्जायतेऽथ यत्र व्वागुज्ञरत्युपैव तत्र न्येतीत्येवमुवैत्याज्ञवल्क्य॥ ६॥

अस्तमित आदित्ये याज्ञवल्क्य चंद्रमस्यस्तमिते किंज्योतिरेवायं पुंरुष इति । अग्निज्योतिः सम्राट् इति होवाच । अग्निनैवायं ज्योतिपाऽऽस्ते पल्ययते कर्म क्रुरुते विपर्येतीति । एवमेवैत-चाज्ञवल्क्य ॥ ४ ॥

अस्तमित आदित्ये याज्ञवल्क्य चंद्रमस्यस्तमिते शांतेऽग्नौ किंज्योतिरेवायं पुरुष इति । वाग्ज्योतिः सम्राद् इति होवाच । वाचैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपर्येतीति । तस्माद्धै सम्राडिष यत्र स्वः पाणिर्न विनिर्ज्ञायते ; अथ यत्र वागुच्चरति ; उपैव तत्र न्येतीति । एव-मेवैतद्याज्ञवल्क्य ॥ ५ ॥

एवं अग्निज्योंतिरस्य सः ' अग्निज्योतिः ' इत्येवं सर्वत्र बोद्धव्यम् । अग्निनैवायभित्येतत् प्रभावन्मण्यादीना-मप्युपलक्षणम् । ततोऽपि पुरुषप्रवृत्तिदर्शनादित्यर्थः ॥ ४ ॥

वाचैवायमित्यत्र वाक्पदेन शब्दः परिगृह्यते, नेन्द्रियम् । तिसमन् शब्दाख्ये विषये श्रोत्रसंबद्धेऽप्यासनादिज्योतिःकार्यदर्शनात् । ननु—शब्दस्यादिस्यवत् ज्योतिष्ट्वस्याप्रसिद्धेः कथं १ तस्य ज्योतिष्ट्वेनासनादिकार्यहेतुतिति चेत्; उच्यते । प्रथमं तावत् श्रोत्रसंबद्धे शब्दाख्ये विषये श्रोत्रेन्दियं दीय्यते । दीते च तिसमन् मनिस्
विवेक उपजायते । तेन च मनसा पुरुषो बाह्यां चेष्टां प्रतिपद्यते । "मनसा ह्येव पश्यित मनसा श्रुणोति "—
( श.प.वृ.१।६।८) इति श्रुतेः । इत्यतत्सर्वमिभिप्रत्याह—तस्माद्धे सम्राडिप यत्र स्वः पाणिरिति । यस्मात्
शब्दाख्यया वाचा ज्योतिषा अयं व्यवहरति । तस्मात्प्रसिद्धं वाचो ज्योतिष्ट्वम् । कथं १ यत्र ' यस्मिन् काले
प्रावृड्र्राज्यादौ 'स्वः 'स्वकीयोऽपि पाणिर्हस्तः 'न विनिर्ज्ञायते ' विस्पष्टं न दश्यते । अथ तिस्मन् काले
बाह्यज्योतिषः अभावेन सर्वचेष्टानिरोवे प्राप्ते 'यत्र ' यस्मन्प्रदेशे 'वागुचरित ' कश्चित् श्चा मषित गर्दभो वा
रौति । तेन शब्देन ज्योतिषा 'तत्र ' तिस्मन्प्रदेशे ' उपम्च्छत्येव सिन्निहितो भविति । मार्गं गृहं
वा प्रतिपद्यत इति यावत् । एतद्वाज्योतिर्प्रहणं गन्धादेरप्युपलक्षणम् । परं तेषामपि शब्दवत्प्रवृत्तिहेतुत्वात्
इति भावः ॥ ९ ॥

( ल्क्या ) अस्तमितऽअ।दित्ये याज्ञवल्क्य । चन्द्रमस्यस्तमिते शान्ते-Sम्री ज्ञान्त्रायाम्याचि क्रिअन्योतिरेवायम्युक्षपऽद्यत्यात्मुन्योतिः सम्म्रा-द्धिति होवाचात्मुनैवायभ्ज्योतिषाऽऽस्ते पुरुषयते कुम्म कुरुते व्विपुर्ध्ये-तीति ॥ ६ ॥ जतम् ७४०० ॥

कतमुऽआत्मेति । योऽयम्बिज्ञानमुयः पुरुषः प्राणेषु ह्यन्तुज्ज्योतिः स समानः सुञ्जुशौ ठीकौ सुअरति ध्यायतीव छेखायतीव सुधीः स्युप्रो भूत्वेमुं लोकमुतिकामति॥ ७॥

अस्त्रागत आदित्ये याज्ञवल्क्य चंद्रमस्यस्त्रामते ज्ञांतेऽग्नी ज्ञांतायां वाचि किंज्योतिरेवायं पुरुष इति । आत्मज्योतिः सम्राट इति होवाच । आत्मनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म क्रुरुते विपर्येतीति ॥ ६ ॥

कतम आत्मेति । योऽयं विज्ञानमयः पुरुषः प्राणेषु हृद्यंतज्ञ्योंतिः । स समानः सन्तुभौ लोकौ संचरित । ध्यायतीव लेलायतीव । सधीः स्वमो भूत्वा इमं लोकमतिकामित ॥ ७ ॥

एतावता यो न्यवहारः स न्यवहर्तृदेहेन्द्रियाद्यतिरिक्तज्योतिःसाध्यः । यथा आदित्यादिसाध्यो जाप्रदुन्यव-हारः, इति व्याप्तिः सिद्धा । एवं सिद्धायां व्याप्तौ स्वप्तसुत्रुप्योरपि वन्धुसंगमवियोगदेशांतरगमनादेः उत्थानस्य च ज्योति:कार्यस्य दर्शनाद्भवितव्यं तत्राप्यतिरिक्तेन केनचित् ज्योतिषा, इस्यनुमानतो ज्योतिर्मात्रे सिद्धे उप-न्यस्तानां उयोतिषां तत्र योग्यानुपलव्धित्राधितत्वात् केन उयोतिषा तदा असौ व्यवहारं करोतीति तद्विशेषं राजा प्रच्छतीति दर्शयति-अस्तमित आदित्य इत्यादिना । उत्तरमाह-आत्मज्योतिः सम्राडिति होवा-चेति । आसीव ज्योतिरस्य स तथा । आसोति कार्यकरणातिरिक्तं तदवभासकं अपराधीनप्रकाशं ज्योतिरिभधी-यते । तस्यातमनो ज्योतिषः अयोत् अंतःस्थस्य सूर्यादिविलक्षणस्य कार्येणान्वयमाह-आत्मनेवायं ज्योतिषा-SSEत इत्यादिना ॥ ६ ॥

यद्यपि संघातानुप्राहकमात्मज्योतिः संघातातिरिक्तं तद्विजातीयं चेति न्यायतो निर्णीतम् । तथाऽपि सूक्ष्म-न्यायस्य द्विज्ञेयत्वादनुप्राहकादित्यादेरनुप्राह्यसंघातसमानजातीयत्वदर्शनाच बुद्ध्यादिव्यतिरिक्तत्वनिश्चयामावात सन्दिहानो राजा पृच्छति-कतम अःतमेतीति । कोऽसावात्मा किंखरूप इति प्रश्नार्थः । बुद्धग्वभासकः स्वय-मनवभासमान आत्मेति प्रतिवचनमाह -योऽयं विज्ञानमयः पुरुषः प्राणोब्बिति । हे राजन् ! 'यः ' आत्मा त्वया प्रष्टः । ' सोऽयं ' ' विज्ञानमयः ' विज्ञायते अनेनेति ब्युत्पत्तेर्विज्ञानं बुद्धिः तन्मयस्तःप्रायो विज्ञानमयः ' पुरुष: ' नित्यपूर्ण इत्यर्थ: । "पुरुष एवेदं सर्वम् " ( वा. सं. ३१ । २ ) इति श्रुते: । प्रागेष्त्रिति सामीया-ळक्षणा सप्तमी विज्ञानमयस्य तद्वयतिरेकप्रदर्शनार्था। यो हि येषु भवति स तद्यतिरिक्त एव भवति । अतः ' प्राणेष्विति ' प्राणेभ्यो व्यतिरिक्त इत्यर्थः । एवं प्राणसभीपस्थो विज्ञानमय इत्युक्ते प्राणसाजायं तस्य स्यात् । अतो विशिनष्टि-हृद्यंतुरुयोंतिरिति । हृन्छन्दो मांसपिंडविषयः । तातस्थात् अत्र हृन्छन्देन लक्षणया

## स बुाऽअयम्पुरुषः। ( षो ) जायमानः शुरीरमभिसम्पुद्यमानः पाप्मुभिः सुध्सृज्ज्यते सुऽउत्क्वामित्रयुमाणः पाष्मुनो व्विजहाति मृश्यो रूपाणि ॥८॥

स वा अयं पुरुषः जायमानः शरीरमभिसंपद्यमानः पाप्माभिः संसुज्यते । स उत्कामन्ध्रियमाणः पाप्मनो विजहाति मृत्योः रूपाणि ॥ ८ ॥

बुद्धिरुच्यते ' इदि ' बुद्धौ अन्तर्वर्तमानं ज्योतिरात्मा । '' आत्मनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते '' इत्यादौ तस्यैव ज्योतिष्ट्वेन प्रकृतत्वात् पूर्णो बुद्धिद्र्पणाभिव्यक्तः सर्वावभासकः ग्रुश्रो निर्तिरायस्वप्रकाशकस्वभाव आत्मेति वाक्यार्थः । एवमात्मनो नित्यमुक्तस्य अविद्यया बुद्धचादितादात्म्याध्यासादेव संसारित्वं दर्शयितुं सूक्ष्मदेहादित्र्यरिक्ततया आत्मनः शुद्धत्वदर्शनाय वा स्वप्नं प्रक्रमते-स समानः सान्निति । यो इदांत-ज्योतिः पुरुष आत्मा ' स समानः' सन् इच्छन्दवाच्याया बुद्धेः प्रकृतत्वात् सनिहितत्वाच तया समानः सदशः अन्योऽन्यधर्माध्यासेन ततायःपिंडवत् तादात्म्यमापन्नः सन् ' उभौ लोकौ ' प्रतिःन्नप्रतिपत्तन्यौ इहलोक-परलोकावनुक्रमेण उपात्तदेहेन्द्रियसंघातं त्यजन् अन्यं चोपाददत् 'संचरति 'परिश्रमति । आत्मा संचरतीति अमः । न तस्य स्वतः संचरणमित्यर्थः । एतदेव प्रत्यक्षेणाभिनीय दर्शयति – ध्यायतीय लेलायतीवेति । यतो ध्यानव्यापाखती वुर्द्धि तत्स्थेन चित्स्वमान्ज्योतीरूपेणावभासयन् तत्सदश आत्मा 'ध्यायतीन 'ध्यानं करोतीव यथा चतुष्कोणं लोहर्पिडं अवभासकत्वेनानुगतो वहिश्चतुष्कोण इव प्रतीयते तहत् । तथा ' लेला५तीव ' चल-तीव बुद्धचादिषु करणेषु प्राणादिषु वायुषु चलरस् तदवभासकतया तरसमान आत्माऽपि चलतीवेति प्रतीयते। यथा चलन्यां नावि तत्स्थेन वृक्षाश्चलतीवेति प्रतीयते तद्वत् । न तु ज्योतीरूपस्यात्मनः परमार्थतो ध्यानं चलनं वेत्यर्थः । कृतो हेतोरेतदवगम्यते; इत्यत आह-सधीः स्वप्न इति । प्रकृत आत्मा यस्मात्सवीः बुद्धवैक्य-मापन्नः ' स्वप्नो भूत्वा ' स्वप्नाकारपरिणताधीवृत्यवमासकत्वेन तदाकारो भूत्वा इमं ठोकं जागरितलक्षणं लौकि-कशास्त्रीयन्यवहारास्पदकार्यकरणसंघातं ' अतिकामित ' अतीय कामित । तदिममानं त्यजतीयर्थः ॥ ७ ॥

यथा एकस्मिन् देहे स्वप्नजागरिते संचरत् आत्मनो देहाद्वयतिरेकः । तथा इहलोगपरलोकयोः संचारोक्साऽपि तस्य तद्यतिरेक उच्यते इति दर्शयति-स व। अयं प्ररुषो जायमान इति । ' सोऽयं ' प्रकृतः ' पुरुषो जायमानः ' 'पाप्मभिः संसुज्यते ' इत्यन्वयः । नात्मनो जायमानत्वं घटादिवत् । स्वरूपेणानिष्ययमानत्वात् । र्कि त-शरीरं देहेन्द्रियादिसंघातमभिसंपद्यमानः तत्रात्मभावं प्रतिपद्यमान इत्यर्थः । जायमाने शरीरे आत्माभिमान एव जायते इत्युक्तं भवति । वैशब्दोऽवधारणार्थः, अभिसंप्यमान एवत्यत्र संबध्यते । पाप्मशब्दो धर्मस्याप्युप-ळक्षकः । पाप्पशब्देन देहसम्बन्धहेतुमात्रं विविक्षतम् । '' न ह वै सञ्चरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति " ) इति श्रुत्यंतरात् । तथा च-पाप्मिर्धर्माधर्माश्रयै: करणै: ' संराज्यते ' संयुज्यते । शरीरमा-त्मत्वेनाभिमन्यमानः पुरुष इत्यर्थः । स एव पुनर्देहाचारंभकीभूतकर्मक्षये सति ' वियमाणः ' सन् ' उत्कामन् ' शरीरांतरं प्रति ऊर्ध्वं क्रामन् तानेव संसृष्टान् 'पाप्मनः 'कार्यकरणळक्षणान् 'विजहाति 'परित्यजति । तत्रा-भिमानपरित्यागमात्रेणैव तैर्वियुज्यत इत्यर्थः । ' म्रियमाणः ' इत्यस्य न्याख्या उत्कामन्त्रिति । तथा ' मृत्योः ' ' रूपाणि ' च विजहातीत्यन्वयः । मृत्युरज्ञानं तस्य रूपाणि अहंकारादिकार्यकरणानि रूप्यन्ते प्रतीयन्ते न प्रमीयन्त इति रूपाणि । अतः संचरणादिकं नात्मनः स्वाभाविकम् । बह्नोरवौष्ण्यस्वभावः । स्वाभाविके सति परिलागायोगादिति ज्ञेयम् ॥ ८॥

तुस्य वाऽएतुस्य पुरुषस्य । हेऽएव स्थाने भुवतऽइदुञ्च परलोक-स्थानञ्च सुन्ध्यन्तृतीयप्र स्वप्नस्थानन्त्रास्मिन्त्सुन्ध्ये स्थाने तिष्ठस्रुभे स्थाने पुरुयतीदुञ्च परलोकस्थानञ्च ॥ ९ ॥

(ञ्चा) अथ यथाऽऽक्रमोऽयुम्परलोकस्थाने अवति । तुमाक्रममाक्रम्यो-अयान्पाप्मनऽञ्जानन्दांश्च पुर्यति स यत्रायुम्प्रस्विपितीत्यस्य लोक्स्य सर्व्यावतो मात्रामपादाय स्वयुम्विहत्य स्वयुन्निम्मीय स्वेन भासा स्वेन ज्ज्योतिषा प्रस्विपत्यत्रायमपुरुषः स्वयुञ्ज्योतिभर्भवति ॥ १० ॥

तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवतः । इदं च परलोकस्थानं च । सन्ध्यं तृतीयं स्वप्न-स्थानम् । तस्मिन् सन्ध्ये स्थाने तिष्ठन्तुभे स्थाने परयति, इदं च परलोकस्थानं च ॥ ९ ॥

अथ यथाऽऽक्रमोऽयं परलोकस्थाने भवति । तमाक्रममाक्रम्य उभयान् पापन आनंदांश्च पर्वित । स यञ्चायं प्रस्विपतिति । अस्य लोकस्य सर्वावतो मात्रामपादाय स्वयं विह्त्य स्वयं निर्माय स्वेन भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्विपति । अञ्चायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवति ॥ १० ॥

एवमुल्जामन् मियमाणः शरीरमभिसंपद्यमान इत्यागमवशाल्परलोकास्तित्वे सिद्धेऽपि प्रसक्षेण न तिसद्धम् । परलोकविषयं च प्रत्यक्षं नास्ति । अतो नास्ति परलोक इत्याशंक्य, अस्ति परलोकः प्रत्यक्षसिद्ध इति प्रतिपाद-नाय " तिस्मन् संध्ये स्थाने " इत्यारस्य " स यत्रायं प्रस्विति " (कं. ९-१० ) इत्यतः प्राक्तनो प्रन्यः प्रवर्तिभ्यते । प्रथमं तदुपोद्वातत्वेन स्थानमेदं दर्शयति -तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवत इति । ' वे ' प्रसिद्धौ । तस्पैतस्य प्रकृतस्य ' पुरुषस्य ' ' द्वं एव स्थाने भवतः ' । न तृतीयं चतुर्थं वा स्थानमस्तीति यावत् । के ते दे स्थाने । ' इदं च ' यद्वर्तमानं प्रतिपन्नजन्मशरीरेन्द्रियविषयसम्बन्धि सुखादिवेदनाविशिष्टं प्रत्यक्षतोऽनुभूयमानं, परलोक एव स्थानं ' परलोकस्थानम् ' तदेतच्छरीरादिवियोगीत्तरकालानुभाव्यं द्वितीयम् । देहद्रयन्यतिरिक्तस्वप्रदेहस्यापि विद्यमानत्वात् कयं दं एवे सवधार्यते इत्यस्योत्तरं-सन्ध्यं तृतीयभिति । यत ' तृतीयं ' स्वप्तस्थानं तत्संध्यम् । इहलोकपर्लोकयोः सन्धौ भवं सन्ध्यं न स्थानान्तरम् । यद्वां स्वप्नस्तृतीयमेव स्थानम् । त्रयाणां पूरणं तृतीयम् , इति पूरणप्रत्ययश्रवणात् । इदानी यदर्थमुपोद्वातः कृतः, तद्दरीयति -तिस्ति-न्त्सन्ध्ये स्थाने तिष्ठन्त्रभे स्थाने इति । 'सन्ध्ये स्थाने 'स्वप्नभूमौ 'तिष्ठन् 'वर्तमानः सन् ' इदं च ' ' परलोकस्थानं ' चेत्युमे स्थाने पश्यति । एतदुक्तं भवति आदे वयसि यं स्वप्नं पश्यति तं पूर्वजनमानुमूत-विषयमेव तद्वासनावासितः सन् पश्यति, तदानीं बालस्य ऐहिकपुत्राचनुभवामावात् । मध्यमे तु वयसि इन्द्रि-याणां स्थूलार्थप्रहणसामध्यीत् इह जन्मनि अनुभूतविषयकमेव स्वप्नं प्रायः पश्यति। अन्ते वयित पुनः परलोवः वियासुः विद्याकर्मादिसम्भृतो मात्रिजनमविषयकं स्वप्नं प्रायः पश्यति । तस्मात् अन्ते वयस्यादौ चेह् जन्मिन असम्भाव्यमानस्य दर्शनं परलोकसङ्गावे प्रत्यक्षं प्रमाणमिति ॥ ९ ॥

ननु—स्वप्तस्थानं गत आत्मा किमाश्रितः सन् केन विधिना परलोकं पश्यतीस्रपेक्षायामाह—अथ यथा-ऽऽक्रमोऽयं परलोकस्थाने भवतीति । अथेति वाक्योपकमार्थः । आकमत्यनेनेति आक्रम आश्रयोऽव- न तुत्र रथा न रथयोगा न पुन्थानो भवन्ति । (न्त्य ) अथ रथान्त्रथः योगान्पुथः सृजते न तुत्रानन्दा मुदः प्रमुदो भवन्त्यथानन्दान्मुदः प्रभुदः सृजते न तुत्र व्वेद्यान्ताः स्ववन्त्यः पुष्करिण्यो भवन्त्यथ व्वेद्यान्ताः श्रिष्ठवन्तीः पुष्करिणीः सृजते स हि कर्त्ताः ॥ १९ ॥

न तत्र रथा न रथयोगा न पंथानो भवंति । अथ रथान् रथयोगान् पथः स्रज्ते । न तत्रानंदा सुदः प्रसुदो भवंति । अथानंदान् सुदः प्रसुदः स्रजते। न तत्र वेशांताः स्रवंत्यः पुष्किरिण्यो भवंति । अथ वेशांताः स्रवंतीः पुष्किरिणीः स्रजते । स हि कर्ता ॥ ११ ॥

ष्टंमः विद्याकमीपूर्वप्रज्ञालक्षणो यादश आक्रमो यस्य सोडयं 'यथाऽऽक्रमोऽयं पुरुषः'। 'परलोकस्थाने ' प्रतिपत्तन्ये निमित्ते यथाऽऽक्रमो भवति । यादशेन परलोकप्रतिपत्तिसाधनेन विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञालक्षणेन युक्तो भवति । 'तमाक्रमं 'परलोकस्थानाय उन्मुखीभूतं बीजभूतं आक्रम्यावष्टम्य 'उभयान्पाप्मनः 'पापफलानि दुःखानि 'आनंदान् 'धर्मफलभूतान् सुखविशेषांश्च प्रयतीत्यर्थः ।

पूर्व आदित्यादिज्योतिरभावेऽपि आसनादिज्योतिःकार्यदर्शनात् ' अयं ' पुमान् आत्मज्योतिर्धेव व्यवहरती-त्युक्तम् । इदानीं आदित्यादिज्योतिर्भिः असंस्पृष्टश्चिदात्मा यथा साक्षादेव प्रत्यमावेन स्वप्रकाशः इत्यवगंतुं तथा प्रदर्शनायाह-स यत्रायं प्रस्विपतिति । 'सः ' प्रकृतः आत्मा 'यत्र 'यस्मिन् काले 'प्रस्विति ' प्रकर्षेण स्वापं स्वप्नमनुभवतीत्यर्थः । स च संध्याख्यं स्वप्नं प्रतिपद्यमानः किमाश्रयः केन विधिना प्रतिपद्यत इत्याकांक्षायामाह-अस्य लोकस्य सर्वावत इति । 'अस्य ' दष्टस्य ' लोकस्य ' जाग-रितलक्षणस्य स्थूलदेहस्य कथंभूतस्य 'सर्वावतः' सर्वेमवतीति सर्वावन् तस्य सर्वावतः । सर्वावन्वं चास्य " अथो अयं वा आत्मा सर्वेषां भूतानां लोकः "-(श.प.वृ.१४।४।२।२८) इत्यादी व्याख्यातम् । यदा सर्वाः भूतभौतिकमात्रा अध्यात्मादिविभागयुक्ताः संसर्गकारणभूता अस्य विद्यंत इति सर्ववानेव सर्वावान् । दैर्ध्यं छांदसम् । तस्य ' सर्वावतः ' मात्रामेकदेशमवयवं अपादायापच्छिय गृहीत्वा जाप्रदृष्टवासनावासितः सन्नि-त्यर्थः । इदानीं केन विधिना स्वप्नं प्रपद्मत इत्याह-स्वयं विहत्येत्यादिना । स्वप्नं प्रतिपद्ममान आत्मा ' स्वयं ' स्वेनैव स्वरूपेण न तु करणतदेवतादिना ' विहत्य ' देहं पातियत्वा निश्चेष्टं कृत्वा । तथा ' स्वय-मेव ' स्वकर्मातुसारिस्वन्तदेहं प्रातिभासिकं ' निर्माय ' िष्पाद्य । ' स्वेन भासा ' इति इत्यंभावे तृतीया । स्वेनात्मीयेन मात्रोपादानलक्षणेन 'भासा 'दीप्या सर्ववासनात्मकेन अंतःकरणवृत्तिप्रकाशरूपेणेति यावत् । ' स्त्रेन ज्योतिषा ' इति कर्तरि तृतीया । स्वेनात्मज्योतिषा अलुतदक् स्वभावेन निमित्तं वस्तु विषयीकुर्वन् ' प्रस्विपतीति ' प्रस्वापप्रकार उक्त इत्यर्थः । फलितमाह-अत्रायं पुरुष इति । 'अत्र ' एतस्यां स्वापा-वस्थायां ' अयं पुरुषः ' आत्मा स्वयमेव ज्योतिर्भवति । आदित्यादेस्तदानीमभावात् इंद्रियाणां चोपसंहतत्वात् मनसश्च विषयाकारेणैवोपक्षयात् परिशेषादातमा स्वयंज्योतिरित्यर्थः ॥ १० ॥

नतु-स्वप्नेऽपि सर्वस्यादित्यादेः दृश्यमानत्वात् कथं परिशेषात् स्वयंज्योतिष्ट्वसिद्धिरित्याशंकायां तस्य सर्वस्य वासनामात्रनिर्मितत्वात् तत्रात्मा विविक्तः स्वयंज्योतिरिति निश्चेतुं स्वप्ने वाश्चरथाद्यमावं तावदाह—न तत्र रथा न रथयोगा न पंथानो भवंती ति ! 'तत्र 'स्वप्ने 'रथाः 'प्रसिद्धाः । रथैर्युज्यंत इति 'रथ-

e-" वेशान्तान् " शति काण्यपाठः ।

तद्रप्येते श्लोकाः । स्वप्नेन ज्ञारीरुमभिप्रहत्यास्त्रः सप्तानभिचाक-शीति । शुक्रमाद्याय पुनरैति स्थानथ् हिरणमयः पौरुषुऽएकहथ्ँसुः ॥१२॥ प्राणेन रक्षञ्चपरङ्कुलायम् । ( म्ब ) बहुष्कुलायादमृतश्चरित्वा । सुऽ ईयतेऽअमृतो यत्रकु।मण् हिरण्मयः पौरुषुऽएकहण्सुः॥ १३॥

तद्येते श्लोकाः-" स्वप्नेन शारीरमभित्रहत्याद्धप्तः स्प्रानभिचाकशीति । शक्र-मादाय पुनरेति स्थानं हिएण्नयः पौरुष एकहंसः ॥ १२ ॥ प्राणेन रक्षत्रपरं क्रलायं बहिष्कुलायादमृत्रधिरत्वा। स ईयते अमृतो यत्रकामं

हिरण्मयः पौरुष एकहंसः॥ १३॥

योगाः ' अश्वादयः । ' पंथानः ' रथमार्गाः । एते प्रत्येकं ' न भवंतीति ' सर्वत्रामिसंवध्यते न संत्येवे-स्यर्वः । रथाद्यभावोक्तिस्तद्नुम्राहकेन्द्रियालोकादेरन्युपलक्षणार्था ।ननु-स्याने रथादीनामभावश्चेतुः कथं भासंते १ इत्याशंक्य, रथादिसाधनानां वृक्षादीनामभावेऽपि वाननामात्रनिर्दिता भारते इत्याह-अय रथान रथ-योगान्पयः सुजते इति । अथापि सर्वानेव रथादीन् वासनात्मकान् 'सुजते '। एतच 'सर्वावतो मात्राम् ' इत्यादिना उक्तस्य प्रपंच इत्यर्थः । एवमन्यस्यापि स्वन्ते इस्यमानस्य आहात्वभावप्रदर्शनपुरःसरं वासनात्मत्वं दर्शयति न तत्रानंदा मुदः प्रमुद इति । तत्र ' खन्ने 'आन्दाः ' मुखसामान्यानि ' मुदः ' पुत्रादि-सम्बन्धनिमित्ता हर्षाः मुद्र एव प्रकर्षापेताः ' प्रमुदः ' ' वेशांशाः ' अवस्थिति ' स्रवंत्यः ' नद्यः ' पुष्कारिण्यः ' तडागाः । आनंदादयो वेशांतादयश्च स्वलं न भवंतीति । अय त " तत्सवं सुनते " इति पूर्ववत् व्याख्या । इदं तु ''आत्मनैवायं ज्योतिषाऽऽन्ते'' इत्यादेः प्रपंचः । कथमतत्वर्धमाना सजनीत्याशंक्याह्—स हि कर्तेति । 'हि 'यस्मात् 'सः ' आत्मा 'कर्वा ' । तस्मात् सृजतीति योजना । न हि अत्र कर्तृत्वं वास्तवं आत्म-नोऽभित्रतम्, किं तु परिणममानवासनासाक्षितामात्रमेवेत्यर्थः ॥ ११ ॥

इदानीं उक्तेऽर्थे मंत्राणामपि संमतिरस्तीत्याह-तद्येते श्लोका इति । 'तत् ' तस्मन्तुक्तेऽर्थे स्वयंत्र्योति-ष्ट्रवादिलक्षणे 'एते ' वश्यमाणाः ' स्त्रोकाः ' मन्त्राः संतीति शेषः । तत्र स्वग्रप्रवेशतस्माक्षित्वप्रकाशकं मन्त्राई पर्वत-स्वभेन शारीरमिति । स आत्मा 'स्वप्नेन ' स्वंप्नमायेन वासनामात्रोपप्रहेण । शारीरमिति स्वार्थे वृद्धिः । ' शरीरं ' ' अभिप्रहत्य ' निश्चेष्टमापाच अल्लादक्शिक्तिस्वाभाव्यात् स्वयमसुतः सन् सुप्तान् वासनाः कारेणोद्भुतान् अन्तःकरणवृत्त्याश्रयान् वाद्याध्यासिकान् सर्वानेव भावान् स्वेन रूपेण प्रत्यस्तमितान् 'अमि-चाकशीति ' अलुतया आत्मःष्ट्या अभितः सर्वात्मना पश्यति अन्मासयतीत्यर्थः । स्वान्मोगक्षये पुनर्जागरिन-मेतीति द्वितीयार्द्धेन दर्शयति-सुक्रमादायेति । ' शुक्रं े शुद्धं ज्योतिष्मत् ३न्द्रियादिमात्रारूपं ' आदाय ' गृहीत्वा ' पुन ' स्वप्नहेतुकम्मीपरमणानंतरं आग्रद्धोगहेतुवर्मणा जागरितं 'स्थाननीति ' । ' आ एति ' आगच्छति । 'हिरण्मयः ' चैतन्यज्योतिःस्वभावः । ' पौरुषः ' पुरुषः स्वार्थे वृद्धिः । ' एकहंसः ' एकधासौ हंसश्चेति एकहंसः ! " हन हिंसागत्योः "-( धा. धा. अ. प. २ ) इत्यस्य रूपम । हंसः एक एव जाग्रत्स्वप्नः इहलोकपरलोकौ च हन्ति गच्छति हिनस्तीति वा एकहंसः इसर्थः ॥ १२ ॥

पुनरि स्वप्नगतं विशेषं वक्तुं मन्त्रान्तरं पठति-प्राणेन रक्षित्रति । 'प्राणेन ' पंचवृत्तिकेन ' अपरं '

स्त्रान्तुऽउचावचमीयमानः । (नो) ह्याणि देवः कुरुते बहूनि । इते स्त्रीभिः सह मोदमानो जक्षदुतेवाऽपि भ्रयानि प्रयन् ॥ १४ ॥ आराममस्य पर्यन्ति । न तङ्कश्चन पर्यतीति तन्त्रायतम्बोधये-दित्याहुर्दुभिभषज्ज्यध्य हास्मे भवति स्रमेष नु प्रतिपद्यते ॥ १५ ॥

स्वप्नांत उच्चावचमीयमानो रूपाणि देवः कुरुते बहूनि । उतेव होभिः सह गांद-मानो जक्षदुतेवाऽपि भयानि पश्यन् ॥ १४ ॥

आराममस्य पश्यन्ति न तं कश्चन पश्यति ''-इति । तं नायतं बोधयोदित्याहुः । दुर्भिपज्यं हास्मै भवति । यमेष न प्रतिपथते ॥ १५ ॥

निक्ष्ष्टं अनेकाशुचिसंघत्वात् अत्यन्तर्वाभारतं भी पृथिन्यां लीयत इति 'कुलायं ' नींडं शरीरिमिति यावत् । 'रक्षन् ' पालयन् अन्यथा मृतम्रांतिः स्यात् सा माऽभूदिति रक्षन् । स्वयं चामृतः असंगः सन् तस्मात 'कुलायात् बहिश्वरित्ता ' यदापि शरीरस्थ एव स्वस्नं पश्यति तथाऽपि तस्यातमनो देहस्थान्ताशस्येव तत्संवंधान्मावात् बहिश्वरणमिव कृत्वेरसुच्यते । बुद्धिसञ्चरणात्तद्युकुर्वन् संवरणमिव कृत्वे। 'यत्रकात ' यत्र यत्र विषयेषु उद्भुतवृत्तिः कामो भवति तं 'कामं ' 'अमृतः ' अमरण्यम्। सन् ' ईयते ' गच्छति प्रान्नोतीत्थर्यः ॥१३॥ पुनरपि स्वय्नस्यं विशेषांतरमाह—स्वमांत इति । 'स्वय्नांते ' स्वय्नस्याने ' उचं ' देवादिभावं ' अवचं ' तिर्थापिमावं च, उचं चावचं चेरसुचावचम् इति समाहारङ्कः । स्वकमोद्धासितं वासनामयं उत्कृष्टं निष्टप्टं च स्वेनैवात्मना स्वयं ' ईयमानः ' गम्यमानः प्राप्तुवन् ' हेतः ' योतनात्मकः ' रूपाणि ' वासनामयानि शगीर-जातानि ' बहुन्नि ' असन्त्येणनि ' कुरते '। तक्षकः कुर्तिप्रदर्वनानुवर्तते । उतापि ' स्विभिः सह मोदमानः इव ' क्रीडमान इव । उतापि ' जक्षदिव ' वगस्यादिभिः सह हसितव । ' अपि भयानि ' विभेति एम्य इति भयानि सिंहत्थाव्रादिनि ' पश्यत्रिव ' मवतिसर्थः । तथा च = इवशब्दप्रयोगान् वास्तवहेत्वमावाच स्वन्ने सुखान्यन्ति अविवासयो सृषेति भावः ॥ १४ ॥।

एवं स्वप्ने निरूपित किं पर्यवितितं इत्यपक्षायां तत्रात्मा विविक्तः स्वयंज्योतिः पर्यविति इति प्रदर्शनाय मंत्रशेषं पठित—आराममस्य पर्यन्तीति । अस्यात्मनः 'आरामं ' आसीडनं प्रामनगरयोविदत्राद्ययानमा-गाँदिलक्षणं वासनानिर्मितमेव पर्यन्ति, सर्वे जना इति शेषः । 'न ' तु तमात्मानं तत्र विविक्तद्रपूपत्वेनावमासकं कश्चन कोऽपि ' परयित '। तस्मादात्मा स्वप्ने अदृश्य एवं सन् अवभासते इति सिद्धम् । आत्मनः स्वयं-ज्योतिष्ट्वमित्यर्थः । इतिशब्दो मंत्रोदाहरणतमाष्ट्रपर्थः । अहो माग्यहीनता लोकस्य ! यच्छक्यदर्शनमि अहरह-विविक्तत्तया अनुभूयमानमि आत्मानं 'अयमहमस्मीति'' 'न पश्यतीति ' लोकं प्रति शिरस्तांडं अनुक्रोशिति मंत्रात्मिकेवं श्रुतिरित्यमिप्रायः । किं च—स्थनं गत आत्मा विविक्त एवेत्यत्र लोकप्रसिद्धिरप्यस्तित्याह—तन्नायत-मिति । तमात्मानं सुतं ' आयतं ' भृशं च बोधयेदित्याहृश्चिकित्सका जनाः लोके कथयन्तित्यर्थः । जायहेह-गतिन्वयद्वारलक्षणाः प्रबोधनाडीः परित्यव्यः आत्मा स्वप्ननाडीः प्रविष्टो विविक्त एव स्वप्ने वर्तते इति लोकः प्रायः पश्यतीति । अत एव नाडीव्यत्यास्मानशंक्येव सुतं न बोधयेद्वृशं इत्यनुहाऽस्ति लोकिकी

(तुऽथो) अथो खल्वाहुः। (र्जा) जागरितदेशुऽपुवास्येष याति इयेव जाग्यत्पुर्यति ताति सप्तऽइत्यन्नायम्पुरुषः स्वयुञ्ज्योतिभर्भवतीत्येवु-मुवतयाज्ञवल्क्य सोऽहम्भुगवते सहस्र-ददाम्यतऽऊर्ध्विम्बमोक्षायेवु ब्बूहीति॥ १६॥

अथो खल्वाहुः । जागरितदेश एवास्य एषः । यानि ह्येव जाग्रत्पश्यति । तानि सुप्त इति । अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवतीति । एवमेवैतद्याज्ञवल्क्य । सोऽहं भगवते सहस्रं ददामि । अत ऊर्ध्व विमोक्षायेव बूहीति ॥ १६ ॥

इत्यभिप्रायः । भवत्वेवं स्वप्ने विविक्तः । तथाऽपि भृशमप्रवोधने को हेतुरित्यत आह**्दुर्भिष्ज्यं हास्मा** इति । यस्मादेशाच्छुक्रमादायापस्तः । तं यं इन्द्रियदेशं 'एषः ' आत्मा पुनर्न प्रतिपद्यते । सहसा प्रवोधितः कदा-चित् व्यत्यासेन इंद्रियमात्राः प्रवेशयति । ततश्चांध्यवाधिर्यादिदोषप्राप्तौ ' अस्मै ' देहाय स्फुटं ' दुर्भिषण्यं ' दुःखेन भिषक्कर्म भवति कप्टेन चिकित्सनीयो देहो भवतीत्यर्थः ॥ १९ ॥

इदानी अन्यदीयं मतं स्वयंज्योतिष्र्वविघातकं दुष्टं इति अस्मान् बोधियतुं स्वमतपरिशुद्धये च तद्पन्यस्यति— अथो खल्वाहुर्जागरितदेश एवास्येष इत्यादिना । 'अथो ' अपि ' खलु ' अन्ये ' आहः ' । कि ? ' एषः ' प्रसिद्धः ' जागरितदेशः ' एवास्य विषयः, न तु सन्ध्यमिदं स्थानांतरं इहलोकपरलोकान्यां व्यतिरिक्त-मित्यर्थः । जागरितदेशस्यैव स्वप्नविषयत्वे हेतुमप्याचक्षत इत्याह-यानि ह्येव जाग्रदिति । ' हि ' यस्मात् हस्त्यादीनि पदार्थजातानि ' यानि ' जाम्रजागरितदेशे ' पश्यति ' लौकिकः । तान्येव सुतोऽपि पश्यतीत्यर्थः । इतिशब्दो मतान्तरोपन्याससमाप्यर्थः । नतु-कथमेतत् स्वयंज्योतिष्ट्वविघातकमिति चेत् : श्रृणु, यदि जागरित-देश एवायं स्वप्नो जातः । सदा जागरित इव स्वप्नेऽपि कार्यकरणसंघातमिश्रितत्वेन न ततो व्यतिरिक्तं स्वयंज्योतिः सिध्येत् इति स्वयंज्योतिषृवं बाधितं स्यादिति । अयं च पूर्वः पक्षः " अग्निहोत्रं जुहोति " ) इति न्यायेनार्थक्रमपरिप्रहेण " स यत्रायं प्रस्विपति " इत्यतः प्रागेवाव-" यवाग्रं पचति " ( गन्तव्यः । पूर्वपक्षस्य प्राथम्यं इत्यस्यैव क्रमस्य न्याय्यत्वात् सन्व्यस्थानस्य तृतीयत्वाक्षेपकत्वेन तत्रोचितत्वा-चेति द्रष्टव्यम् । नैतत्सारम्, ''सयत्र'' इत्यादिना युक्तितः प्रमाणेन स्वप्नस्य मृषाविनिरूपणं कृतम् इत्येतत्सूचयन्ती श्रतिरुत्तरमाह-अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवतीति । अक्षरार्थः पूर्ववत् । एवं मुनिना " स्वयज्योतिरात्मेति " सपरिकरमपसंहारे कृते मुनिवचनं राजा अंगीकरोति- एवमेवैतद्याज्ञवल्कयेति । हे ' याज्ञवल्क्य ! ' एतद्भगव-तोक्तं स्वप्नादावात्मनः स्वयंज्योतिपूवमेवमेव । ततः किं कृतवान् राजा इत्याह-सोऽहं भगवते सहस्रं ददा-मीति । यस्वया एवं वोधितः ' सोऽहं ' जनकः ' भगवते ' गुरवे तुभ्यं विद्यानिष्क्रयार्थं ' सहस्रं ददामि '। अर्थात् गवामिति संबध्यते इत्यर्थः । " कतम आत्मा " इति पृष्टे " योऽयं विज्ञानमयः " इत्यादिना देहे-न्द्रियमनोबुद्धिप्राणाहंकृतिविरुक्षणः " स्वयंज्योतिरात्मति " प्रतिवचनेन निर्णीय मुनिरुपरतः । राजा तु काम-प्रश्नवरप्राप्यवष्टंभेन कामकर्मादिसकलंसारधर्मातीतस्वरूपस्यांगिभूतस्य विजिज्ञासितस्य मोश्नस्यानिर्द्वारितत्वात् तिश्रयाय मुनिमपुच्छदिति दर्शयति-अत ऊर्ध्व विमोक्षायैव ब्रहीतीति । विशिष्टो मोक्षो भवत्यनेनेति विमोक्षः सम्यक् ज्ञानम् । यतः स्वयंज्योतिष्ट्वरूपं मोक्षांगमात्रमेव निणीतम् । अतः कारणादूर्ध्वमंगनिर्णयाः

स बाऽएषुऽ एतुस्मिन्तस्वप्रान्ते । रत्या चरित्वा हुप्यैव पुण्यश्च पापश्च पुनः प्प्रतिन्यायुम्प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्तायैव सं बद्दत्र किञ्चित्पुरुय-त्युनन्वागतस्तुन भवत्युसङ्गो ह्ययमपुरुषऽडुत्येवुमुवैतुद्याज्ञवल्क्यु सोऽहम्भ्रगवते सहस्रन्ददाम्यतऽऊर्ध्विम्बमोक्षायैव ब्बूहीति ॥ १७॥

स वा एप एतस्मिन् स्वप्नांते रत्वा चरित्वा दृश्वैव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रति-योन्याद्रवति, बुद्धान्तायेव । स यद्त्र किंचित्वश्यति, अनन्वागतस्तेन भवति । असंगो ह्ययं पुरुष इति । एवमैवैतद्याज्ञवल्क्य । सोऽहं भगवते सहस्रं दुरामि । अत उरध्वै विमोक्षायैव ब्रहीति १७

दनंतरं ' विमोक्षायेव ' नोक्षसाधनभूताद्वितीयब्रह्मात्मज्ञानायेव ' बृह् ि' । यथा मोहत्रासादिजनको मृत्युरात्मनः स्वभावो न भवति तथा मामुपदिशेत्यर्थः ॥ १६ ॥

एवं राज्ञा नियुक्तो मुनिः मोहत्रास।चभावप्रदर्शनपुरःसरं तत्कारणभूतः कर्मलक्षणो मृत्युनीत्मनः स्वभाव इति दर्शयितुं प्रदर्शमानस्तावत् स्वप्नस्थानाजागारेतदेशागमनमाह-स वा एप एतस्मिन्तस्वमान्त इति । यः ' एषः ' स्वप्ने द्शितः स्वयंज्योतिः ' सः ' प्रकृत आत्मा ' वै ' प्रसिद्धः ' स्वप्नाते ' स्वप्नस्थाने ' स्त्वा ' र्ह्वानुत्रादिसापेक्षं मनोवाकायचेष्टालक्षणं रमणं कृत्वा वासनामात्रसाधनः सन् ' चरित्वा ' दतस्ततः अनेकधा आचरणं कृत्वा ' दृष्ट्वैव ' ' पुण्यं च पापं चेति ' पुण्यं पुण्यफलं सुखं च पापं च पापफलं दुःखं च अनुभू-<sup>ृ</sup>व ' पुनः ' स्वप्नाद्रूर्धं प्रति पूर्वस्माद्गमनात् प्रातिलोम्येन न्यायं निश्चयेनागमनं यथा स्यात् तथा ' प्रतिम ोनि ' जागरितसर्गाय पूर्वगृहीतवासनामयं स्थानं प्रति 'आद्रवति' आगच्छतीत्यर्थः । किमर्थमित्यत आह्-बुद्धान्तायैव ' जागरणायैव जागरणानुभवायैवेत्यर्थः । अत्र दृष्टवैवेत्येवकारादातमनः स्वप्ते पुण्यपापकर्तृत्वं ्यावर्तते । स्थानात् स्थानान्तरप्राप्तौ अभ्यासं दर्शयितुं पुनःशब्दप्रयोगः । प्रतिशब्दः प्रातिलोम्यवाची । जाग-रितात्स्वापं स्वप्नात्सुपुप्तमिस्यानुलोम्यं तद्विपरीतं प्रातिलोम्यम् । निशन्दो निश्चयवाची । अयनं आयः गमनम् । इणो धार्तागत्यर्थात् भावेऽर्थे घत्रि विहिते आय इति रूपम् । योनिशब्दो वासनावचनः । नन्-स्वप्ने आत्मा रत्यादिकं करोति चेत्; तत्फलेनापि सन्बध्यते । यथा जागरिते कमे कुर्वरतत्फरेन सम्बध्यते इत्याशंकां वारयति—स यदत्र किंचिरपञ्यत्यनन्दागतस्तेन भवतीति । 'सः ' अःमा 'अत्र ' स्वःने 'यत् ' किमपि पुण्यपापफलं 'पर्यति '। ' तेन ' दृष्टेनानन्वागतः अननुबद्धो भवतीलक्षरार्थः । स्वप्ने ताबदात्मनः कर्तत्वं न वास्तवमित्युक्तम् । अतो न स्वप्नकृतेन कर्मणा आत्मा बध्यते । यदि वस्तुतः कर्ता सन् वध्येत । तर्हि स्वयनक्रतेन अपेयपानादिना स्वात्मानं पापकारिणं मन्येत लोकः। न च कश्चिदपि तथा मन्यते। न वा स्वप्ने अहमनेयपानमका निरंयुक्तवंतं प्रामाणिका गर्हयन्तः तःसंसर्गं परिहरन्ति । ननु-" स्वप्ने चेन्द्रियदौर्बल्यात् स्त्रिएं इष्ट्रवा अरेचि । प्रायश्चित्तं तु तस्योक्तं प्राणायामास्तु शोडश '' ( ) इति वचनेन स्वप्ने रेतः-स्खलनिर्मित्तप्रायश्चित्तविधानमात्मनः स्वप्ने कर्मसंबंधाभावे नोपपद्यत इति चेत् ; शृणु, नैतत्स्वप्नसम्भोगनिनित्तं प्रायश्चित्तम् । किं तु सःयादेव इन्द्रियळक्षणादाधारात् रेतसः क्षरणनिमित्तं तस्य जागरिते प्रपन्नःवनिमित्तं च । अन्यथा परनारीसंगमनिमित्तमपि प्रायश्चित्तं विद्ध्यात्, न स्कन्ननिमित्तमात्रम् । तस्मान्न स्वप्नकृतेन कर्मणा तत्फलेन चात्मा सम्बन्यत इति तात्पर्यार्थः । कथं स्वप्नदृष्टेनात्मा अनन्वागत इत्यपेक्षायां हेतुमाह्-असंगो ह्मयं पुरुष इतीति । 'हि 'यस्मात् ' अयं पुरुषः ' ' असंगः 'तस्मादनन्वागत इत्यर्थः । मुनिनोक्तं आत्मनः

तद्यथा महामत्स्यः । (ऽ) उमे कूलेऽअनुसञ्चरति पूर्विञ्चापरश्चेनुमेवायम्पुरुषऽएताऽउभावन्तावनुसञ्चरति स्वमानतञ्च बुद्धान्तञ्च ॥ १८ ॥
तद्यथाऽस्मिन्नाकारे । इयेनो वा सुपण्णो वा व्विपुरिपत्य श्रान्तुः
सर्थेहत्य पक्षो सँइयायेन श्रियतऽएनुमेनायम्पुरुषऽएत्स्माऽअन्ताय
धावति यत्र सुनो न कञ्चन कामङ्काम्यते न कञ्चन स्वप्नमपुरुयति ॥ १९ ॥

तद्यथा महामत्स्य उभे कूळे अनुसंचरित, पूर्वे चापरं च । एवमेवायं पुरुष एता उभावंता-वनुसंचरित, स्वप्नांतं च बुद्धांतं च ॥ १८॥

तद्यथा अस्मिन्नाकाशे इयेनो वा सुपर्णो वा विषरिपत्य श्रांतः संहत्य पश्नी सँछयायैव श्रियते । एवमेवायं पुरुष एतस्मा अंताय धावति । यत्र सुप्तो न कंचन कामं कामयते । न कंचन स्वप्नं परुषति ॥ १९ ॥

कर्मासंबंधं राजा अङ्गीकरोति—एवमेवैतद्याज्ञवरुक्येति । हे 'याज्ञवरुक्य ''एतत् ' 'मगवता ' उक्तं स्वप्ने आत्मनः कर्मासम्बद्धत्वं 'एवमेव ' इत्यङ्गीकृतं राज्ञा इत्यर्थः । मुनिनिरूपितेऽर्थे स्वात्मनो दाद्यं सूचयन् राजा दक्षिणां प्रतिजानीते—सोऽदं भगवते सहस्रं ददामीति । उक्तार्थमेतत् । राजा मुनेः स्वस्मिकराकांक्य-शक्तां वारयति—अत उद्धर्वे विमोक्षार्थेव बूहीतीति । कर्मप्रविवेकस्यापि मोक्षेकहेतुत्वात् ' विमोक्षायेव बूहीति ' पृष्टवानित्यर्थः ॥ १७ ॥

एवं '' स वाऽर्षऽण्तिसम् स्वन्तांते ''-( रा. प. १४ । ४ । १ । १७ ) इत्यनया किण्डिकया स्वतंत्रः ज्योतिरात्मा अवस्थाद्वयेऽपि कामकर्मप्रयुक्तस्थानद्वयसंचरणसंसारअमेरसंस्पृष्टोऽवरिकृतोऽसंगत्वादिति प्रतिपादिन्तम् । तत्र संचरन्निप कथं तेन न वशीक्रियते १ इत्यत्र दृष्टांत उच्यते । यदा स्वप्तांतबुद्धांतात्मकावस्था-द्वयस्य मिथो अ्यभिचारात् तदनुस्यूतस्यात्मनः तद्विलक्षणत्वं तद्भतकामकर्मात्मकात् असंगानमृत्योविविक्तत्वं च यद्वशितम्, तत्रेदानी दृष्टांतमाह-तद्यथा ग्रह्मास्स्य इति । तत्तत्र एतिसनुक्ते 'तयत् 'प्रसिद्धमिति वा 'यथा 'लोके 'महामत्स्यः 'महांश्वासौ मत्स्यश्चेति महामत्स्यो नादेयस्रोतसा अप्रकंप्यः अवशीकृतो मत्स्योऽत्र दृष्टांतः । महच्छव्दिवशिषणेन ताद्यपूपस्य विवक्षितत्वात् । तथा च यथा स मत्स्यः नद्याः 'पूर्वमपरं' चेत्युभे 'कूले' तारे तटौ 'अनु 'क्रमेण 'संचरति '। स्रोतश्च विष्टमयन् स्वच्छंदचारी तटाम्यां भिन्न एव सन् संचरतीत्यर्थः ॥

उक्ते द्दष्टांत दार्ष्टांतिकं योजयति—एवमेवायं पुरुष एता उभावंतावनुसंचरतीति । यथा अयं द्दष्टांतः ' एवमेवायं पुरुषः ' 'स्वप्नांतं च 'स्वप्नं ' वुद्धांतं च ' जागरितं च इत्येतौ ' उभावंतौ ' ' अनु ' क्रमेण ' संचरितं ' । अतः अक्ष्याद्वयेऽपि उक्तरूप एवात्मेत्यर्थः । अतः अस्यात्मनः संसारित्वमाविद्यक्षमेव न स्वतः । तस्यां निवृत्तायां तु स्वतः सिद्धव तस्य मुक्तिरिति " स वा अयं पुरुषो जायमानः "—( इा. प. १४ । ४ । १ । ८ ) इत्यारम्य महामत्स्यवाक्यांतस्य प्रन्थस्य समुदायार्थः ॥ १८ ॥

एवं महामत्स्यदृष्टांतोपन्यासेनावस्थाद्वयेऽपि यद्यपि कार्यकरणादिभ्यो व्यतिरिक्तं शुद्रबुद्रमुक्तस्वभावं आत्म-स्वरूपं दर्शितम्, तथाऽपि एकैकिस्मिन् वाक्ये एकैकव्यितरेकस्यैव प्रदर्शनात् न पुंजीकृत्य तथाविधमात्म- ता बुडिअस्यैताः।(०) हिता नाम नाड्यो यथा छेज्ञः सहस्रधा भित्रस्ता-वताऽणिम्ना तिष्ठन्ति शुक्लस्य नीलस्य पिङ्गलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णाऽस्थ्य युत्रेनव्ह्यन्तीव जिन्तीव हस्तीव विवच्छायपति ग्रतिमव प्रति युदेव जाग्यड्यम्प्र्यति तद्याविद्यया भ्रयम्मन्यतेऽथ युत्र राजेव देवऽह्वाह्यमेवेद्थ् सुर्विमस्मीति मुन्यते सोऽस्य परमो लोकोऽथ युत्र सुप्तो न कुञ्चन कुामङ्कामुयते न कुञ्चन स्वप्तम्पुर्यति ॥ २०॥

ता वा अस्पैटा हिता नाम नाड्यः । यथा केशः सहस्रधा भिन्नः तावताऽणिम्ना निष्ठांति । शुक्रस्य नीलस्य पिङ्गलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णाः । अथ यत्रैनं द्वंतीव जिनंतीव हस्तीव विच्लाययितं गर्तमिव पताति । यदेव जाग्रद्धयं पश्यति । तद्त्राविद्यया भयं मन्यते । अथ यत्र राजेव देव इवाहमेवेदं सर्वमस्मीति मन्यते । साऽस्य परमो लोकः । अथ यत्र सुप्तो न कंचन कामं कामयते । न कंचन स्वप्नं पश्यति ॥ २० ॥

स्वरूपं दार्शतम् । अतः सुपुतौ तथाविधमात्मस्वरूपं सक्चदेव सुखं प्रातेपत्तुं शक्यिमिति " तद्वा अस्थैतदात्मकामम्"—इत्यादिनां तथा दर्शयितुं तथाविधसुपृतिप्रातौ दष्टांतत्वेन रथेनवा रथं प्रवर्तत इति श्रीमतां शंकराचार्याणं अवतारिका । वार्तिकक्चदवतारिका तु एवं स्वप्नयुद्धांतयोः संचरत आत्मनः संसारिवळक्षणत्वेन महामत्स्यदृष्टांत उक्तः । इदानीं सुपुतातिप तद्विळक्षणत्वं दर्शयितुं रथेनादिदृष्टांतमाह—तद्यथाऽस्मिन्नाकाशे रथेनो वा सुपणों वेति । 'रथेनः ' महाकायो मन्दवेगः पिक्षविशेषः । 'सुपणेस्तु ' वेगवत्तरः अल्पविग्रहः । तथा च तत्प्रसिद्धं निदर्शनम् । 'यथा ' लोकेऽस्मिन् प्रसिद्धं भौतिके 'आकाशे ' 'रथेनो वा सुपणों वा ' पक्षी 'विपरिपत्य ' विविधं परिपतनं कृत्वा मक्षणादानार्थमनेकशो आत्वा 'श्रातः ' परिपतनलक्षणेन कर्मणा खिनः सन् ' पक्षौ संहत्य ' संगामय्य सम्प्रसार्थ पक्षयोः स्वनीडगमनाभिमुख्यमापाय ' संलुपायेव ' नीडायैव ' प्रियते ' स्वात्मनेव स्वयं धार्यत इत्यर्थः । सम्यक् लीयते अस्मिनिति सल्यो नीडः तस्मै । दार्थातिकमाह— एवमेवायं पुरुष इति । यथा अयं दृष्टांतः ' एवमेवायं पुरुषः ' आत्मा जाग्रत्स्वप्नयोः परिभ्रमणेन श्रातः सन् तच्लूमस्य हानार्थं ' एतस्मै ' प्रसिद्धायांताय जाग्रत्स्वप्नयोत्तोऽत्यसानं यस्मिन् ज्ञाते न्रद्धाणि सोऽन्तः तस्मै ' अंताय ' अज्ञातत्रद्धलक्षणस्वनीडाय धावतीत्यर्थः । अन्तशब्दस्य यथोक्तन्नद्धविषयः परिशेषयितुं विशेषणद्वयमाह—यत्र सुप्तो न कश्चन कामं कामयत इति । 'यत्र ' यस्मिन् अन्ते ' सुप्तः ' पुप्तान् 'कश्चन'कमिषि काममिमिलाषगोचार्दं न कामयते ' न कश्चन स्वप्नं' च 'पश्यित' । सोऽन्तशब्दवाच्यः । तस्मै अंताय धावतीत्यन्वयः ॥ १९ ॥

ननु—जाग्रत्स्वप्नोपाध्यपगमेन सुपुत्तिगतस्याप्यात्मनो न ब्रह्मैकत्वं तत्रापि भेदहेतोरिविद्यायाः सन्वात् इत्याशंक्य न तावदविद्या आत्मनः स्वभावः, तथा सित चैतन्यवत् तदिनृवृत्तेरमोक्षापत्तेः । अस्वभावत्व तु कामकर्मादिवत् तिशृकृत्तेमोक्षे उपपद्यते, इति विचारपुरःसरं अस्वभावत्वकथनद्वारा विद्याकामकर्मादिहीनतया निरूपितात्मस्वरू-पस्य प्रत्यक्षेण प्रदर्शनेच्छ्या उत्तरा किण्डका प्रवर्तते—ता वाऽअस्यता हिता नाम नाडच इति । याः पूर्वं प्रकृताः 'ताः ' 'वे 'प्रसिद्धाः 'अस्य 'हारःपाण्यादिलक्षणस्य संघातस्य 'हिताः ' इत्येवं नामवसः

'नाड्यः' शिराः । 'यथा' लोके 'केशः' वालः 'सहस्रधा' भिन्नः सन् यावत्परिमाणो भवति । ' तावता ' ताव-ह्यरिमाणेन 'अगिम्ना' अणुःवेन तिष्ठन्ति । अर्थात् इदये इति गम्दते । "इदयात् ऊर्ध्वा नाडयुचरति " (श.प. १ ८।६।१ १।३)इति नाडीनां हृदयात् विप्रसृतत्वश्रवणादित्यर्थः। एताश्च सुक्षमा नाडचो धातुवैषम्यवशात् मुक्तान्न-रसस्य नानाविधैः परिणामैः पूर्यन्ते । तास् चैत्रवित्रास्य सकलदेहन्यापिनीश्च प्रत्यगात्मोपाधिभूतं जाप्रदृष्टपदार्थ-वासनाश्रयं स्कटिकमणिवत्स्वच्छं लिगं तिष्ठतीसभिप्रेयाह-शक्कस्य नीलस्य पिंगलस्य हरितस्य लेहि-तस्य पुण् इति । षष्ट्रयस्तृतीयार्थे । शुक्केन पूर्ण इस्येनं प्रस्थेनं सन्यन्यते । श्रेष्मबाहुत्ये वातिपत्तयोर्गुणत्वेन संसर्गात भक्तात्ररसो नाडीस्यः श्वेतो भवति । वातभूयस्ये सति इतस्योर्पणत्वात् नाडीस्थोऽत्ररसो नीलो भवति। पित्तवाहुल्यादित्तरयोः उपसर्जनत्वे सति नाडात्यो रसः पिंगलो भवति । वातक्षेष्माधिनयेन पित्ते मन्दे सति नाडीस्थोऽन्तरसो हरितो भवति । तेषां व धादुनां साम्ये नाडीस्थोऽन्तरसः अत्यन्तं लोहितो भवति । एवंविधान-रसन्यातानां नाडीनामपि तादशा वर्णा जायन्ते । तदुक्तं सुश्रते—'' अरुणाः शिरा वातवहा नीलाः पित्तवहाः शिराः । असम्बहास्त रोहिण्यो गौर्यः इलेब्बहाः स्पृताः " ( ) इत्यादि । तथा च-तास नाडीष्र प्ररुषस्य स्वापकाले धर्मादिनिमित्तवशात पूर्वीतं िलंगं स्वगतिचिदाभाससिंहतं मिध्यैव नानाकारं अवभासत इति भावः । भवत्ववं, यथोक्तासु नाडीषु यथोक्तस्य लिंगस्यावस्थितिः, कथमेतावता कार्यद्वारा अविद्यासिद्धिरित्याकांक्षायामाह-अथ यत्रैनं घनतीय जिनंतीवेति । 'अथ ' मूळाविद्याकार्यत्वात् अविद्यात्मके पूर्वोक्ते छिट्टे प्रागुक्तनाडीष्ठ व्यव-तिष्ठमाने सित 'यत्र 'यस्मिन् स्वप्नकाले 'एनं 'स्वप्नदशं केचन शत्रवः अन्ये वा तस्करादयः ' प्रन्तीव ' अन्ये केचित् ' जिनंतीव ' वर्शाकुर्वतीव दासादिरूपेण । कदाविदेनं ' हस्ती ' ' विच्छाययतीव ' विद्रावयती । बेनि यावत । '' विच्छ गतौ ''-(धा. पा. तु. प. १४२)। '' गुप्रथपविच्छपणिपनिस्य आयः ''-(पा. स. ३ । १ । २८ ) इति स्वार्थे आयः प्रत्ययः । तथा ' गर्तं ' जीर्णकूपादिकं प्रति ' पत्तीव ''। वस्ततो हननादिकारकाभावे अपि मधैव स्वप्नद्रष्टः एवंविषयो वासनानिभित्तः प्रत्ययः अविद्याख्यः जायते । सर्वत्र इवशब्दप्रयोगादित्यर्थः । निकृष्टाधर्मोद्भासितांतःकरणवृद्धात्रयन्त्रसनावशादुःखात्मक एवंविधः प्रतिमासो भवतीति भावः । एवं स्वरनस्य मिथ्यात्ववर्णने को हेतुरित्यपेक्षायामाह—यदेव जाग्रद्वं प्रयतीति । ' यदेव ' जागरितः ' मयं ' भयहेतं हस्यादिकं ' पश्यित '। तदेव भयकारणम् अत्रास्मिन् स्वप्ने ' अविद्यया ' वास-नात्मिक्या मधेबोद्धतया आत्मा मन्यते 'पश्यति '। अतो मधेब स्वप्न इत्यर्थः । एतेन वाक्येन कार्यद्वारा अवर्भसहकारिका अनात्मस्वभावा अविद्या दर्शिता । यतो यदा कदाचित् विद्यायां तिरोधीयमानायां अविद्यायां चोःक्रष्यमाणायामेन प्रन्तीयेत्यादिनोक्तं प्रत्यक्षत् उपरुम्यतः इति। इदानी धर्मसहकारिकां च तां अभवासनात्मिकां अनात्मभतामविद्यां तत्कार्यप्रदर्शनद्वारा निरूपयति -अथ यत्र राजेव देव इवेति । ' अथ ' अविद्यायामप-कृष्यमाणायां विद्यायां उत्कृष्यमाणायां सत्यां 'यत्र 'स्वप्तकारे 'राजेव ' 'देव इव 'स्वातमानं 'मन्यते ' पश्यतीखन्वयः । यदा जागरे राज्ये अभिषिक्तो राजाऽस्मीत्यभिमानवान् भवति । तदा तद्वासनावासितः स्वप्नेऽपि राजाऽहमस्मीति स्वात्मानं मन्यते । तथा जागरे देवादिविषयोपास्तिरूपा अविद्या अस्य द्रष्टुर्जाता । तदा तद्वाः सनावासिततया देवोऽहमस्मीति स्वप्नहेतुकर्मोद्भवे मन्यत इत्यर्थः । एतद्वि दर्शनं मुधैव । इवशब्दप्रयोगादित्यव-गन्तव्यम् । इदानी सत्ये एवात्मनि विद्योरकर्षवशात् अविद्याया विनश्यमानःवाद्यि तस्या अनात्मस्वभावतेत्य-भिप्रेत्य आत्मविद्योत्कर्षवता सर्वात्मभावलक्षणं मोक्षफलं आत्मस्वरूपमपि स्वप्ने प्रत्यक्षतः अनुभूयत इत्याह-अहमेवेदं सर्वमस्मीति मन्यत इति । ' अहमेव ' ' इदं सर्वं ' सर्वात्मकं नहा । न मत्तः अन्यदिति दर्शनेन यदा जागरे आत्मा ध्वस्तात्ममोहतत्कार्यो भवति । तदा स्वप्नेऽपीदं सर्वमहमेव चिन्मात्रम् । न तु मदितिरेकेण **षा**स्ति किचिदिति ' मन्यते ' जानाति । ' सः ' सर्वात्मभावः अस्यात्मनः पूर्वोक्तान् लोकानपेक्ष्य ' परमः ' तह्याऽअस्यैतत् । (दा ) आन्मकाममामकाममामकामुण् रूपन्तयुथा पित्रयया स्त्रिया सम्परिष्वक्तो न बाह्याङ्कुञ्चन ब्वेद नान्तरमेवुमेवायुण् ज्ञारीगुऽआत्मा प्याज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्तो न बाह्याङ्कुञ्चन ब्वेद नान्तरम् ॥ २३॥

तद्वा अस्यैतदात्मकाममाप्तकाममकामं रूपम् । तत् यथा प्रियया स्त्रिया संपरिष्वक्तो न बाह्यं किंचन वेद नांतरम् । एवमेव अयं शारीर आत्मा प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्तो न बाह्यं किंचन वेद नान्तरम् ॥ २१ ॥

पूर्णः ' लोकः ' विद्यया संपादितः । इदं तु दर्शनं परमार्थविषयमेव, र तु आविद्यकम् । पूर्ववदत्र इवशब्द-प्रयोगामावात् । अन्यत्सर्वमाविद्यकम् । तत्र इवशब्दप्रयोगादित्यर्थः । उक्तस्य लोकस्य यथोक्तविषयत्वं दर्शयितुं विशेषणद्वयमाह-अथ यत्र सुप्तो न कश्चन कामं कामयत इत्यादिना । अक्षरार्थः पूर्ववत् ॥ २० ॥

एवं अविद्या आत्मस्वमात्रो न मवतीति निर्णातम् । यः पुनरेकत्र पुंजीकृत्य नित्यगुद्धत्वादिस्रभण आना दुर्शियतुनिष्टः स पूर्वकण्डिकामध्ये ''अहमेवेदं सर्वमस्मीति मन्यते सोऽस्य परनो लोकः '' इत्यंतेन संगृहीतः । स एवेदानी व्यक्ताविद्याविहीनां सुवृष्यवस्थां अवलंब्य कण्डिकाद्रथेन प्रकटीकुर्वनाह्—तद्वा अस्यैतदात्म-काममाप्तकाममकामं रूपमिति । 'तरैतन् ' प्रसिद्धं ' अस्य ' सर्वातमभावमापनस्य आत्मनः ' रूपं ' स्वरूप-भिसन्वयः । कि तदिसंपक्षायामाह्- शारमकामिति । आर्मव कामो यस्मन् रूपे ' तदात्मकामं 'सुखताक्षा-स्कारी हि काम्यत इति कामः, स चारभैव, "विज्ञानमानन्दं त्रश्न" इति श्रुतः ( रा.प.१४ घू.उ.२।७)। अनेन पदेनात्मरूपं समस्तव्यस्तमा अरितं सचिदानंदात्मकमित्युक्तमित्रर्यः । तत एव 'आप्तकामे 'काम्यन्त इति कामाः सुखादयः । तं आता यस्मिन् रूपं तदानकामम् । परमानन्दरूपत्रईकित्यसम्पत्तौ जागरादावित्र स्वात्मव्यतिर्रितस्य काम्यमानपदार्थजातस्थामावाद सुवृक्षावातकामरूपमित्यर्थः । यत एवातकामवेतदृषं, अत एवाकामम् कामात्रयत्व-रहितम् । कामः संकल्प इत्यत्र मनस एव तदाश्रयत्वाववारणात् नाःमाश्रयत्वं कामस्येत्यर्थः । सुप्रती भेदानावादव विशेषविज्ञानाभावः, न तु आत्मनः स्वयंज्योतिष्ट्वाभावात् । तासात् स्वयंज्योतीरूपस्यात्मनः सुपुतौ सर्वेकत्वमेव विशेषविज्ञानामावे हेतुरिति वक्तं तावत् दृष्टांतमाह-तद्यथा विशेषा खिया संपरिष्वक्तो न बाह्यं किंचन वेर मान्तरमिति । तत्तत्र सुरुतौ एकत्वे सति विशेषविज्ञानामावे अयं दृष्टांतः । ' यथा ' छोके ' स्त्रिया ' स्त्रीगुणो-पैतया ' प्रियया ' मनोहरणसमर्थया कामुक्या ' सम्परिष्वक्तः ' सम्पक् परिष्वक्तः । परिष्वंगफ्लं स्त्रीविहे पुरुषचिह्नस्यानुप्रवेशलक्षणं व्यारिश्रीमावमापत्र इति यावत् । एवंविधसम्भोगफलं एकत्वप्राप्तिलक्षणं अनुमवन पुमान् स्वरमात् ' बाह्यं ' बहिर्भूतं ' किंचन ' किंचिद्पि ' न वद ' । इदं मतः अन्यद्रस्विति न जानाति । 'न 'वा ' आन्तरं ' अहं सुखी दुःखी वा इत्येवंलक्षणं ' वेद ' जानाति । परिष्वंगात्पूर्वं यथा बाह्यमांतरं च स्फुटं वेद । तथा 'परिष्वक्तो न वेट '। सम्भोगफलप्राप्तिलक्षणिकस्वापत्तिवशादिस्पर्थः । अत्र स्त्रीपुरुषयोः परिष्वंगे तत्फळरूपे अवाच्यक्रमीण तत्फळेकत्वाधीनवाह्यास्यन्तरविज्ञानामाने च समानेऽपि पुंसः प्राधान्यात परिष्वक्तो न वेदेति तस्य निर्देशः कृत इति भावः । दाष्टांतिकमाह-एवमेवायं शारीर आत्मा पान्नेनात्मना संपरिष्वक्त इति । यथा अयं दृष्टांतः । ' एवमेव ' ' अयं शारीर आत्मा ' यो भूतमात्रासंसर्गात् सैन्यवखिल्य-

(न्त) तह्याऽअस्यैतृत्। (द्) अतिच्छन्द्रोऽपहतपाप्माऽभयुणु रूप-मुज्ञोकान्तरमुत्र पिताऽपिता भुवति माताऽभाता लोकाऽअलोका देवा-ऽअदेवा व्वेदाऽअवेदा यज्ञाऽअपज्ञाऽअत्र स्तेनोऽस्तेनो भ्वति भ्यूणहा-ऽभ्भूणहा पौल्कस्रोऽपौल्कसश्राण्डाक्रोऽचाण्डालः श्रमणोऽश्रमणस्ता-पसोऽतापसोऽनन्वागतम् पुण्येनुानन्वागतम्पुापेन तीण्णों हि तदा सुर्वा-ञ्छोकान्हदयस्य भुवति॥ २२ ॥

तद्वा अस्येतद्तिच्छन्दोऽपहतपाप्माऽभयं रूपमशोकान्तरम् । अत्र पिता अपिता भवति । माता अमाता । लोका अलोकाः । देवा अदेवाः । वेदा अवेदाः । यज्ञा अयज्ञाः । अत्र स्तेनः अस्तेनो भवति । भ्रूणहाऽभ्रूणहा । पीरुकसोऽपीरुकसः । चांडालः अचांडालः । श्रमणः अश्रमणः । तापसः अतापसः । अनन्वागतं पुण्येन । अनन्वागतं पापेन । तीर्णो हि तदा सर्वान् शोकान हृदयस्य भवति ॥ २२ ॥

वत् प्रविभक्तः सन् जलादौ चन्द्रप्रतिर्विववत् रह कार्यकरणे प्रविष्ट स्वासीत् । सोऽयं शारीरः क्षेत्रज्ञ आत्मा जलाद्यपगमने चन्द्रप्रतिविवस्य चन्द्रैकत्ववत् कार्यकरणेषु स्वकारणेषु विलीनेषु सत्सु भूतमात्रासंसर्गरहितः प्राज्ञेन निरितशयपरिपूर्णज्ञानरूपेण परमार्थेन स्वानाविकेन स्वनात्मना परज्योतीरूपेणाविद्यासाक्षिणा संपरिष्वक्तः अत्यन्तमेकीभूतः सन् सर्वात्मा 'न बाह्यं किंचन ' वस्त्वन्तरं स्विकक्षणं किंचिद्देद । 'नाप्यन्तरं ' अयमहं देवदत्तो ब्राह्मणः सुखी दुःखी वेति 'न पेद '। न विशेषतः किमिप जानातीत्पर्यः ॥ २१ ॥

एवं सुपुतिमुप्रेयुषः पुरुषस्य विशेषविज्ञानामाये स्वाभाविकात्मैकत्वमेव हेतुः, न स्वयंज्योतिष्ट्वाभावः, इति दृष्टान्तेनोपपादनात् नात्मनः कामादिवत् स्वयंज्योतिष्ट्वमस्वभाव इति प्रासंगिकं परिसमाप्य इदानीं प्रकृतिरूपं स्पर्शकरोति-तद्वा अस्पैतद्तिच्छन्दोऽपहतपाप्माभयं रूपमशोकान्तरमिति । यस्मादयं सुवृत्तौ परमात्मना सर्हभयापस्या सर्वातमा संवृत्तः । तस्मात् अस्यात्मनः तदेतत् पूर्वप्रकृतं ' रूपं ' स्वरूपं ' वै ' प्रसिद्धं वस्यमाणलक्षण इत्यन्वयः । कीटशं रात् १ इत्यपेक्षायां कामकर्मभयशोकहीनभिति विशेषणः चतुष्टयेन विशिनप्टि—अतिच्छंद इति । छंदः कामः अतिकांतः अस्माद्तिन्छंदः कामवाजितमिति यावत् । छन्दःशब्दस्य गापत्र्यादिच्छन्दोनिषयत्वेऽपि अत्र कामनाचित्वं छन्दःशब्दस्य '' स्वच्छन्दः '' इत्यादी दर्शनात् । '' न कंचन कामं कामयतं '' ( १९ कं. ) इति कामस्य प्रकृतत्वात् तत्प्रयोज्यकर्मवाचिपाप्मपदेन सह पाठाच कामविषय एव छन्दःशब्दो विवक्षितः। तस्य रूपविशेषणस्वादतिच्छन्द इति भवति । तथा 'अपहतपाप्म ' अपहतः पाप्मा वर्माधर्मस्रभूणो यस्मिन् रूपे तत् 'अपहतपाप्म ' धर्माधर्मविवर्जितमिति यावत् । "पाप्मिः संसुच्यते -पाप्मनो विजहाति "-( कं.८ ) इस्युपक्रमानुसारेण पाप्म-शब्दो धर्माधर्मविषय इति बोध्यम् । तथा 'अभयं 'न विद्यते भयं यत्र रूपे तदभयम् । तथा 'अशो-कांतरमिति ' न विचते शोकः अंतरे मध्ये यस्य तदशोकांतरम् । शोकशून्यमिति यावत् । सुवृत्तौ विक्षेपकाः ज्ञानाभावात् कूटस्यमेवातमरूपं अवतिष्ठत इत्यर्थः । एवमाविद्यककामादिरहितमात्मस्वरूपं प्रत्यक्षतः प्रदर्श,

इदानी तद्वेतुभूतकर्माख्याविद्यासम्बन्धरहितत्वमयात्मनः सुत्रुती प्रत्यक्षमित्याह-अत्र पिताऽपिता भवतीत्या-दिना । " श्रतिच्छन्दोऽपहतपाप्माभयं रूपम् " इत्याद्युक्तस्यात्मरूपस्यात्र सुपुत्तिस्थाने ' पिता ' जर्नयिता-डप्यपिता 'भवति' । तस्य हि पितृःबं पुत्रं प्रति जनयितृत्वसम्बन्धहेतुकर्मनिभित्तम् । तेन च पुत्रसम्बन्धनिमित्त-कमंणा अयमस्मिन् काले असम्बद्ध एव । तस्मानितुर्ने तत्रापितृत्वमेव । सामर्थ्यात् पुत्रोऽपि तत्रापुत्र इति गन्यते । उमयोर्जन्यजनकतालक्षणसम्बन्धनिमित्तकर्महेतुकं हि पितृत्वं पुत्रत्वं च । तत्कर्मातिक्रमश्च " अपहत-पाप्म " इत्यत्रोक्तः । अतः पुत्रोऽपि तत्र अपुत्रो भवतीति । तथैव ' माताऽमाता '। ' लोकाः ' कर्मविद्यान्यां जिताः अजिताश्च 'अलोकाः ' अस्य तत्कर्मसम्बन्धामावात् । ' देवाः ' कर्मागभूताः ' अदेवाः ' तरकर्मसम्बन्धाभावात् । 'वेदाः ' प्रमाणःयेन प्रमेयरवेन च साध्यसाधनसम्बन्धाभिवायका मन्त्रबाह्मणलक्षणा अधीता अध्येतन्याश्वापि 'अवेदाः' सम्पद्यन्ते तिसम् काले । 'यज्ञाः' अग्निष्टोमादिकर्मरूपाः कृताः कर्तन्याश्च 'अयज्ञाः' । ते हि पुरुषेण सह कर्मनिमित्तमेव सम्बन्ध्यन्ते । कर्म तु परमात्मैकत्वमापने सुपुते पुरुषे नास्ति तद-तिरमस्य तत्रोक्तत्वादित्वर्थः । न केवलग्रुमकर्मसम्बन्धातीत आत्मा । कि तर्हि अग्रुभैरपि अत्यन्तचोरैः कर्म-मिरसम्बद्ध एव सुबुक्षौ वर्तते इत्याह-अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवतीत्यादिना । 'अत्र' सुबुप्तिस्थाने परमात्मना एकी-भूतः अयमात्मा 'स्तेनोऽप्यस्तेनो भवति' । अत्र स्तेनशब्देन बाह्मणसुवर्णहर्ता उच्यते महापातकी । भ्रणप्ता सह पाठात् । षोडशमाषपरिमितं कांचनं सुवर्णं तावत् ततोऽधिकं वा ब्राह्मणस्यापहर्ता स्तेन इति यावत् । स तेन महापातकेन तस्मिन् काले विनिर्मुक्ती भवतीत्पर्थः । तथा मुख्यब्रह्मा भ्रूणहा, न प्रेरियत्रनुमंत्रादिसाधारणः । तद्क्तं-" वरिष्टो ब्रह्महा चैव भूणहेत्यभिधीयते " ( ) इति । स 'अूणहा ' तदा 'अश्रूणहा ' भवती अर्थ: । न खल्वंवं केवलं आगंतुकेन घोरकर्मणा विनिर्मुक्तः । किं तिह -अत्यंतिकष्टजातिप्रापकेण सह-जेनापि कर्मणा विनिर्मुक्त एवायमित्याह-पौल्कसोऽपौल्कसञ्चांडालोऽचाण्डाल इति । श्रूदायां बाह्मणा-जातो निषादः । तस्मात् क्षत्रियायां जातः पुल्कसः । पुल्कस एव पौल्कसः । स्वार्थेऽणु । तथा ब्राह्मण्यां श्दाजातो जात्या चण्डालः । चण्डाल एव चाण्डालः । एतौ ' पौल्कसचाण्डालौ ' तदानीं जातिनिमित्तकर्मणा असंबंबात ' अपीहकसः अचाण्डालध ' मवेतामित्यर्थः । तथा श्रमणहेतुभूतरिष कर्मभिस्तदा मुक्त इत्याह-अमणोऽश्रमणस्तापसोऽतापस इति । 'श्रमगः ' परिवाट् । स यत्कर्मनिमित्तो भवति । तेन विनिर्मुक्तः खातू 'अश्रमणः '। तथा 'तापसः ' वानप्रस्थः ' अतापसः ' इत्यर्थः । अत्र परित्राडवानप्रस्थप्रहण् वर्णाश्रमहेतूनां सर्वेषामपि कर्मणामुपलक्षणार्थम् । इदानीं मोहोत्थानां सम्बन्धानां अनन्तत्वेन तेषां कल्पकोटिमि-रिप संख्यातमशक्यत्वात् तःप्रापकाणां कर्मणां देवि-येनोपसंहारपूर्वकं सर्वकर्मातीतःवमाह--अनन्यागतं पुण्येनानन्वागतं ापेनेति । " अपहतपाप्माभयं रूपम् " इत्यनेनोपक्रांतस्यानुवर्तमानत्वान् अनन्वागतामिति रूपविषयो न्युसकानिर्देशः । तथा च - तदात्मरूपं 'पुण्येन ' शास्त्रविहितेन कर्मणा अनन्वागतमसंबद्धम् । त्तया ' पापेन ' विहिताकरणप्रतिषिद्धक्रियालक्षणेनापि अनन्वागतमात्मरूपिः ः । नत्-नत्र सर्वपुण्यपापा सम्बद्धतं को हेतुरित्यपेक्षायां तद्रेतुभूतकामात्यय एवेत्याह-तीण्णीं हि तदा सर्वान् भोकान् हृद्यस्य भवतीति । ' इदयं ' पुण्डरीकाकारी मांसिपण्डः । तापध्यात् इह इदयशब्दो बुद्धिवसनः । शोकराब्द इह कामवाची । कामः खलु इष्टप्रार्थनालक्षणः । अप्राप्तं वियुक्तं वा इष्टवस्तु उद्दिश्य संतप्यमाने पुंसि शोकतं प्रतिपद्यते । अतो युक्तं शोकशब्दस्य कामवाचित्वम् । '' न कवन कर्मं कामयते अतिच्छन्दः '' इत्यादिना सह पाठाच ! तथा च--' हि ' यस्मात् " अतिच्छन्दः " त्यादिवाक्योक्तरूपः अयमात्मा ' तदा ' तस्मिन् सुप्तिकाले ' इदयस्य ' इदयस्थाया बुद्धेः सम्बन्धिनः ' सर्वान् शोकान् ' कामान् ' तीर्णः ' अतिकातो

बद्धै तन्न पुरुवति । पुरुवन्वै तुद्द्रष्टुब्यन्न पुरुवति न हि द्रष्टुद्रृद्धेविवपरि-लोपो व्विद्यतेऽविनाशित्वात्र तु तुहितीयमस्ति तुतोऽन्यहिभक्त यत्पु-इयेत् ॥ २३ ॥

( द्य ) यद्धै तन्न जिध्नाति । जिध्नान्वै तुर्नातव्यन्न जिध्नाति म हि

यद्वे तन्न पश्याति । पश्यन्वे तद्रष्टव्यं न पश्यति । न हि द्रष्ट्रदेष्टीवपरिलोपो विद्यते, अविना-शित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततः अन्यद्विभक्तं यत् पश्येत् ॥ २३ ॥

यद्वै तन्न जिन्नति । जिन्नन्वै तत् न्नातन्यं न जिन्नति । न हि न्नातुर्घाणात् विपरिलोपो विचते, आविना। शत्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततः अन्यत् विभक्तं यः जिघ्रत् ॥ २४ ॥

भवति । " सता सौम्य तदा संपन्नो भवति " ( ) इति छांदोग्ये सुषुप्तौ परमारमैक्यापत्तेरित्युक्तत्वात कामाश्रयाया बुद्धेः सुवुतावभावाचेत्यर्थः । ततश्च सुवुत्तौ कामनिवृत्त्या तत्कार्यभूतसकलकर्मनिवृत्तेः युक्तं तत्रा-रमनः प्रण्यपापाभ्यामनन्वागतःवमित्यर्थः ॥ २२ ॥

कामकर्मादिवत् सुरुप्तौ विशेषविज्ञानाभावात् न स्वयंज्योतिष्ट्वमात्मनः स्वभाव इति चौदिते स्त्रीपंसपरिष्वंग-दृष्टांतनैकत्वापत्तिवशादिज्ञानाभावो न स्वयं ज्योतिष्ट्वाभावादिति समाधिरुक्तः । तत्र वार्थात् विशेषाभावादेव विशेषविज्ञानाभाव इत्यपि सूचितम् । तदानीं चोद्यानुवादपूर्वकमतितरां स्पष्टीकतुं प्रवर्तते यहे तस प्रवर्तते पर्यन्वे तद्गप्टव्यं न पर्यतीत्यादिना । ' वे ' इत्यवधारणार्थः । तत्तत्र सुवृत्तौ आत्मानेव पर्यतीति यज्ञा-नीवे तत्त्रथा माऽमंस्थाः । यतः तत्तत्र स्वरूपचैतन्येन सर्वसाक्षित्वात् पश्यन्नेव सन् द्रष्टव्यं पदार्यजातं ' न पस्यतीति ' अभिसंभवतीति स्वरूपदर्शनं विशेषादर्शनं च प्रतिज्ञायत इत्यर्थः । ' पस्यनेवास्ते ' इत्यस्यां प्राथ-मिकप्रतिज्ञायां तावत् हेतुमाह-न हि द्रष्ट्रहेष्टेविंपरिलोपो विद्यते इति । 'हि 'हेतौ । द्रष्टुर्या सर्वसाक्षिभूता ' दृष्टिः '। यद्वा, ' द्रष्टुः ' कूटस्थचिन्मात्रस्य स्वरूपभूता या दृष्टिस्तस्याः ' हि ' यस्मात् ' विपरिलोपः ' विनाशी नैव 'विद्यते '। अग्निस्वभावभूती अयस्येव । तस्मात् तत् जाग्रस्वप्रवत् सुगुमावि आत्मा स्वयं-ज्योतिरेगेसर्थः । ननु-दष्टेः कर्ता हि द्रष्टा । यतः अनित्यक्रियाकर्तृविषय एव तृबुक्त्ययांतस्य शब्दस्य प्रयोगो दृष्टः । यथा छेत्ता भेत्ता गन्तेति । तथा अत्रापि अनित्यिक्रयाकर्तृत्रिषय एव तृजन्तराब्दप्रयोगः । अतो न नियदप्टिस्वरूपो द्रष्टेति चेत् ; नैष दोष: । सविता प्रकाशियतेत्यादौ प्रकाशरूपेऽपि सवितारि तृचौ दर्शनात् । तस्मानित्यदृष्टिस्वरूप एवात्मेति सिद्धम् । आत्मदृष्ट्रीनित्यत्वं साधयति-अविनाशित्व।दिति । अवि नाशित्वमविपरिणामित्वम् । तस्पाद्विनाशहेतुभूतविपरिणामहीनत्वादित्यर्थः । विशेषविज्ञानाभावप्रतिज्ञायां हेतुमाह-न तु तिङ्कृतीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यत्पर्यदिति । तत्तत्र दितीयं प्रमातृस्वरूपं सामासांत.करणळक्षणं न त्वस्ति । तत आत्मस्वरूपादन्यवभुरादिलक्षणं न त्वस्ति । 'ततो विभक्तं ' रूपादिलक्षगं च न त्वस्ति । यत्पश्येत्प्रमाता प्रभाणेनेति योजना । तत इत्यपादानं सर्वत्रानुषंजनीयम् । तथा च स्वरूपचैतन्यस्य सन्वेऽपि प्रमातृकरणविषयकृतत्वात् विशेषदृष्टेः तेषां च सुपुभावभावात् तत्कार्यविशेषदृष्टेरपि अभावः । अतो विशेषविज्ञा-नामानो न आत्मनः प्रकाशामानकृत इति स्वयंज्योतिष्ठवं तस्यावधार्यत इत्यर्थः ॥ २३ ॥

यहै तन जिघति ॥ २४ ॥

ष्ठातुष्र्ञाणाद्विपरिलोषो व्विद्यतेऽविनाशित्यात्र तु तुद्दितीयमस्ति तुतो-ऽन्यद्विभक्तं यजिष्ठेत् ॥ २४ ॥

- ( च ) यद्वै तन्नु रसुयति । व्यिजानन्वै तद्वसन्नु रसयति न हि रसयित् उसादिपरिक्रोपो व्यिचनेऽविनाशित्वान्न तु नुद्दिनीयमस्ति नुतोऽन्याद्धिभक्तं युद्रसुयेत् ॥ २५ ॥
- ( य ) यद्वै तन्न व्वद्ति । व्वद्न्वै तुद्वक्तव्यञ्ज व्यद्ति न हि व्वक्ति व्वंकेर्विपरिलोपो व्यिचतेऽविनाशित्वात्र तु तुद्वितीयमस्ति तुतोऽन्यहिभक्तं यहदेत् ॥ २६ ॥
- ( द्य ) बद्धे तन्नु शृणोति । शृण्वन्वे तुच्छ्रोतुव्यन्न शृणोति न हि श्रोतुः श्रुतेर्व्विपरिलोपो व्विद्यनेऽविनाशित्वान्न तु तुहितीयमस्ति नुतो-ऽन्यहिभक्तं बुच्छृणुयात् ॥ २७ ॥
- ( द्य ) यद्धै तद्य मनुते । मन्यानो वै तुन्मन्तव्यद्य मनुते न हि मन्तु-म्रमुतेर्विषरिरोषो विवद्यतेऽविनाशित्वात्र तु तहितीयमस्ति तुतोऽन्यहि-भक्तं युन्मन्वीतु ॥ २८॥

यद्वै तन्न रसयति । विजानन्थै तद्रसं न रसयति । न हि रसयित् रसाद्विपरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न हु तत् द्वितीयमस्ति ततः अन्यद्विभक्तं यत् रसयेत् ॥ २५ ॥

यहै तन्न बद्ति । बदन् वै तत् बक्तव्यं न बदति । न हि बक्तर्वक्तेः विपरिलोपो विद्यते, आवि-नाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततः अन्यद्विभक्तं यद्वेत् ॥ २६ ॥

यहै तन्न शृणोति । शृण्वन्वे तत् श्रोतव्यं न शृणोति । न हि श्रोतुः श्रुतेर्विपरिलोपो विद्यते, अविनाज्ञित्वात् । न तु तत् हितीयमस्ति ततः अन्यत् विभक्तं यत् शृणुयात् ॥ २७ ॥

यत् वै तन्न मनुते । मन्वानो वै तन्मन्तव्यं न मनुते । न हि मन्तुर्मतेविंपरिलोपो विद्यते, अवि-नाह्यत्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततः अन्यद्विभक्तं यत् मन्वीत ॥ २८ ॥

यद्वै तन रसयित ॥ २५ ॥

यद्वै तन वदित ॥ २६॥

यहै तन शृणोति ॥ २७ ॥

यद्रै तन मनुते ॥ २८॥

यद्भे तञ्च रूपृश्चाति । रूपृश्चे तुत्स्त्रष्टुःयन्तु रूपृश्चिति न हि स्त्रप्टः रूपृष्टेर्वितपरिलोषो वित्रद्यतेऽविनाशित्वात्र तु तुद्धितीयमस्ति तुतोऽन्य हिभक्तं सुरूर्पृश्चेत् ॥ २९ ॥

( द्य ) यद्धै तन्न वित्रनानाति । वित्रनानन्ते तुद्धिन्नेयत्र विन्ननाति न हि विद्यातुर्विन्नानाद्विपरिकोषो वित्यतेऽतिनाज्ञित्वात्र तु तृहितीयमस्ति तुतोऽन्यहिभक्तं युद्धिनानीयात् ॥ ३०॥

(त्स) सिल्ठिट एको 🐲 द्रष्टाऽद्वैतो अविति। (त्ये) ए**ए व्यक्षलेकुः** सम्ब्राङ्किति हैन सुवाचैषाऽस्य परमा सम्पद्वेषोऽस्य परमो लोकुऽएषोऽस्य परुमऽआनन्दुऽएतुस्यैवानन्दुस्यान्यानि भूतानि मात्रासुपनीवन्ति॥ ३१ ।

यत् वै तन्न स्पृश्चिति । स्पृश्चन् वै तत् स्प्रष्टव्यं न स्पृश्चिति । न हिः स्प्रष्टुः स्पृष्टेर्विपरिलोपः विद्यते, अविनाशित्वात । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततः अन्यद्विभक्तं यत् स्पृशेत् ॥ २९ ॥

यत् वै तत् न विजानाति । विजानन् वै तत् विज्ञेषं न विजानाति । न हि विज्ञातु-विज्ञानात् विपरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततः अन्यत् विभक्तं यद्विजानीयात् ॥ ३० ॥

सिंछल एको \* द्रष्टा अद्वैतो भवति । एप ब्रह्मलोकः सम्राद्, इति हैनसुवाच । एपा अस्य परमा संपत् । एपोऽस्य परमो लोकः । एपोऽस्य परम आनंदः । एतस्यैवानंद्स्यान्यानि भूतां । मात्रासुपजीवन्ति ॥ ३१॥

यद्वै तन्न स्पृशति ॥ २९ ॥

यदै तन्न विजानाति । इत्येते पर्यायाः पूर्वेण समानार्थाः । यद्यपि मननविज्ञानयोश्वञ्चरादिसहकारित्वात् ततो न पृथक् प्रहणाईता । तथाऽपि चञ्चरादिन्तिपेक्षतयाऽपि भूतभविष्यद्वर्तमानविषयन्यापारः स्मरणादिरूपो दृष्ट इति तयोः पृथग्प्रहणमिति बोध्यम् ॥ ३० ॥

एवं "यद्वै तन्न पश्यित" इत्यादिविस्तरेण उक्तरूपस्य प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्तस्यात्मनः स्वरूपोपसंहार्राधमाह—सिलल्डर्एको द्रष्टाऽद्वेतो भवतीति । सिलल्डम् इव सिल्लः सिलल्डच्छुद्ध इति यावत् । अनेन विजातीयसंबंधशून्यत्वमुक्तम् । सजातीयभेदव्युदासायिक इति विशेषणम् । न तु एक्संस्थ्यावैशिष्ट्यार्थम् । " साक्षी चेता केवलो
निर्गुणश्च " ( ) इति अगुणत्वश्चतिविरोधात् । यस्मात्सजातीयविजातीयभावस्य द्रष्टव्यस्याभावः, तस्मादकारकस्वभावत्वान् अद्रप्टेति पूर्णात्मकज्योतिरभिधीयते । द्रष्टेति पदच्छेदे उक्तविशेषणद्वयोपल्कक्षितस्यात्मनो जङ्क्वशंकावारणार्थं ' द्रष्टेति ' विशेषणम् । सजातीयविज्ञातीयभेदरिहतत्वेऽपि धर्मधर्मिभावलक्ष्यणः
स्वगतो भेदः स्यात् इत्याशंक्य तिनवृत्यर्थं ' अद्वैतः ' इति विशेषणम् । द्विया इतं द्वीतं द्वीतस्य भावो द्वैतं
तन्न विद्यते यस्मिन् स ' अद्वैतः ' एकरस इत्यर्थः । एतेनात्मनो भिन्नाभिनत्वसंभावनाऽपि अप्रामाणिकीति

भत्र " एकोऽद्रष्टा " इत्येवमिप पदच्छेदो मन्तञ्यो भाष्यानुरोधात् ।

# स यो मनुष्याणाध्य राद्धः सुमृद्धो अवति । (त्य) अन्येवामुधिपतिः सुर्व्वम्मीनुष्यकैः कुमिः सुम्पन्नतमः सु मनुष्याणाम्परमुऽआनन्दुः॥ ३२॥

स यो मनुष्याणां राद्धः समृद्धो भवति, अन्येपामधिपतिः सर्वेर्मानुष्यकैः कामैः संपन्नतमः । स मनुष्याणां परम आनंदः ॥ ३२ ॥

दार्शतम् । इदानीमत उत्व विमोक्षायेव बृहीति यत्पुनः पुनः पृष्टं, तस्योत्तरमुक्तवान्मुनिः, इति श्रुतिरस्मान्प्रस्याह्र—एप ब्रह्मछोद्धः सम्माद्धिति हैनमुवाचेति । आत्मनः अत्यन्तं सिनिहितत्वात् 'एपः ' इति निर्देशः । 'एषः ' सुप्रुप्यवस्थामापनः प्रत्यगात्मा ' ब्रह्मछोकः ' । लोकनं लोकः ब्रह्मेव लोको ' ब्रह्मछोकः ' । स्वयं-प्रयोतिरूपं ब्रह्मेवित यावत् । अत्र षष्ठीतत्पुरुषविप्रहे अद्भैतश्रुतिविरोध इति द्रष्टव्यम् । हे ' सम्राट् ' ! राजनिति संबोध्य ' इति 'एवमुक्तप्रकारेण ' ह ' किल ' एनं ' राजानं जनकं उवाचोपदिष्टवान्, याज्ञवल्क्य इति शेषः । कथं पुनरुवाचेत्यपेक्षायामाह-एपादस्य परमा संपिद् ति । ' एषा अस्य ' विज्ञानमयस्य ' परमा ' उत्कृष्टा ' संपत् ' विभूतिः अञ्चतकत्वात् । अन्यास्तु विपरीताः हेया इत्यर्थः । ' एषः ' एव यथोक्तः ' अस्य ' विज्ञानमयस्य सुपृत्ती परमात्मेक्यमापन्नस्य ' परमः ' मोक्षलक्षणो लोकः । स्वयंज्योतिःस्वभावालोकशब्दस्य मुख्यवृत्तिविषयः स्वाभाविकः । अन्यस्तु साध्यत्वात्क्षयिष्णुः । लोकशब्दस्यामुख्यवृत्तिविषयो गौणो हेय इत्यर्थः । ' एषः ' एव यथोक्तः ' अस्य ' सुपुत्तस्य ' परमः ' स्वरूपानुमवलक्षणो मुख्यो निरितशयः ' आनंदः ' पूर्णानत्दः विषयेन्द्रियसंवन्यजनिता आनंदाः परिच्छिन्ना अमुख्याः अपरमाः हेया इत्यर्थः । कि च-वस्तुतो नास्त्येव आत्मसुखातिरिक्तं वैषयिकमिप सुखं इत्याह—एतस्येवानंदस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपज्ञिनीति । ' एतस्येव ' ब्रह्मानंदस्य ' मात्रां ' कलां पूर्णस्याप्यानंदस्य अविद्यानेक्षुद्धवृत्त्यवच्छेदवशात् मात्राशब्दाहाँ विषयेन्द्रयसंवन्यकाले विभाव्यमानां ' अन्यानि ' अविद्यया ब्रह्मणोऽन्यत्वेन परिकल्पितानि ब्रह्मादिस्तंवपर्यन्तानि ' भूतानि ' ' उपजीवन्ति ' उपभुंजते । तावन्मात्रेणैव आनंदिनि भवन्तिसर्थः ॥ ३ ॥

यथा लोके लवणावयवैर्लवणार्थ्य लोको बोधयित । तथा मानुषानन्दमारम्य ब्रह्मानन्दपर्यन्तं उत्तरोत्तरशतगुणितातिशयशालिनां परब्रह्मानन्दावयवानां प्रतिपादनद्वारेण अवयिनं निवृत्तगुणितमेदं अनितशयं ब्रह्मानन्दं दर्शयितुं उत्तरश्चितः प्रवर्तते । तत्र तावत् परमकाष्टां गत्यय मानुषानन्दस्य स्वरूपमाह—स यो मनुष्याणां राद्धः समृद्धो भवतीति । 'मनुष्याणां 'मध्ये 'सः यः ' कश्चित् भोगक्षमावयवैः आध्यात्मिकैः 'राद्धः ' सिद्धः इति अन्तःसाधनसम्पत्तिरुप्यते । संसिद्धाऽप्यन्तःसाधनसम्पत्त् वाद्धसाधनसम्पद्धमावे भोगासम्भवात्रफलवतीत्यत उच्यते—समृद्धः इति । 'समृद्धः ' बाद्धोपभोगसाधनैः स्वक्चन्दनालंकाराद्विभिः सम्पत्र इति
यावत् । एतदुभयसाधनसम्पत्तन्वेऽपि आधिपत्यं विना न निरंकुशो भोगः स्यात् इत्यतो विशेषणम्—अन्धेषामधिपतिरिति । 'अन्येषां ' समानजातीयानां स्वतन्त्रः 'अधिपतिः '। न माण्डलिक इति यावत् ।
ननु—बाह्यसाधनसम्पत्तिं वदन् समृद्धपदं देवसाधनस्यापि वाह्यत्वविशेषात् तत्संपत्तिमपि वदत्येव संकोचकाभावात् । अतो मानुषानन्दस्यापि गन्धर्वानन्दादिष्वन्तर्भावोपपत्तेः अस्य पृथग्यहणं अनर्थकमितीमामाशंकां मानुप्रकेरित्यनेन परिहरंती श्रुतिः पूर्वोक्तविशेषणसम्पत्तिं स्पष्टयति—सर्वैर्मानुष्यकैः कामैः संपन्नतम इति । मनुष्येषु
भवैः 'मानुष्यकैः ' कामैभाँगोपकरणैः सर्वेरस्कुत्तिः 'सम्पन्नतमः ' अतिश्येन सम्पनः सम्पन्नतमः

( न्डोऽथ ) अथ ये शतुम्मनुष्याणामानन्दाः । सऽपुकः पितृणाञ्जितु लोकानामानन्दः ॥ ३३॥

(न्डोऽथ) अथ ये ज्ञातमिवतृणाञ्जित्रलोकानामानन्दाः । सऽएकः कुम्मदेवानामानन्दो ये कुम्मणा देवत्तुमभिसम्पद्यन्ते ॥ ३४ ॥

(न्तेऽथ) अथ ये शतुङ्कुम्भदेवानामानन्दाः । सऽप्रकऽआजानदेवाना-मानन्दो युश्च श्रोत्रियोऽव्वजिनोऽकामहतः॥ ३५॥

अय ये दातं मनुष्याणामानन्दाः, स एकः पितृणां जितलोकानामानन्दः ॥ ३३ ॥

अथ ये रातं पितृणां जितलोकानामानन्दाः, स एकः कर्मदेवानामानंदः । ये कर्मणा देवत्व-मभिसंपद्यन्ते ॥ ३४ ॥

अथ ये शतं कर्मदेवानामानन्दाः, स एक आजानदेवानामानन्दः । यश्च श्रोत्रियः अवृजिनः अकामहतः ॥ ३५॥

युधिष्ठिरादिसदशः । ' सः ' ' मनुष्याणां परम आनन्दः ' । आनन्दानंदिनोरभेदात् एवंत्रिधः प्रमान् आनन्द इति निर्देश इत्पर्थः ॥ ३२ ॥

एवंविधमनुष्यानंदैः शतगुणितैः समानः पितृलोकवासिनां एक आनन्द इत्याह-अय ये शतं मनुष्याणा-मानंदा इति । आनन्दांतरोपक्रमार्थः अथशन्दः । 'मनुष्याणां ' 'ये ' उक्तप्रकाराः ' शतं ' शतगुणिताः आनन्दमेदाः 'स एकः ' एवानन्दः ' पितृणां ' दक्षिणमार्गानुयायिनां इत्यन्वयः । के ते पितर इत्यतस्ता-न्विशिनष्टि-जितलोकानामिति । श्राद्धपिडपित्य हादिक्षिमिः पितृतोषणदारा जितो लोको येः ते। यदा जिता लोका येषामिति जितलोकाः, तेषां पितृणामित्यर्थः ॥ ३३ ॥

तथा वित्रुहोकानन्दोः वि शतगुणी कृत एक एव कमदेवानन्द इत्याह-अथ ये शतं वितृणां जितलोका-नामानन्दा इति । व्याख्यानं प्राप्तत् । के कर्मदेवा इत्यपेक्षायामाह-ये कर्मणा देवत्वमिनसम्पद्यन्त इति । 'ये ' अग्निहोत्रादिश्रौतेन ' कर्मणा ' ' देवत्वमभिसम्पद्यन्ते ' देवलोकं प्राप्नुवन्ति ते कर्म-देवा इत्यर्थः ॥ ३४ ॥

तथा कर्मदेवानामानन्दः शतगुणीकृतः अन् स्वामाविकदेवानामेक आनन्द श्ल्याह्-अथ ये शतं कर्म-देवानामानन्दः इति । मनुष्यादिसर्गस्य प्रकृतेः प्रागंव देवत्वं प्राप्ताः ' ते ' आजानदेवा उच्यंते । ते तु सूक्ष्मन्यापिशरीरचारिणो महात्मान इत्यर्थः । इदानीमाजानदेवेवृक्त आनंदः तदुपास्यधिकारिण आजानदेवा-नन्दात् प्राक्तनानन्देषु जातवैराग्यस्य आजानदेवाद्यानंदेषु सतृष्णस्य मनुष्यदे**ह** एव जीवतः श्रोत्रियस्यापि समान एवेत्याह—यश्च श्रोजियोऽद्वित्तनोऽकामहत इति । अर्थज्ञानान्तं एकशाखाविषयमध्ययनं यस्यास्ति स श्रोत्रिय-शब्देनोच्यते । "श्रोत्रियंरछन्दोऽधीते " ( पा. सू. ५।२।८४ ) इति पाणिनिनोक्तत्वात् । वृजिनं पापं तन विद्यते यस्य सः ' अवृज्ञिनः ' पापरहितः क्रुत्ख्रवेदोक्तकारित्वात् । ' अकामहतः ' । आजानदेवाषिपूर्वानन्देषु

( तोऽथ ) अथ ये शतमाजानदेवानामानन्दाः । सऽएको देवलोकुऽ आनन्दो बुश्च श्रोत्रियोऽव्यृजिनोऽकामहतः ॥ ३६ ॥

(तोऽथ) अथ ये जातुन्देवलोक्डरआनन्दाः । सऽप्रको गन्धर्वलोक्डर आनन्दो युश्च श्रोत्रियोऽव्यनिनोऽकामहतः ॥ ३७ ॥

( तोऽथ ) अथ ये जातुङ्गन्धर्वलीकुऽआनन्दाः । सऽएकः प्रजापति-लोकुऽभानन्दो युश्च श्रोत्रियुं।ऽन्वतिनोऽकामहतः ॥ ३८॥

( तोऽथ ) अथ ये ज्ञतुम्प्रनापतिलोकुऽआनन्दाः । सऽएको ब्जस-लोकुऽआनन्दो युश्र श्रोत्रियोऽव्वजिनोऽकामहतऽएषु व्वह्मलोकुः सम्म्रा-डिति हैनमुनुज्ञज्ञासैतुद्दमृतुथुँ सोऽहम्भगवते सहस्रन्ददाम्यतऽद्धर्धु-म्विमोक्षायेव ब्बूहीति ॥ ३९ ॥

अय ये ज्ञतमाजानदेवानामानन्दाः, स एको देवलोक आनन्दः। यश्च श्रोत्रियः अवृजिनः अकामहतः ॥ ३६॥

<mark>अथ ये शतं देवलोक आनन्दाः, स एको गन्धर्वलोक आनन्दः । यश्च श्रोत्रियः अवृज्जिनः</mark> अकामहतः ॥ ३७॥

अय ये शतं गन्धर्वलोक आनन्दाः, स एकः प्रजापतिलोक आनन्दः । यश्च श्रोत्रियः अवृ-जिनः अकामहतः ॥ ३८ ॥

अय ये रातं प्रजापतिलोक आनंदाः, स एको ब्रह्मलोक आनन्दः। यश्च श्रोत्रियः अवृजिनः

वितृष्ण इति यावत् । चकारादेवंविधस्य पूर्वानन्देषु विरक्तस्य आजानदेवानन्दसमान एवानन्द इति प्रदर्शितमि-त्यर्थः । एवमुत्तरत्रावि श्रोत्रियाणां पूर्वपूर्वानदेषु वैराग्यं उत्तरोत्तरानन्देष्वभिलाषश्चेरयुभयं तत्तदानंदसाम्बप्रयो-जनं तत्तदुपासकानामिति द्रष्टव्यम् । श्रोत्रियस्य चेहानंदोपदेश उपार्योपासकयोत्तुल्यानन्दप्रदर्शनद्वारा परवस-विदः तदानंदलाभप्रदर्शनार्थमित्यभिप्रायः ॥ ३५ ॥

आजानदेवानन्दः शतगुणितः सन् उपाध्येन्द्रादीनां वसतिभूमौ ततुपासके च एक आनन्द इत्याह-अथ ये शतमाजानदेवानामानन्दा इति । 'देवानां ' सृष्यादिभूतानां यष्टव्यानां निसर्गसिद्धदेवापेक्षयाऽपि उत्क्र-ष्टानां ' लोकः ' स्थानं तस्मिन् । शेषं पूर्ववत् ॥ ३६ ॥

देवलोकानन्दः शतगुणितः एक एवानन्दो गन्धर्वलोके तदुपासके च भवतीत्याह-अथ ये शतं देवलोक आनन्दा इति । व्याख्यानं पूर्ववत् । गार्गानाक्षणेऽपि देवलोकानां गन्धर्वलोकेष्वेव ओतप्रोतमाव उक्तः । तथैवात्रापि देवलोकानन्तर्यं गन्धर्वलोकस्य युक्तम् ॥ ३७॥

गन्धर्वलोक्तानन्दः शतगुणित एक एवानन्दो विराट्शरीरे तदुपासके च भवतीत्याह-अथ ये शतं गन्धर्व-छोक आनंदा इति । ' प्रजापतिलोकः ' विरादृशारीरम् । शेषं पूर्ववत् ॥ ३८ ॥

विराडानन्दः शतगुणीकृतो हिरण्यगर्भस्य तदुपासकस्य च एक आनन्द इत्याह-अथ ये शतं प्रजापति॰

(924)

स वु।ऽएषुः। (ऽ) एतुस्मिन्तसम्प्रसादे रत्वा चरित्वा दुङ्कैव पुण्यञ्ज पुापञ्च पुनः प्रतिन्यायुम्प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्तायैव स यदुत्र किञ्चि-त्पुइयत्युनन्वांगतस्तेन भवत्युसङ्गु। ह्ययम्पुक्षपऽइत्येवुमेवेतुद्याज्ञवल्क्य सोऽहम्भुगवते सहस्रन्ददाम्युतऽकःर्चुम्विमोक्ष्यिव ब्ब्रह्यति ॥ ४० ॥

अकामहतः । एप ब्रह्मलोकः सम्झार् इति हैनमनुशशास । एतदमृतम् । सोऽहं भगवते सहस्रं ददामि, अत ऊर्ध्व विमोक्षायैव ब्रहि इति ॥ ३९ ॥

स वा एप एतिसमन् संप्रसादे रत्वा चरित्वा दृश्वैव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियो-न्याद्रवति बुद्धांतायैव । स यदत्र किंचित् पश्यति । अनन्वागतस्तेन भवति । असंगो हि अयं पुरुष इति । एवमेवैतत् याज्ञवलक्य । सः अहं भगवते सहस्रं ददापि, अत उर्ध्व विमोक्षायैव ब्रहि इति ॥ ४० ॥

लोक आनन्दा इति । ' ब्रह्मलोकः ' हिरण्यगर्भातमा तिस्मिक्तिव्यर्थः । गन्ववीदिषु आनन्दोत्कर्षापकर्षी तत्र तत्र सत्वशुद्धितारतग्यात् ब्रह्मानन्दमात्राविर्भावतारतम्यमपेक्ष्य निर्दिश्येते । " यश्र श्रोत्रियः " इत्यादि मानुषादि-पर्यायेष्विप योज्यम् । यतः श्रोत्रियत्वादिषु न सार्वभौमत्वादिसुखमनुभवति । अतः पूर्वेष्विप योजयितुं युक्तम् । पूर्वं सिलल एकोऽद्रष्टेरयुपक्रम्य-" मात्रामुपजीवन्तीयन्तेन " कार्यकरणविनिर्मुक्तो यः प्रयगातमा निर्तिशया-नन्दः परिपूर्णः प्रतिज्ञातः । स एव " स यो मनुष्याणाम् " इत्यारम्य "स एको ब्रह्मलोक आनन्दः" इत्यन्तेन प्रतिपादितः । तस्येदानीमुपसंहारमाह-एप ब्रह्मलोकः सम्राडिति हैनमनुश्रशासैतदमृतमिति । 'एषः ' वितृष्णः श्रोत्रियः प्रत्यक्षो निरतिशयानन्दः 'ब्रह्मलोकः ' 'एतदमृतं 'मुख्यं मोक्षस्वरूपमिति 'एनं ' जनकं ' ह ' किल अनुशशासानुशासितवान् उपदिष्टवानित्यर्थः । एवं मुनिकृतमुपसंहारं श्रुत्वा राजोवाचेत्याह्न-सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत उर्ध्व विमोश येव बूहीति । यथोक्तरीत्या सम्यक् ज्ञाने निर्द्धारितेऽपि तनिर्द्धा-र्णारप्रागेव यन्मुक्तये परं सायनं तस्मादृर्ध्वमि मह्यं 'बृहीति 'विद्यानिष्क्रयार्थं सहस्रदानप्रतिज्ञापूर्वकं राजा मुनि पप्रच्छेत्यर्थः ॥ ३९॥

तत्र " तयथाऽस्मित्राकारो " इति वाक्यमारभ्य " एष ब्रह्मलोकः सम्रोडिति हैनमनुशशासितदमृतं " इत्यन्तं वाक्यजातं सुरुप्तिविषयम् । तथा च सुरुप्तिविषयप्रविष्ट आत्मा स इदानीं संसाररूपदार्ष्टांतिकप्रदर्शनार्थं जाम्रद्भूमिं प्रापयितन्यः । सुनुप्तौ दार्षःतिकसम्बन्धस्य अत्यन्तं स्पष्टियतुमशक्यत्वात्ं यद्भिप्रेत्यात्मनः सुनुप्ति-स्थानाजागरितस्थानप्राप्तिमाह-म वा एष एतिसम् संप्रसादे रत्वा चरित्वेत्यादिना। सम्यक् प्रसीदस्यस्मि-न्निति सं तसादः सुश्रुतिस्थानं तस्मिन् ' संप्रसादे '। '' तीर्णो हि तदा सर्वोञ्छोकान् इदयस्य भवति '' 'सिळिळ एको इद्रष्टाऽईतो भवति " इति चोक्तवात् अवस्थांतरापेक्षया सुपुती प्रसादातिशयाचेति भावः । ' बृद्धांताय ' जागरणायेत्यर्थः । अञ्चरार्थः पूर्ववत् । अत्रापि रण्जा विद्यानिष्क्रयार्थं सहस्रदानप्रतिज्ञापूर्वकं मुनि पुनः पप्रच्छेत्यर्थः ॥ ४० ॥

(११) अत्र ह याज्ञवल्क्यो विभयाञ्चकार । मेधावी राजा सुर्वेभयो माऽतिम्बर्डदरीत्सीदिति स यत्राणिमानं न्येति जर्या वोपतुषता वारः णिमाः तिगुच्छति यथाऽऽम्युम्बोद्धम्बरम्बा पिप्पलम्बा बन्द्धनांत्प्रमुच्येतेवु-मेवायुॐ शारीदऽआत्मैभ्योऽङ्गेभ्यः सम्प्रमुच्य पुनः प्वतिन्यायम्प्रतियो-न्याद्ववति प्वाणायेव ॥ ४१ ॥

अत्र ह याज्ञवल्कपो विभयांचकार । मेधावी राजा सर्वेभ्यो मा अंतेभ्यः उद्रौंन्तीत् इति । स यत्राणिमानं न्येति जरया वा उपतपता वा अणिमानं निगच्छाति । यथा आम्रं वा उद्धंवरं वा पिप्पळं वा बन्धनात्त्रमुच्येत । एवमेव अयं शारीर आत्मा एभ्यः अंगेभ्यः संप्रमुच्य पुनः प्रति-न्यायं प्रतियोनि आद्रवति प्राणायैव ॥ ४१ ॥

ततः किं वृत्तमित्यपेक्षायामाह-अत्र ह याजवल्क्यो चिभयांचकारेति । 'अत्र' " विमोक्षायैव त्रहीति " अस्मिन् वाक्ये श्रुते सति 'ह' किल 'याज्ञवल्क्यः' 'विभयांचकार' भीतवानित्यर्थः । ननु-कुतोऽस्य सुनेर्भयम् ? किं वक्तत्वासामर्थ्यात् उत्तराज्ञानाद्या इत्याशंकायां नैतदुभयमस्य भयकारणं, सर्वज्ञत्वात्। किन्तु अयं राजा मेधा-वित्वात् कामप्रश्रन्याजेन मोक्षफलकज्ञानलक्षणं मदीयं सर्वस्वं ग्रहीव्यति इत्येतदेव भयकारणम्, इत्येतदाह-मेघावी राजा सर्वेभ्यो माउन्तेभ्य उद्रौत्तीदितीति । यतः अयं ' राजा मेघावी ' प्रजाशाली । अतः 'मा 'मा 'अन्तेभ्यः ' प्रश्ननिर्णयावसानेभ्यः ' उत् अरौत्सीत् ' आदृणोत् पुनः पुनरवरोधं कृतवानि-त्यर्थः । इतिशब्दो भयहेतुकथनरूपश्रुतिवचनसमाध्यर्थः । जनको हि कामप्रश्लाकुशेन मम सर्वस्व प्रहीष्यति. अतो हेतोभेया अस्मात् भेतब्यमेव । न हि योग्येऽपि पात्रे मुक्तिफलं ज्ञानं सहसोपदेष्टव्यमित्यभिप्रायः । नन-" किंज्योतिरेवायं " इत्यायुक्ताः प्रश्नाः आदित्यज्योतिरित्यादिभिर्निर्णाताश्चेत् किमनिर्णीतसुद्दिश्य " अत ऊर्वं विमोक्षायैव ब्र्ह्मितं '' राज्ञः प्रश्न इति चेत् सत्यं, यद्यपि पूर्वं सहेतुकौ संसारमोक्षौ मुनिना उक्तौ, तथाऽपि तत्र या चात्मनः स्वप्नजागरणयोः संचरणोक्तिः सा सर्वा तस्य लोकद्वयसंचरणरूपसंसार्दृष्टांतायै-वोक्ता । या पुनस्तस्य सम्प्रसादोक्तिः सा तु मोक्षदृष्टांतार्था, इत्येवममन्यत राजा । अतो दार्षंतिकजिज्ञासया " अत ऊर्ध्वमिति " प्रश्न उपपद्यते । तत्र " स यत्राणिमानं न्येति " इत्यारम्य " इति नु कामयमानः " इत्यन्तो प्रन्यः '' उभावन्तावनुसंचरति '' इत्यादौ सूचितसहेतुसंसाररूपदार्धंतिककथनपरो बोध्यः । '' अयो कामयमानः '' इत्यारम्य आज्ञारीरकत्राह्मणतमातेः ससाधनमोक्षरूपदार्षंतिककथनिति सामान्यसंगतिः। इदानी स्वप्राजागरणप्राप्तिवल्होकांतरं गच्छत्यात्मा इत्यस्यार्थस्य सुखप्रतिपन्यर्थं तावदाह्—स यत्राणिमानं न्ये-तीति । 'सः ' प्रकृतः शिरःपाण्यादिमान् देहः 'यत्र 'यस्मिन् कार्छ 'अणिमानं ' अणोर्भावं कार्स्य 'न्येति' नितरामतिशयेन एति गन्छति प्राप्नोतीत्यर्थः । ननु--अयं अणिमानभिष कस्माद्धेतोर्गन्छतीत्यपेक्षायामाह्-जरया बोपतपता बाऽिंगमानं निगच्छतीति । ' जस्या वा ' स्वयमेव कालपकफलवत् जीर्गः अणिमानं निगच्छति । <sup>6</sup> उपतपता वा ' उपतपतीत्युपतपन् ज्वरादिरोगः, तेनोपतपता वा ' अणिमानं निगच्छति '। तेन हि उपत-ध्यमानो विषमाग्रितया भुक्तान्नजरणाभावात् अन्नरसेनानुपचीयमानः विंडः कार्श्वमापद्यत एवेत्यर्थः । जराऽभि-मबो रोगादिपरिपीडनं कार्र्यापत्तिश्च इत्येते अनर्थाः रारीरवतः अवश्यंभाविन इत्येतद्वि लोकप्रसिद्धं श्लखा

तद्यथाऽनः सुप्तमाहितम् । (सु ) उत्सुर्ज्ञवायादेवसेवायुण्डं शारीरऽ आत्मा प्राज्ञेनात्मनाऽन्वाह्रढऽउत्सुर्ज्ञवाति ﷺ ॥ ४२ ॥ तद्यथा राजानमायन्तम् । (सु ) उग्याः प्यत्येनसः सूतग्यामण्योऽनेः पानेरावसयेः प्रातिक्रलपन्तेऽयसायात्ययसागच्छतित्येवुण्डं हैविन्यदण् सुव्वीणि भूतानि प्यतिकरूपन्तऽइदम्ब्ब्रह्यायातीदमागच्छतीति ॥ ४३ ॥

तद्यथाऽनः सुसमाहितमुत्सर्जद्यायात् । एवमेव अयं शारीर आत्मा प्राज्ञेनात्मना अन्वारूढः उत्सर्जद्याति ॥ ४२ ॥

तद्यथा राजानमायन्तसुप्राः प्रत्येनसः सूतप्रामण्योऽन्नेः पानैरावसयैः प्रतिकल्पंते । अयमा-याति । अयमागच्छतीति । एवं ह, एवंविदं सर्वाणि भूतानि प्रतिकल्पन्ते । इदं ब्रह्मायाति । इद्-मागच्छतीति ॥ ४३ ॥

वैराग्याद्यर्थमेबोच्यत इति मावः । ततः कथं शरीरं विमुंचतीत्यपेक्षायां दृष्टांतमाह—यथाऽऽम्नं वोदुम्बरं वेति । 'यथा ' दृष्टांतो लोके 'आम्नं ' फलं ' उदुंबरं वा फलं ' पिप्पलं वा ' फलं ' वन्धनात् ' वृंतेन सह फलं येन रसेन बध्यते स रसो वन्धनहेतुत्वात् बन्धनम् , वृंतमेव वा वन्धनं यस्मिन् फलं रसेन बध्यते तद्दन्धनं, तस्माद्वन्धनात् ' प्रमुच्येत ' वाताद्यनेकिनिभत्तवशात् विच्छियत इत्यर्थः । दाष्ट्रांतिकमाह- एवंमेवायं शारीर आत्मेभ्योऽङ्गेभ्य इति । यथा अयं दृष्टांतः 'एवमेव' ' अयं शारीर आत्मा ' शरीरे स्थूले मवः शारीर आत्मा िलंगोपाधिको लिंगदेह एव आत्मप्रकाशितः ' एभ्योक्नेभ्यः ' देहावयवेभ्यः चक्षुरादीन्द्रियस्थानेभ्यः ' संप्रमुन्य ' सम्यगेकीभावेन प्रकर्षेण निलंपतया मुक्त्वा पुनर्वारंवारं 'प्रतिन्यायं' प्रतिगमनं यथागतं तथा ' प्रतियोनि ' योनि प्रति स्थानविशेषं प्रति विद्याकर्मपूर्वसंस्कारवशात् ' आद्वति ' गच्छतीत्यर्थः । यथा स्वप्नाजागरिनं ततः स्वप्नमिति पुनः पुनः पुमान् प्रतिपद्यते, तथेव पुनर्देहांतरमिति प्रतिपादनार्थः पुनःशब्दः । प्रतिन्यायमिति शब्दावयवार्थः पूर्ववत् । किमर्थमित्यपेक्षायामाह—प्राणायेवेति । ' प्राणाय ' प्राणव्युहायैव प्राणानां स्थानविशेषविन्यासेनावस्थानाय देहान्तरप्रहणायेत्यर्थः ॥ ४ ॥

इदानीं लोकालोकांतरं गच्छत्यात्मा इत्यस्यार्थस्य सुखप्रतिपच्यर्थं दृष्टांतमाह—तद्यथाऽनः सुममाद्दितसुत्मर्जयायादिति । तत्र दृष्टांतः—'यया 'लोके 'अनः 'शकटं 'सु 'सुष्टु भृशं वा 'समाद्दितं 'उल्ललमुसलग्र्यीमांडादिगृहोपकरणेनालायेन च संपनं भाराकांतं सत् 'उत्सर्जत् 'नानाविधं शब्दं कुर्वत् यायाद्गच्छेत्
शाकिटिकेनाधिष्ठितं सदित्यर्थः । दार्ष्टांतिकमाह—एवमेवायं शारीर आत्मेति । यथा अयं दृष्टांतः । 'एवमेव '
'अयं शारीरः' शरीरे स्थूले भवः आत्मा लिंगोपाधिकः स्वप्नवुद्धान्ताविव जन्ममरणाभ्यां कार्यकरणसंयोगित्रभ्रणाभ्यां
इहलोकपरलोकानुसंचारां सन् 'प्राज्ञेन ' परेणात्मना स्वयंज्योतिःस्वभावेनान्वारूढोधिष्ठितोवमास्यमानः 'उत्सर्जत् 'मरणकाले मर्मकृतनसंभूतवेदनापीडितमानसो हिकिकालक्षणं शब्दं कुर्वन् 'याति ' गच्छति ।
आत्मन्योतिषा अवभास्यमाने लिंगे प्राणप्रधाने गच्छितं सित तदुपाधिक आत्मा गच्छति ॥ १२ ॥

ननु-अस्य मुम्बें: कुतो देहांतरं यदसौ गच्छेत्, तत्कर्तुरभावात्। न तावत् स्वकृतं स्यात्, देहेन्द्रिय-

 <sup>&</sup>quot; असर्जन्याति " इति काण्वः पाठः । १-" आयान्तम् " इति काण्वः पाठः ।

तद्यथा राजानम्प्रियासन्तम् । ( मु ) सम्याः प्यृत्येनसः सूतग्यास-ण्यऽसपसमायुन्त्येव् १५ हैविम्युद्ध् सन्तै प्राणाऽसपसमायन्ति स्रेतेतदूर्ध्नी-च्छ्वासी भवति ॥ ४४ ॥

इति चतुर्द्शे काण्डे षष्टे प्रपाठके वृहदारण्यकोपनिपदि चतुर्थः प्रपाठके प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १४ (६) ४। १॥ (७) ४–१॥

तद्यथा राजानं प्रयियासन्तं उग्नाः प्रत्येनसः सूतग्रामण्य उपसमायन्ति । एवं ह, एवंविदं सर्वे प्राणा उपसमायन्ति । यत्रेतदृध्वीच्छ्वासी भवति ॥ ४४ ॥

वियुक्तस्य तिम्नर्गणे असामर्थ्यात् । न चान्यकृतं राज्ञो गृहनिर्मातृकर्तृभृत्यादिवत् अस्य देहनिर्माजन्यस्यासंभवात् , इति शंकायां स्वकर्मोपार्जितान्येव भूतानि तत्कर्मप्रेरितानि तद्विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञानुसारतः ग्रुभमशुभं वा देहं कृत-कर्मीपमोगार्थं कृत्वा प्रतीक्षन्ते, इत्येवं समाधास्यमाने अर्थे दृष्टांतमाह-तद्यथा राजानमायंतसुग्राः प्रत्येनस् इति । ' उग्राः ' जातिविशेषाः । यद्वा उम्रे हिंस्रे कर्मणि राज्ञा वियुक्ताः कृरकर्माण उग्राः । ' प्रत्येनसः ' एनः पापं तद्वान् इह एनःशब्देनोच्यते तथा च-एनः एनः पापिनं पापिनं प्रति शासनार्थं नियुक्ताः क्रूरकर्माणः ' प्रत्येनस ' उग्रेभ्यो भिन्नाधिकारा इति यावत् । ' सताः ' ब्राह्मण्यां क्षत्रियाजाताः संकरजातिविशेषाः रय-वाहनकोविदाः । ' प्रामण्यः ' प्रामनेतारः । सूताश्च प्रामण्यश्चेति द्वन्द्वः । तथा च-तत्तत्र दृष्टांतः । यथा लोके राजानं राज्याभिषिक्तं आयन्तमागन्छन्तं ' उत्राः प्रत्येनसः ' ' सूत्रधामण्यः ' राजकीयाः । एते राजः आगमनं बुद्ध्वा तदागमनात् पूर्वमेव अन्तैर्भक्ष्यभोज्यलेहाचोष्यलक्षणेश्वतुर्विधैः ' पानैः ' क्षीरोदकादिभिरावस-थिश्व प्रासादगोपुरतोरणादिभिः प्रतिकल्पंते निष्पन्तरेव प्रतीक्षंते इत्यर्थः । किं कुर्वतः प्रतीक्षन्ते इत्यत आह-अयमायात्ययमागच्छतीति । अयं राजा ' आयाति अयमागच्छति ' इत्येवं वदन्तः सन्तः प्रतीक्षन्ते । पुनरुक्तिरादरार्थेत्यर्थः । दार्ष्टांतिकमाह-एवं हैवंविदं सर्वाणि भूतानि प्रतिकल्पन्त इति । यथा अयं दृष्टांतः । ' एवं ह ' किल ' एवंविदं ' कर्मफलवेदितारं संसारिणं सर्वाणि भूतानि पंचभूतानि शरीरकर्तृणि करणानुप्रहीतृणि च आदित्यादीनि संसारिकर्मप्रयुक्तानि तैरेन कर्मफलोपभोगसाधनैः शरीरादिभिः ' प्रतिकर्लयं ' प्रतीक्षन्ते । स्वात्मनि देहाद्याकारणरेणते आत्माभिव्यक्तिं कांक्षनते इत्यर्थः । तानि भूतानि कथं प्रतीक्षन्ते इस्रपेक्षायामाह-इदं ब्रह्मायातीदमागच्छतीत । 'इदं ब्रह्म ' मोक्त कर्तृ तु अस्माकं ' आयाति ' आगच्छति इत्यादरेण वदन्ति प्रतीक्षन्तः इत्यर्थः । संसारिणि जीवे असंसारित्रह्मशब्दप्रयोगस्तु तस्य वस्तुतो ब्रह्माभिन्नत्वज्ञापनार्थः, कथं वा अस्य 'ब्रह्मास्मीति " मतिर्भवेत् इति तत्त्ववीधनार्थं वा श्रुत्या कृत इति भावः । अत्र रारीरारंभकत्वमात्मनो वर्तते इत्येतावानेवांशो विवक्षितः। न तु पूर्वं भूतानि राजभृत्यवत् देहमारम्य प्रतीः क्षन्ते. पश्चादान्मा राजवत्तत्र गच्छतीत्यंशोऽपि शरीरारंभकमूर्तः सहैवात्मनो गमनमिति सिद्धांतस्थितेः । प्रतीक्ष-णाद्यपन्यासस्त एवंविदमित्युक्तकर्मपत्रहोत्कांतिवेदनस्तुत्यर्थो ज्ञातन्यः ॥ ४३ ॥

एवमात्मनो वर्तमानदेहं हित्वा देहान्तरं जिगमिषतः तित्रमीणे सहायसम्पत्तिरुक्ता । इदानी गच्छंतं संसारिणं के अनुगच्छन्ति । अनुगच्छन्तोऽपि किं स्वातन्त्रयेण, संसारिकर्मप्रयुक्त्या वा अनुगच्छन्तीति जिज्ञा- स युत्रायुर्धे शारीर्ऽआत्मा । (त्माऽव) अवल्पन्नीत्य सम्मोहिमिव न्येत्युथैनमेते प्राणाऽअभिसमायन्ति स्डर्ग्तास्तेजोमात्राः समभ्याद्दानो हृद्यमेवान्ववकामति ॥ १ ॥

#### शारीरकब्राह्मणम्।

स यत्रायं शारीर आत्मा अवल्यं नीत्य सम्मोहमिव न्येति । अवैनमेते पाणा अभिसमायन्ति । स एतास्तेजोमात्राः समभ्याद्दानो हृद्यमेवान्ववकामति ॥ १ ॥

सायां संसारिकांमेत्रीरिता एव वागादयोऽनुगच्छन्तीति निर्णेतुं तावत् दृष्टांतमाह—तद्यथा राजानं प्रथिया-सन्तमुग्राः प्रत्येनसः स्तग्रामण्य उपलमायन्तीति । तत्तत्र दृष्टांतः । यथा—'प्रथियासंतं ' प्रकर्षेण यातुमिच्छंतं राजानं पूर्वोक्ताः उप्रादयः ' उप ' समीपे सम्यगेकीमावेन ' आयन्ति ' आगच्छन्ति । राजा सह-गमनार्थं अनाज्ञता एव केवळं तज्जिगमिषाभिज्ञा इत्यर्थः । दृष्टांतिकमाह—एवं हैवंविदं सर्वे प्राणाः उपन्समायन्तिति । यथा अयं दृष्टांतः 'एवं हं 'किळ 'एवंविदं ' कर्मफळवेदितारं संसारिणं ' प्रथियान्तंतं ' मरणकाळे सर्वे प्राणाः वागादयः ' उपसमायन्ति ' अनाकारिता एव सन्तस्ते तत्कर्मप्ररिताः सह-गमनार्थं ' उप ' समीपे ' राम् ' एकीमावेन ' आयन्ति ' आगच्छन्तीत्यर्थः । एवमात्मना सह गच्छन्तः प्राणाः स्वाश्रयेणापश्चीकृतम्त्तपञ्चकेन रारिरारमकीस्तेन सहैव गच्छन्ति । आश्रयगमनमन्तरेण आश्रयिणो गमनासम्बात् इति दृष्ट्यम् । अचेतनानामिपे रथादीनां चतनाविष्टितानां प्रदृत्तिवत् वागादीनामिपि मोकृकर्मनियन्त्रितानां प्रवृत्तिः सम्भवतीति भावः । किम्मन् काळे इदं दुःखात्मकं गमनिमत्ययेक्षायामाह—पन्नैनदृष्ट्योंक्वासो भवतीति । एनदिति क्रियाविरोषणम् । तथा च—मृतावुपस्थितायां उदानाख्ये वायौ प्रवे सति ' एतत् ' कथ्वीक्रवासित्वं यथा स्थात्तथा ' यत्र ' यस्यन्त् काळे ' कथ्वीक्रवासी ' भवति ' तस्मिन् काळे तद्रमनिमत्यर्थः । मरणावसरे हि प्राणाः सर्वेदु प्राणिषु क्षेरमादधतीत्युत्रसर्गः । शास्त्रोक्तोत्कान्तिवेदिति तु पुरुषे न ते क्रेरााथिनः, जानमाहाद्ययिति भावः ॥ ४४ ॥

इति श्रीहृषीकेशत्रह्मभगवत्यूज्यपाद्शिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्भपुतस्य प्रमहंसप्रित्राजकाचार्थस्य श्रीवायुदेवत्रह्मभगवतः कृतौ माथ्यंदिनीयशतप्रशाह्मणान्तर्गतमाथ्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहद्रारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां चतुर्थेऽध्याये प्रथमं ज्योतित्रीक्षणं परिसमात्तम् ॥ १४ ॥ ( ७ ) ४ ॥ १ ॥

प्रस्तुते संसारोपवर्णने ''अयं शारीर आत्मा एस्यः अंगेन्यः सम्प्रमुच्य'' इत्यादिना साकल्येन सम्प्रमोक्षणादि सृचितम् । तदिदानी कस्मिन् काले कथं वेति जिज्ञासायां संसरणं वर्णयितव्यं इत्याद्याशयवती उत्तरा श्रुतिस्तद्यं प्रवर्तते स थन्नायं शारीरऽ आत्माऽवल्यं नीत्य संमोहिमिव न्येत्यथेनमेते प्राणा अभिगमायन्तीति । '' तव्यथाऽनः सुसमादित '' इत्यादौ प्रकृतः ' सोऽयं ' 'शारीर आत्मा' ' यत्र ' यस्मिन् काले जराणुक्तहेतुभिः अभिभवे सित ' अवल्यमिव ' अवल्यमाविमव दौर्वल्यमिव ' नीत्य ' नितरामित्वा प्राप्य यदा ' सम्मोहिमिव ' संस्द्रतामिव अविवेकतामिव ' नितरां एति ' याति । ' अथ ' तदा एनमात्मानं करणस्वामिनं प्रति ' एते

स युत्रैष चाक्षुषः पुरुषः । पुराङ्पर्यांवर्ततेऽथारूपज्ञो भवत्येकीभवति च पर्यतीत्याहरेकीभवति च जिष्यतीत्याहरेकीभवति च रसयतीत्याहु-रेकीभवति च व्यद्तीत्याहरेकीभवति न शृणोत्तीत्याहुरेकीभवति च मनु-तऽहृत्याहुरेकीभवति च स्पृश्ततीत्याहुरेकीभवति न व्यिजानातीत्याहुः॥२॥

स यत्रेप चाक्षुपः पुरुषः पगङ् पर्यावर्तते । अथारूपज्ञो भवति । एकीभवति न पश्यतीत्याहुः । एकीभवति न तिव्रतीत्याहुः । एकीभवति न रत्यतीत्याहुः । एकीभवति न वद्तीत्याहुः । एकीभवति न स्पृश्वतीत्याहुः । एकीभवति न स्पृश्वतीत्याहुः । एकीभवति न स्पृश्वतीत्याहुः । एकीभवति न स्पृश्वतीत्याहुः । एकीभवति न विज्ञानातीत्याहुः ॥ २ ॥

प्राणाः ' वागादयः ' अभिसमायन्ति ' आभिमुख्येन सम्यक् निर्लेपतया स्वस्थानात् आयन्ति आगच्छन्ति । करणानि सामस्येनात्माऽभिमुखान्यायानतीत्यर्थः । ननु—सम्मोहिमवेत्यत्रैव श्रुत इवशन्दः कथमवल्यमिवेत्यत्रापि सम्बद्धो व्याक्रियते, इति चेत् ; शृणु, संमोहो हि करणानां स्वस्थानादाढर्यवशात्स्वगोचरेषु अशक्ततया व्याकुली-भावः । स च मोहकार्यभूतदेहनिष्टः, न त्वात्मनिष्टः । तस्य तु देहैक्ये अध्यासवशात् आत्मा संमोहं न्येति इत्येतद्वपचर्यते इत्यात्मनि संमोहस्योपचरितत्वद्योतनार्थं इवशब्दः प्रयुक्तः । अवस्यं नीत्ये-त्यत्र च ल्यप्प्रत्ययश्रुतेः । अवल्यस्य संमोहेन समानकर्तृता अवगता । अतस्तत्प्रसक्त्या अपि आत्मनः कर्नृत्वं वक्तव्यम् । तच्च तस्य साक्षान्नोपपद्यते, असंगत्वात् अमृतित्वात् '' अजरः '' इत्यादिश्रुतेः अवत्यहेतु-जराद्यभिभवासंबद्धत्वाच । तस्मात्तत्राप्युपचरितत्वं द्योतियतुं इवशब्दमाक्चष्य व्याख्यानमुचितम् । उभयत्रापि आत्मनि कर्तृत्वस्य परोपाधिनिमित्तकत्वस्य तुल्यत्वादिति । कयं करणानि आत्मानमभिमुखतः सामस्येना-यांति इत्यपेक्षायां तदागमनप्रकारमाह-स एतास्तेजोमात्राः समभ्याददान इत्यादिना । 'सः ' प्रकृतः अविद्वानात्मा ' तेजोमात्राः ' तेजःशब्देन भूतपंचकमुच्यते । मीयंते विषया याभिस्ता मात्राः इति व्युत्पत्तेः, विषयप्रकाशहेतुभूतानि चक्षराश्किरणानि मात्रा अंशाः तेजोमात्राः । रूपादिप्रकाशकानि करणा-नीति यावत् । ताः 'समस्याददानः ' सन्यक् निश्शेषं आभिमुख्येन आददान उपसंहरमाणः मृतिकाले ' इदयमेव ' इदयस्थां बुद्धिमेव ' अन्ववक्रामित ' अन्यगच्छिति बुद्धावेवाभिव्यक्तविज्ञानो भवतीत्यर्थः । समस्याददान इति शानचुप्रत्ययप्रयोगात् आत्मनः करणादानस्वात्मोपसंहास्योः यौगपद्यं दर्शितम् । करणो-पाधिमंतरेण आत्मनः स्वतःसंकोचिवकासयोरभावात् । हृदयमेवेत्येवकारः स्वप्नसुपृप्तिव्यावृन्यर्थः । स्वप्ने हि देहस्थानेव नाडीगतान् वासनात्मकान् विषयान् भुंजानः तदनुसरन् आत्मा अवतिष्ठते । सुवृप्तौ च कारण-<mark>ब्रह्मात्मना अग्निरिव तसलोहं देहं संभ्याप्य निष्ठति । तदुभयमुरक्रां</mark>तिकाले नास्तीति भावः ॥ १ ॥

एवं हृदि करणोपसंहरणेन स्वात्मोपसंहरणे सित कि स्यात् दृत्यपेक्षायां करणानुप्राह्किनिष्ट्रतिनिष्त्रकं रूपाद्यदर्शनं स्यादित्याह—स यत्रेष चाक्षुषः पुरुषः पराङ् पर्यावर्ततेऽश्वारूपज्ञो भवतीति । यो मोक्तूकर्म-प्रयुक्तो यावदेहधारणं चक्षुषः अनुप्रहं कुर्वन् चक्षुषि वर्तते आदिस्यपुरुषः 'सः 'एव 'चाक्षुषः पुरुषः ' आदित्याशः स्वप्रयोजकमोक्तृकर्मक्षयं सित 'यत्र ' यस्मिन् काले मोक्तुमोगिभ्यः 'पराङ् ' विमुखः सन् स्वांशिभूतदेवतारूपं प्रति 'पर्यावर्तते ' आसमंताद्वावेन परिवर्तते । 'अथ ' तदा मुमूर्धः 'अरूपज्ञो

( रुतु ) तुरुष हैतुरुष हृद्यरुगुग्यरुप्रचोतते । तेन प्रयोतेनेषुऽआत्मा निष्कामति चक्षुष्टो वा सूष्ट्रीं वाडन्येभ्यो वा शरीरदेशेभ्यस्तुमुत्कामन्त-म्प्राणोऽनुत्कामाति प्राणुमनूत्कामन्तध् सुन्ते प्राणु।ऽअनूत्कामन्ति सञ्जानसेवान्ववकामति सुरएप ज्ञः सुविज्ञानो भवति तुम्बियाकम्प्रणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा च ॥ ३ ॥

तस्य हैतस्य हृदयस्याग्रं प्रद्योतते । तेन प्रद्योतेनेष आत्मा निष्कामित, चक्षुष्टो वा मुन्नी वा अन्येभ्यो वा शरीरदेशेभ्यः । तमुत्कामतं प्राणोऽतूत्कामति । प्राणमनूत्कामतं सर्वे प्राणा अनुत्कामंति । संज्ञानमेवान्ववकामित । स एप ज्ञः सविज्ञानो भवति। तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते। पूर्वप्रज्ञा च ॥ ३ ॥

भवति ' । रूपं न जानातीत्यर्थः । ननु-तर्हि आदित्यानुग्रहादादित्यांशे गते चक्षुषः अत्यंताभाव एव स्यात् । अतश्रश्चरमाव एव मुमूर्वोररूपज्ञत्वव्यव्हारहेतुः स्यात् इर्तामामाशंकां परिहरति-एकीभवति न परयतीत्याहुरिति । चञ्चर्देवतांऽऽित्यांशस्य चञ्चि अनुप्रहनिवृत्तिद्वारेण अंशिदेवतया ऐक्ये सित यदा पक्षुर्छिगात्मना ' एर्काभवति ' तदा सुन् र्युः पार्श्वस्थान् न पर्यतीयाहुः । अतश्रक्षुषः स्वानुत्रहनिष्टत्ती स्वस्य हृदये छिगात्मनि एकीभाव एव मुमूर्थोः अरूपज्ञत्वव्यवहारः । न तु चक्षुरभाव इत्यर्थः । एवं " एकीनवित न जिन्नतीत्याहुः '' इत्यादि—'' न विजानातीत्याहुः '' इत्यंतं व्याख्येयम् । अत्र न्नागेन्द्रियस्य " अथ प्राणमत्यवहत् " इत्याधुर्द्वाधश्राक्षणोक्तो वायुः अनुप्राहकदेवता । रसनस्य वरुणः सोमो वा तस्यावात्मकत्वात् । वाचो वहिः । श्रोत्रस्य दिशः । मनसश्चंद्रमाः । स्पर्शस्य वायुः । बुद्रेः प्रजापतिरिति तत्तिदिन्द्रियाणां क्रमेण देवता बोद्धव्याः । अत्र पाठत्रमः, नोत्कांतिक्रमाभिधात्रकः । कस्यचित् श्रोत्राद्युक्तमण-स्वैव प्रथमं दर्शनात् । अतोऽत्रानियत एव क्रम इति मावः । एवं मरणकाले रूपदर्शनराहित्ये देवतानिवृत्तिः. करणानां हृदये लिंगात्मना एकीमावश्चेत्यर्थद्वयं साधकमित्युक्तम् ॥ २ ॥

इदानी करणेवूपसंहतेषु सत्सु निष्क्रमणसाधनीभूतो यः अंतर्व्यापारो मन्ति तमाह-तस्य हैतस्य हृदयाग्रं प्रद्यातते इति । 'तस्य' लिंगोपाधिकस्य 'ह' किल 'एतस्य' प्रकृतस्य उपसंहतकरणस्य सुमुषीः 'हरयस्य' हृद्यन्छिद्रस्य ' अप्रं ' नाडीमुखं ' प्रचोतते ' प्रकाशते । यथा स्वप्नं प्रतिपित्सोः जाप्रद्रासनादानरूपेण स्वेन भासा चैतन्यज्योतिषा च करण्व्यतिरेकेण हृद्ये वासनाप्रकाशासकं हानं भवतीति ज्योतिर्वाहाणे श्रवम् । तथा मृतिदशायामपि तेजोमात्राऽऽदानकृतेन वासनारूपेण आत्मवैतन्यज्योतिषा च प्राप्यदेहादेहादिविषयपुद्धि-वृत्यातमना हृद्याप्रप्रचीतनं भवति । 'तेन ' हृद्याप्र 'प्रचीतेन ' प्रचीतितः 'एष आत्मा ' विज्ञानमयः र्िकगोपाधिकः ' निष्कामति ' । लिगगमनात् स्वयमपि तद्वष्टंभेन निर्केन्द्रतीसर्थः । नन्-उक्तप्रदातेन कर्मा-र्जितं लोकं परयन् आत्मा मरणकाले हृद्यात्केन मार्गेण निर्मच्छतीत्याकाकायां तमाह-चक्ष्रष्टो वा मुर्झा वेति। यदि अस्य आदित्यलोकप्राप्तिनिमित्तं ज्ञानं कर्म वा स्यात्, तदा असी 'चक्षुष्टः ' चक्षुषः सकाशात् निष्का-मति । यदि ब्रह्मलोकप्राप्तिनिमित्तं ज्ञानं कर्म वा स्थात् तदा 'मूर्भः द्वारा निष्कामति । यथाकमे यथाज्ञानं <sup>6</sup> अन्येस्यो वा शरीरदेशेस्यः <sup>१</sup> श्रोत्रादिस्यः सकाशात् निष्कामतीत्यर्थः । तस्मातः सकर्मैवानुष्टेयमितिः भा<mark>वः ।</mark> नतु—निर्गच्छतां प्राणानां मध्ये कस्य प्राधान्यभित्यपेक्षायामाह-तसुरकामन्तं प्राणोऽनूत्कामतीति । यथाकर्म थथाश्रुतं 'तं ' विज्ञानात्मानं ' उत्कामन्तं ' परलोकाय प्रस्थितं परलोकाय उद्भूताभिप्रायं ' अनु 'सृत्य प्राणः ' सर्वाधिकारस्थानीयो राज्ञ इवाधिकारी राजानमुक्कामितः। तं च 'प्राणमन्द्रकामन्तं' अनुगच्छन्तं सन्तं <sup>6</sup> सर्वे प्राणाः ' वामादयः प्रधानस्य परिवारस्थानीयाः अनूःक्रामन्तीत्पर्यः । न चात्रानुराब्दः क्रमावद्येत<mark>कः ।</mark> र्ति तु-विज्ञानमयादेः प्राधान्यशोतकः। तथा हि-वागादयो हि प्राणा मुख्यप्राणाधीनाः इति उद्गीयब्राह्मणे निर्णीतम् । अतो वागाद्यपेक्षया मुख्यप्राणस्य प्राधान्यम् । तथा मुख्यप्राणोऽपि स्थित्युःक्रमणादौ भोक्तः कर्मा-थीनः । अतौ मुख्यप्राणापेक्षया विज्ञानात्मनः प्राधान्यम् । इदं च प्राधान्यमभिप्रेस इह अनुशब्दः प्रयुक्तः । र्छिगावभासकस्यात्मनो छिंगस्य च उत्क्रमणे देशकालभेदाभावात् न क्रमार्थः अनुशब्द इति भावः । एवं वियमाणस्यार्थसिद्धमाह-संज्ञानमेवान्ववकामतीति । यथोत्कमणाःशक् स्वकर्मानुसारिमाविदेहविज्ञानसहितो भवति । तथा उत्कान्त्यनन्तरं ' संज्ञानमेव ' विशेषज्ञानोद्रासितमेव गन्तव्यं 'अन्ववकामिति ' अनुगच्छती-स्यर्थः । तथा च दुःखहानिमिच्छता मरणकाले स्वातन्त्र्यार्थं तत्साधनोपनिषद्विहितशमादौ यत्नवता भवित-व्यम् । किं च-सर्वेश्चभकर्भविधायित्वेन अञ्चभकर्मनिषेधित्वेन च शास्त्रस्य इह कर्षभूमी महानारम्भो दृश्यते । सोऽपि मृतिकाले स्वातन्त्र्यार्थं पुण्योपचयकर्तव्यतां दर्शयति । अतस्तद्पि यथाऽधिकारं कर्तव्यमिति प्रकरणार्थः । यदुक्तं इदयामप्रयोतनं तदेव स्पष्टयति-स एप ज्ञः सिवज्ञानो भवतीति । 'स एषः ' सुमूर्युः आत्मा ' ज्ञः ' ज्ञातुस्त्रमाव एव सन् सिवज्ञानः ' पूर्वप्रज्ञाऽस्यमावनाप्रचानेन विज्ञानेन सह वर्तमानो भवति । स्वप्ने इव विशेषविशानवान् भवतीसर्थः । एतच सविज्ञानत्वं कप्रवशादेवास्य भवति न स्वतंत्रतः । स्वातंत्र्येण हि सविज्ञानत्वे सर्वः कृतकृत्यः स्यात् । नैव तु तल्लभ्यतं । तस्मात् कर्मणोद्भाव्यमानेन भाविदेहविषयकान्तःकरणवृत्याश्रितवासनात्मकविशोषज्ञानेन सर्वो लोकः अन्तकाले सविज्ञानो भवतीति भावः। पूर्वं शकटवत् संभृतसंभार उत्सर्ज्ञचातीत्युक्तम् । तत्रेदानीं कि तस्य परलोकःय प्रस्थितस्य पायेयं शाकटिकः सम्भारस्थानीय परलोकं मध्या यहुंके । तत्र शरीरायारंभकं च किमिति जिज्ञासायामाह-तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चेति । प्रमाणात् अप्रमाणाद्या जातं सम्प्रकृज्ञानसंशयज्ञानमिथ्याज्ञानसाधारणं संसारः हेतुभूतं ज्ञानमात्रं इह विद्याशब्देनोच्यतं न परमात्मज्ञानम् तस्य संसारविरोधित्वात्। शास्त्रतो लोकतो वा स्वभावतो वा यत् दृष्टादृष्ट्यार्थस्वरूपं वाङ्मनःकायसाय्यं तत्सर्वं इह कर्पशब्देनोच्यते । क्रियमाणस्य कर्मणः तत्फलस्य च भुक्तस्य यः संस्कारो हृदि संश्रितः सा पूर्वप्रज्ञेत्युच्यते । इह विद्याकर्मणोः कार्यकोटिक्परवात् समस्य वचनं कृतम् । पूर्वे त्रज्ञायास्तदुद्धवप्राधान्यार्थं पृथकरणम् । प्राधान्यं तस्याः भुज्यमानस्य कर्मणः परिशेषक्यत्वाः जायमानस्य म्लवाच । न च-एतस्याः कर्माद्यनुष्ठानादौ प्रयोजकत्वमेव नात्ति कुनः प्राधान्यमिति वाच्यम् । पूर्वप्रज्ञोद्भवानुद्भवनिमित्तकस्य बहुतरस्य कार्यस्य दर्शनात् । तथा हि -केषांचित् कसुचित् कियासु वित्र-कमीदिलक्षणासु विनेवेहाभ्यासं जन्मत एवारभ्य कौशन्नं दश्यते । केषांचित् पुनरत्यन्तसुगमास्विप कियासु रज्ञु-निर्माणादिलक्षणासु अकौशलं दश्यते । अतः पूर्वप्रज्ञया त्रिना विद्याक्षमणी तत्फलमोगे वा न कस्यचित् प्रवृत्ति-नियुक्तं तस्याः प्राधान्यम् ( १ ) । अथवा विद्याकर्मभ्यां च पूर्वप्रज्ञाया उद्भवात् तयोः कारणकोटिस्वात् समस्य वचनम्। इतरस्याः कार्यत्वात् पृथक्त्रहणम् । सर्वथाऽपि कार्यकारणकोठयोः द्वैराश्यसिद्धयर्थमित्यं निर्देशः। तस्मादेतत् त्रयं विद्याकर्भपूर्वप्रज्ञाख्यं शाकटिकसंमारस्थानीयं परलोकपाथेयमिति । तथा च-तं परलोकं गच्छंतं विद्या च कर्म च ' दिद्याकर्मणी ' उक्तरूपे ' समन्वारमेते ' सम्यगन्वारमेते अनुगच्छतः । पूर्वप्रज्ञा चोक्तरुक्षणा तचुथा तृणजलायुका । तृणस्यान्तं गृत्वाऽऽत्मानमुपस्प्र्हरत्येवुमेवा-यम्पुरुषऽइद्प्र् ग्ररीरन्निहत्याविद्याङ्गमयिन्वाऽऽत्मानमुपसुप्रुहरति ॥ ४ ॥

तद्यथा पेशस्कारी । पेशसो मात्रामपाडायान्यञ्चवतरङ्कल्याणुतरथ् रूपन्तनुतऽएउमेवायमपुरुषऽइदथ् शरीरन्निहत्याविद्याङ्गमियत्वाऽन्यञ्च-वतरथ् रूपन्तन्ते पित्र्यम्वागान्धर्विम्वा ब्नाह्यम्वा प्राजापत्यम्वा देवम्वा मानुष्मवाऽन्येभ्यो वा भूतेभ्यः ॥ ५ ॥

तद्यथा तृणज्ञलायुका तृणस्यान्तं गत्वा आत्मानमुपसंहराति । एवमेव अयं पुरुष इदं शरीरं निहत्याविद्यां गमयित्वा आत्मानमुपसंहरति ॥ ४ ॥

तद्यथा पेशस्कारी पेशसो मात्रामपादाय अन्यत्रवतरं कल्याणतरं रूपं तनुते । एवमेव अयं पुरुष इदं शरीरं निहत्याविद्यां गमियत्वा अन्यत्रवतरं रूपं तनुते । पित्र्यं वा । गांधर्वं वा । ब्राह्मं वा । प्राजापत्यं वा । दैवं वा । मानुषं वा । अन्येभ्यो वा भूतेभ्यः ॥ ५ ॥

समन्वारभते, इति वाक्ययोजना । तस्मादेव िद्याकर्मपूर्वप्रज्ञाख्यं त्रयं देहांतरप्रतिपच्युपभोगसाधनम् । तस्मात् विद्याकर्मादि शुभमेव समाचरेत् शुभफलायेति प्रकरणार्थः ॥ ३ ॥

एवं संभृतविद्यादिसम्भारो देहान्तरं प्रतिपद्यमानः कथं तत्प्रतिपद्यते इत्यत्राधं दृष्टांतमाह—तद्यथा तृणजलायुका तृणस्यांतं गत्वाऽऽत्मानमुपसंहरतीति । तत्त्र उद्भूतवासनस्य प्रियमाणस्य तया वासन्या देहान्तरसञ्चारे अयं दृष्टांतः । 'यथा 'येन प्रकारेण 'तृणजलायुका तृणस्यान्तमवसानं गत्वा अर्थानृणान्तरः माश्रित्य आत्मानमात्मनः पूर्वावयवमुपसंहरति अग्रिमावयवस्याने इत्यर्थः । दार्ष्टांतिकमाह—एवमेवायं पुरुष इदं द्वारीरं निहत्याविद्यां गमियत्वाऽऽत्मानमुपसंहरतीति । यथाऽयं दृष्टांतः । 'एवमेवायं पुरुषः 'यः प्रकृतः संसारी 'इतं द्वारीरं 'यूर्वोपारः 'निहत्य 'स्वप्रप्रतिपित्सुरिव पातिथित्वा 'अविद्यां गमियत्वा ' अर्वतनं कृत्वा आत्मानिमानत्यागेन प्रसारितया वासन्या अर्थाच्छरीरान्तरं गृहीत्वा 'आत्मानमुपसंहरति '। तत्रैवाहमिति आत्मभावं प्रतिपद्यते न पूर्वदेहं इत्यर्थः । एतेन एतदपास्तं यहदन्ति पौराणिकाः—तृणजला-युकादृष्टान्तात् देहान्तरं गृहीत्वा पूर्वदेहं मुखत्यात्मेति स्थूलदेहिविष्टाष्टस्यैव परलोकामनमिति । यसमात् देह-निर्गमनात्प्रागवस्थायामेव यथोका इत्यस्था वासना विद्याकमिनिमत्तं भाविदेहं स्पृज्ञति । जीवोऽपि तत्राभिमानं करोति । पुनस्तु पूर्वदेहं त्यजतीत्येतसिन्त्रर्थे तृणजलायुकादृष्टांतः श्रुत्या दिश्वः । तस्मात् पूर्वदेहविशिष्टस्यैव परलोकगमनमिति अयुक्तमिति ॥ ४॥

एवं जलायुकावत् वासनर्थव शरीरान्तरं गन्छत आत्मनः तदारम्भकाणि पत्र भूतानीति ''तद्यथा राजानं'' इत्यादावुक्तम् । तत्र किं नित्योपात्तमेव भूतपत्रकं पूर्वपूर्वदेहद्वयोपमर्देन अन्यद्नयदेहद्वयमारमते । किं वा अन्यद्नयदेव भूतपत्रक्रमन्यमन्यं देहं जनयतीति सन्देहे तत्तद्भृतपत्रक्रोत्पत्ताविप कारणान्तरस्य मृभ्यत्वात् मायायाः सर्वकारणत्वेऽपि तत्तदेहारम्भसमये तत्तदुपादानभूतपत्रकोत्पादकत्वे प्रमाणाभावात् प्रतिदेहारमं भूतपत्रकरू

स बाऽअयमात्मा ज्ब्रह्म । विज्ञानमुयो मनोमयो व्वाङ्मयः प्राणमुय-श्रक्षुम्मुयः श्रोत्रमयऽआकाश्मयो व्वायुमयस्तेजोमुयऽआपोमुयः प्षृथि-वीमयः कोधमुयोऽकोधमुयो हर्षमुयोऽहर्षमुयो धम्ममुयोऽधम्ममुयः सर्व्वमयस्तु खुद्दम्मयोऽदोमुयऽइति यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधुम्भवति पापकारी प्रापो भवति पुण्यः पुण्येन कुम्मणा भुवति पुषः पुषेनुति ॥ ६ ॥

स वा अयमात्मा ब्रह्म । विज्ञानमयः । मनोमयः । वाङ्मयः । प्राणमयः । चक्कुर्मयः । श्रोत्र-मयः । आकाशमयः । वायुमयः । तेजोमयः । आपोमयः । पृथिवीमयः । क्रोधमयः । अक्रोध-मयः । हर्षमयः । अहर्षमयः । धर्ममयः । अधर्ममयः । सर्वमयः । तद्यदा इदंमयः अदोमयः, इति । यथाकारी यथाचारी तथा भवति । साधुकारी साधुर्भवति । पापकारी पापो भवति । पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति । पापः पापेनेति ॥ ६ ॥

व्यक्तिमेदे मानाभावाच न दितीयः पक्षः सम्भवतीस्यभिप्रत्य प्रथमपक्षमेवांगीकारियतुं दृष्टान्तमाह—तस्या पेश्स्कारीति । तत्तत्र नित्योपात्तमेव मायामयं भूतपञ्चकं प्रतिदेहारम् उपादानम् इत्यस्मिन्धे दृष्टातः । 'यथा ' छोके पेशः सुवर्णं तत्करोतीति 'पेशस्कारी ' सुवर्णकारः 'पेशसः ' सुवर्णस्य ' मात्रां ' पूर्व-रचनामपादायापच्छियोपस्य ' अन्यत् ' पूर्वस्माद्रचनाविशेषात् भिन्नं नवादि । नवं ' नवतरं ' अभिनवतरं कस्याणादिप कल्याणं कल्याणतरमितशोमनं ' रूपं ' ' तनुते ' निर्भिनोति इत्यर्थः । दार्ष्टीन्तिकमाह—एवमेवायं पुरुषऽ इदं शरीरं निह्त्येत्यादिना । ' रूपं ' संस्थानिवशेषं देहान्तरम् । अन्यनु पूर्ववत् । किं तदारम्यमाणं शरीरमित्यपेक्षायामाह—पिश्चं वा गान्धवं वा ब्राह्मं वा प्राजापत्यं वा देवं वा मानुषं वेति । पितृम्यो हितं ' पिश्यं ' पितृलोकोपमोग्योग्यं नाह्मम् । प्रजापतिर्विराट् तल्लोकोपमोग्योग्यं तत्तन्नामकं व्याख्ये-यम् । ' नह्म ' हिरण्यगर्भः तल्लोकोपमोग्योग्यं नाह्मम् । प्रजापतिर्विराट् तल्लोकोपमोग्योग्यं ' प्राजापत्यं वा ' शरीरम् । ' तनुते ' इति प्रत्येकमिमसम्बच्यते । देहन्यक्तीनामानन्त्येन प्रत्येकं कथितुमशस्यत्वात् अनुक्तं सर्वनामान्यशब्देन गृह्णति—अन्यभ्यो वा भूतेभ्य इति । यथाकर्म यथाश्रुतं ' अन्यभ्यो भूतेभ्यः ' प्रेत-तिर्थगादिभ्यः सक्षाशात् शरीरं तनुते इति सम्बन्यते । तस्माद्रतेमानदेहारम्भकाण्येव भूतानि शरीरान्तरारम्भकाणि । तद्वशाचास्य संसरणमिति भावः ॥ ९ ॥

योऽयमात्मनः संसारसम्बन्धः स वास्तवो न भवति किं तु—औपाधिक एवेति तदुपाधिनो दर्शियतुं आत्मनो वास्तवस्वरूपमाह—स वाऽ अयमात्मा ब्रह्मेति । 'सः ' प्रकृतः संसारी । वैराब्दस्तत्समृत्यर्थः । अयमि विद्यातः स्विति । किं विद्यातः संसारी । वैराब्दस्तत्समृत्यर्थः । अयमि विद्यातः एवंभूतः स्विप्ताः अपरोऽक्षात्मा कृटस्यः साक्षी विद्यातः एवंभूतः सोऽहमात्मा 'वै ' 'ब्रह्म ' अरानायाद्यतीतपरमात्मैव अस्य संसारिणो वास्तवं रूपिमित्यर्थः । ब्रह्मैव सन्त्रयमात्मा अविद्यानः अवस्य संसारिणो वास्तवं क्ष्पिमित्यर्थः । ब्रह्मैव सन्त्रयमात्मा अविद्यानः अवस्य संसारिणो वास्तवं क्ष्पिमित्यर्थः । प्रवः सम्यक् ज्ञानात्तद्ध्वंसे ब्रह्मैवावितष्ठतः इति भावः । इदानी यत्प्रयुक्तः एवंविधव्रह्मात्मनो

बन्धः तानुपाधीन् आह--विज्ञानमयो मनोमयो वाङ्मयः प्राणमय इति । विज्ञानं बुद्धिः तन्मयः तत्प्रायः । बुद्धवैक्याध्यासाद्धि धर्मस्य कर्तृत्वादेः आत्मन्यारोपः । अतस्तत्प्रायः । अस्मन् प्रकरणे सर्वोऽपि मयद् प्रायार्थः, न त विकारार्थः । मनसः सन्निक् प्रिमनोमयः। विज्ञानमयत्वं चिन्मयत्वोपलक्षणम् । मनोमयत्वमहंकारमयत्वोपलक्षण्-मिति द्रष्टव्यम् । बदनव्यापारकाले वाङ्मयः सः । प्राणमयः पंचनृत्तिकस्तन्मयस्तःप्रायः । तथा रूपदर्शनकाले चक्षर्मयः । शब्दश्रवणकाले श्रोत्रमयः । एतच रसनादेः कर्मेद्रियाणां चोपलक्षणपरमित्यर्थः । एवं प्राण-वुद्भयादिद्वारेण चक्ष्रादिकरणमयः सन्नातमा शरीरारंभकभूतमयोऽपि भवतीत्याह—आकाशमयो वायमय-इतेजोमय आपोमयः पृथिवीमय इति । आकाशशरीरारंभे आकाशमयः । तथा वायव्यशरीरारंभे वायु-मयः । तेजसशरीरारंभे तेजोमयः । तथा वरुणलोकेषु आप्यशरीरारंभे आपोमयः । पार्थिवशरीरारंभे प्रथिवी-मयः । एवं कार्यकरणसंद्यातमयः सन्नातमा तत्राभिन्यज्यमानांतरात्मवृत्युपाधिकश्च भवतीत्याह्-क्रोधमयो-ऽक्रोधमयो हर्षमयोऽहर्षमय इति । प्राप्ताप्राप्तवस्त्वंतरदर्शनेन तद्विषयाभिकाषः स्वविषयभोगावसानमन्तरंण केनचित् प्रतिहत्यमानश्चेद्भवति, तदा क्रोधरूपेण परिणमते । तत्मयः क्रोधमयः । स क्रोधो यदि केनचि-दुपायेन निवर्तितः स्यात् तदा प्रसन्नं चित्तं अक्रोयः तन्मयोऽक्रोयमय इत्यर्थः । तथा इष्टवस्तुसंयोगनिमित्तो हर्षः, तन्मयः 'हर्षमयः'। इष्टवस्तुवियोगनिमित्तः ' अहर्षः 'तन्मयः ' अहर्षमयः '। एवमक्रोधहर्ष-मयत्वे क्रोधाहर्षमयत्वे चात्मनः क्रमेण पुण्यापुण्यमयत्वं भवतीत्याह-धर्ममयोऽधर्ममय इति। न हि क्रोधादिभि-विना धर्माधर्मप्रवृत्तिरुपपद्यत इत्यर्थः । एवं धर्माधर्ममयः सन् सर्वप्रायो भवतीत्याह-सर्वपय इति । सर्वस्य व्याक्रताव्याक्रतस्य जगतो धर्माधर्मकार्यत्वेन तयोः फलं प्रतिपद्यमानस्तन्मयः सन् 'सर्वमयः ' भवतीत्यर्थः । नन-व्याकृतमयत्वस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वेऽपि अव्याकृतमयत्वस्य तदभावात् कथं सर्वमयत्वं ज्ञातुं शक्येत इत्या-कांक्षायां अपरोऽक्षेण कार्यालेंगेन तत्कारगीभूनः परोऽक्षोऽपि धूमाद्रहिरिव इ'तुं शक्यते इत्यमित्रेत्य सर्व-मयत्वं साधयति-तद्यदेदंमयोऽदोमय इतीति । यन्तिमपि कर्म शुभाशुभचेष्टारूपं साक्षादुपरुम्यते । तत् इदमित्येवोच्यते । तेन प्रत्यक्षेण लिंगेन भावनारुद्धपरोऽश्नतत्कारणत्वेन अनुमीयमानं अद इत्युच्यते । तथा च यदा यस्मिन् समये अयमात्मा गृह्यमाः विषयादिमयः तदा 'इदंमयः ' इत्यर्थः । तथा कार्येण अनुमिमानभावनात्मकः विषयादिमयः 'अदोमयः '। तदिति पदं सर्वमयत्वसाधनोपसंहारार्थम् । तदिदं सर्वमयत्वं सिद्धमित्यर्थः । इदानीं विज्ञानमयादिवाक्यार्थं संक्षिप्याह-यथाकारी यथाचारी तथा भव-तीति । यथा कर्तं शीलमस्यास्तीति ' यथाकारी ' । यथा चरितुं शीलमस्यास्तीति ' यथाचारी ' । सः 'तथा 'तादशो ' भवति ' । करणचरणानुरूपो भवति । करणं नाम विधियतिषेत्रगस्या नियता किया, चरणं तु अनियतिकया, इति विशेषः । एवं यथाकारीत्याद्यन्त्य तथा भवतीत्येतत् व्याचष्टे-साधुकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवतीति । साधुरुक्षष्टः पितृगन्वर्वादिलोके भवति । 'पापः ' तिकृष्ट एव स्थावरादौ ' भवति ' जायत इसर्थः । ननु—साधुकारीत्यादौ तान्छील्यप्रत्यपश्रवणात् भूयोऽभ्यासा-देव पुण्यपापसम्बन्धो भवति न सक्तद्नुष्ठानात्, इत्याशंकायां प्राप्तायां सक्तदनुष्ठानाद्वि पुण्यपापसम्बन्धो भवत्ये-वेति दर्शयतुं शंकाबीजं ताच्छील्यप्रत्ययं विहाय आह-पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेन इतीति । ' पुण्यः ' पुण्यवान् ' पापः ' पापवान् । तथा च पुण्यपापकर्माभ्यासे तत्फलातिरायो भनतीत्येवंपरतैव ताच्छील्यप्रत्ययोपादानस्य । न तु सक्चद्रन्रष्टानात् तत्फलसम्बन्धाभावपरतेत्यर्थः । यत एवं उत्क्रष्टापक्रष्ट-योनिप्रासी पुण्यापुण्ययोरेवासाधारणकारणत्वं, इतरेषां तु साधारणत्वम्; अतः सर्वदा पुण्यमेवानुष्टेयम् । नेतरत्, इति भावः ॥ ६ ॥

(त्यु) अथो खुल्वाहुः । काममुय्रुपुरायम्पुरुपर्इति स अथा-कामो अवति तथाकतुभर्भवति यथाकतुभर्भवति तत्कुम्म कुरुते यत्कुम्म कुरुते तुद्भिसम्पद्यतऽइति ॥ ७॥

तुदेष इल्लोको भवति । तुदेव सत्तुत्सह कुम्मणैति लिङ्गम्मुनो खुत्र निष-क्तमस्य । प्राप्यान्तङ्कुम्मणस्तुस्य यत्किञ्चेह करोत्ययुम् । तुस्मान छोकात्पुनरैत्यस्मे लोकाय कुम्भणऽहति चु काम्ययानोऽथाकाम्यमानो बोडकामो निष्कामडआत्मकामडआप्तकामो भ्रवति न तुरुमात्प्राणाड बुत्कामन्त्युत्रेव समुवनीयन्ते ब्बुह्मेव सन्ब्रह्माप्येति ॥ ८ ॥

अथो खल्लाहुः । काममय एवायं पुरुष इति । स यथाकामो भवति तथाऋतुर्भवति । यथा-ऋतुर्भवति तत्कर्म कुरुते । यत्कर्म कुरुते तद्भिसम्पद्यते इति ॥ ७ ॥

तदेप श्लोको भवति-"तदेव सत्तत्सह कर्मणैति लिङ्गं मनो यत्र निषक्तमस्य । प्राप्यांतं कर्मणस्तस्य यत्तिंकचेह करोत्ययम् । तस्माल्लोकात्पुनरैत्यस्मै लोकाय कर्मणे। "

पुण्यपापयोरेव संसारासाधारणकारणत्वमिति यदिद्मुक्तं तत् पूर्वपक्षीकृत्य इदानी कामस्यैवासाधारणकारः णत्विमिति सिद्धांतमभिष्रत्याह-अथो खल्वाहुः कामभय एवायं पुरुष इतीति । पूर्वपक्षानन्तरं सिद्धांतप्राप्ते-र्योग्यताद्योतकः अयोशन्दः । ' खल्लु ' निश्चये । स्थूलदृश एके आचार्याः पुण्यापुण्यमयोऽयं पुरुष इत्याहुः कथयंति । अन्ये पुनर्वंथमोक्षकुरालाः 'अयं पुरुषः 'खलु 'काममय एव ' कामो विषयादित्सा तन्मय इत्याहुः । न चैवं सति अविद्यायाः संसारहेतुःवानुपपत्तिः, तस्याः स्वतः तद्रेतुत्वानुपपत्तेः इष्टत्वात् । सहकार्यपेक्षायां तु कामस्यैव प्राधान्यात् काम एव असाधारणं कारणं संसारस्य । उक्तयोः पुण्यपापयो-रपि तदभावेऽनुद्यात् ''अकामस्य क्रिया काचित् दृश्यते नेह् तस्यचित् । यद्यद्वि कुरुते किंचित् तत्तत्का-चेष्टितम् "-इति मनुस्मरणात् । कामान् यः कामयते मन्यमानः स कामस्यैवासाधारण-कारणत्वात् युक्तं काममय एवेत्यववारणमित्यर्थः । कया प्रणाडवा कामस्य संसारकारणत्वमित्यपेक्षायामाह-स यथाकामो भवति तथाऋतुर्भवति यथाऋतुर्भवति इत्यादिना । स आत्मा सामान्यतः काममयः सन् 'यथाकामः ' यादृशेन कामविषयेन युक्तो भवति, तथाकतुर्भवति। ऋतुर्नामाध्यवसायः, यदनन्तरा क्रिया प्रवर्तते । काम एव ईषद्भिलाषमात्रे यस्मिन् विषये अभिन्यक्तो भवति । स तस्मिन् विषये अविहन्यमानः स्फुटी-भवन् ऋतुत्वमापद्यते तन्मय आत्मा भवतीति यावत् । सः 'यथाऋतुर्भवति ' यादशकर्मविषयेण ऋतुना युक्तो भवति । 'तत्कर्म कुरुते ' । यद्विषयः ऋतुः स्वयं तत्फलसिद्धये तद्यीग्यं कर्म निर्वर्तयनीति यावत् । 'यत्कर्म कुरुते ' 'तद्भिमंपचते 'तद्यं फलम्भिसंपचते प्राप्नोति । तस्मात्सर्वमयत्वे काममयत्वं हेतुरित्यर्थः ॥ ७ ॥

त्राक्षणोक्तेऽर्थे मंत्रसम्मतिमाह—तदेव श्लोको भवति तदेव सत्तत्सह कर्मणैतीति । तत्तत्र त्राक्षणोक्तेऽर्थे एष सार्द्धः ' श्लोकः ' मन्त्रो भवति । ' अस्य ' उद्भूताभिलाषस्य ' लिंगं ' सप्तदशावयवात्मकं मनः प्रधान- इति नु कामयमानः । अथाकामयमानः । योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामो भवति । न तस्मात् प्राणा उत्कामन्ति । अत्रैव समवनीयन्ते । ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति ॥ ८ ॥

त्वात् मनःशब्दवाच्यम् । यद्रा प्रमात्रादिसाक्षी येन साक्ष्येग मनसा किंग्यते, तन्मनो किंगमिति तर्हिंग 'मनो यत्र 'यस्मिन् गंतव्ये फले ' निषक्तं ' निश्चयेन सक्तं भवति । तन्मनः तद्गंतव्यफलरूपापत्रं 'सत् ' ' कर्मणा ' फलारंभकीभूतकर्मणा ' सह ' ' तदेव ' गंतब्यं फलमेति गच्छतीसर्थः । तथा च –यदमिलाषात यत्कर्भ कृतवान तत्र मनोऽभिषङ्गवशात तेन कर्मणा सहास्य तत्फलप्राप्तिरिति वाक्यार्थे स्थिते कामो मूलं संसारस्येत्यवगतम् । तथा च पर्याप्तकामस्य कृतात्मनश्च '' इहैव सर्वे प्रविलीयंति कामाः ''-( इति श्रसंतरात अवातपरमपुरुषार्थस्य सुद्भुद्धेजीवन्मुक्तस्य ब्रह्मविद इहेव जीवदवस्थायामे कामविनाराश्रवणात् अर्थात विद्यमानान्यपि कर्माणि कामहीनस्य निष्फलप्रसवानि इत्यवगतेः काम एव संसारे हेत्रिति भावः । नन-कामप्रधानः संसरति चेत्; कर्मफलभोगानंतरं कामाभावात् मुक्तिरेव भविष्यतीत्याशंकायामाह-प्राप्यांत कर्मण इत्यादिना । अयं फलासक्तः कामी इहास्मिन् लोके यहिंकचिरकर्म करोति 'तस्य ' 'कर्मणः ' भोगेन अन्तमबसानं ' प्राप्य ' कर्मकलभोगसमाप्तिं गत्वा ' तस्मात् लोकात् ' मुक्तभोगात् ' पुनरेति ' आगच्छति । ' अस्मै लोकाय कर्मणे '। कर्मप्रधानत्वात् अस्य लोकस्य कर्मण इति विशेषणम् । अस्मिन्मनुष्यलोके कर्मकर-णार्थमित्यर्थः । तस्मादेवं फलासकः सन् कर्म कृत्वा तत्फलमोगार्थं गच्छति । ततश्च पुनः कर्मकरणार्थमागच्छती-त्येवंगतसंसरणप्रवाहस्य विना ब्रह्मज्ञानमनुच्छेदात् न कर्मफलभोगावसानं मुक्तिः शक्येति भावः । इदानीमज्ञान-कारणकः काम एव ससारासाधारणकारणिवयुक्तमुपसंहरति-इति न कामयमान इति । इत्येवं ' नु ' खलु 'कामयमानः ' संसरतीति शेषः । एवं इयता प्रवन्येन अवस्थाद्रयदृष्टांतस्य दार्ष्टांतिकभूतः संसारः सकारणको दर्शितः । इदानीं योधिदालिङ्गनेनेव पुंसः सुयुप्तिप्राप्तस्यात्मनः कामादिहीनं रूपं मोक्षदृष्टांतभूतं यत् अतिच्छन्दो-वास्येनोक्तं तस्य दार्षांतिकभूतं सोपायं मोक्षस्वरूपमाह-अथाकामयमान इत्यादिना । अथरान्दः संसारप्रकरणविच्छेदार्थः । यस्मात् कामयमान एव एवं संसरति । तस्मादकामयमानो विद्वान कचित्संसरति । " न तस्मात्प्राणा उत्क्रामंति " इति वचनात् कामाभावे तदुत्यतत्संमरणहेतुक्रमाभावाच । किं तर्हि " ब्रह्मेव सन ब्रह्माप्येति " इत्यग्रिमेणान्वयः । कुतोऽकामयमानः स्यादित्यत आह-योऽकाम इति । बाह्येषु रान्दाद्यर्थेषु हिष्यितिपूर्वकाः कामा यस्य न सन्ति सः 'अकामः' इत्यर्थः। अकामोऽपि कृतो हेतोरित्यत आह-निष्काम इति । अतिग्रहशब्दिताः शब्दादिवासनात्मका अन्तस्था ये कामाः ते निर्गता यस्मात् सः 'निष्कामः '। अतः अकामपरेन बाह्या निरस्यन्ते । निष्कामपरेन तद्रतुभूता आंतरा इति अपीनस्करयभित्यर्थः । कथं च तिब्बामत्वं भवतीत्यपेक्षायामाह-अत्मकाम इति । आत्मैव सर्वभिति ज्ञानेन सर्वशब्दादिप्रपंचस्य आत्ममात्रत्वे प्रतिपन्ने स्वानिरिक्तकामयितव्यराहित्यं आत्मकामत्वम् । अतः शब्दादिसाध्यसुखस्यापि आत्ममात्रत्वात् आत्मैव कामी यस्य सः ' आत्मकामः ' इत्यर्थः । अत एव-आप्तकाम इति । आप्ताः कामा येन सः ' आप्तकामः ' । आत्मकामत्वादाप्तकामत्वमित्यर्थः । अर्थादात्मैकत्वज्ञानाभावे अकामयमानत्वासंभवात् संसारो दुर्वार इति आत्मनो ज्ञानाय यतितव्यमिति सूचितं भवति । किमेवंविधस्य भवतीत्यपेक्षायां मोक्ष एव भवतीत्याह-न तस्मा-ह्याणा उत्कामंत्यत्रैव समयनीयन्ते ब्रह्मीय सन् ब्रह्माय्येतीति । 'तस्मात्' अकामयमानात्सकाशाद्धि 'प्राणाः ' वागादयः ' नोत्क्रामन्ति '। कामाभावेन कर्माभावे सति गमनकारणाभावात् । कि तु—तप्तलोहः निश्चित्तोदक्तर्बिदुवत् अत्रव ब्रह्मस्वरूपे एव 'समवनीयते ' संप्रलीयन्ते इसर्थः । स चाकामयमानो जीवनेव 'ब्रह्मैव तुदेष रुक्तोको भवति । यदा सुन्वे प्रमुच्युन्ते कु।मा वेऽस्य हि । श्रिताः अ । अथ मृत्येऽमृतो भवत्युत्र ब्ब्रह्म सुमइनुतऽइति ॥ ९ ॥

तयथाऽहिनिर्ल्वयनी । व्वरुष्ठीके मृता प्यत्यस्ता ग्रयीतैव्रमेवेद्ध्र् ग्ररीर्ध्य शेतेऽथायमनुस्थिकोऽश्रीरः प्राज्ञऽआत्मा ब्ब्रह्मेन लोक्ऽएन सम्ब्राडिति होवाच याज्ञवलक्यः सोऽहम्भगवते सहस्रन्ददामीति होवाच जनको ब्नैदेहः॥ १०॥

तदेष श्लोको भवति-" यदा सर्वे प्रमुच्यंते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मत्यों-ऽमृतो भवत्यत्र बह्म समरतुते "-इति ॥ ९ ॥

तद्यया अहिनिर्क्षयनी वरुमीके मृता प्रत्यस्ता शयीत, एवमेव इदं शरीरं शेते । अथायम-निर्यकोऽशरीरः प्राज्ञ आरुगा ब्रह्मैव लोक एव सम्राद्, इति होवाच याज्ञवल्कयः । सेऽहं भगवते सहस्रं ददामि, इति होवाच जनको वैदेहः ॥ १० ॥

सन् 'सुपुष्यवस्थायामिव अपरिच्छिन्ननिर्विशेषाद्वैतालितचिज्ज्योतिःस्वभावः सन् 'ब्रह्माप्येति ' प्राप्नोति नित्यप्राप्तत्वादेव अप्येतिशब्देन प्राप्तिरुपचर्यते इत्यर्थः ॥ ८ ॥

इदानीं काममयः संसरतीति ब्राह्मणोक्तेऽथें यथा पूर्वप्रकरणे मन्त्रोदाहरणं कृतं तथा अत्राप्युक्तेऽथें मन्त्रमुदाहरित –तदेष श्लोको भवित यदा सर्वे प्रमुच्यंत इति । तत्तिस्मन्तुक्ते मोक्षतःसाधनेऽथें 'एव श्लोकः ' मन्त्रः ' भवित ' अस्यात्मकामस्य ब्रह्मविदः ' यदा ' यस्मिन् काले विद्यापरिपाकावस्थायां 'हृदि श्रिताः' ' ये कामाः ' 
तृष्णाःत्वेन व्यवहियमाणा द्विविधेन्द्रियप्रवृत्तिहेतुभूताः सन्तो जगञ्जनका वासनात्मकाः । ते ' सर्वे ' समस्ताः ' प्रमुच्यन्ते ' सम्लुतो विशीर्यंते । न तु सुषुताविव कारणात्मना अवितष्टन्ते । ' अथ ' अतो हेतोः समूलतः 
कामवियोगलक्षणात् तदा ' मर्त्यः ' मरणधर्माऽपि सन् ' अमृतः ' अमरणधर्मा भवतीति यावत् । तत्रश्च 
कामवियोगादमृतो भवतीति निर्देशसामध्यात् अविद्यालक्षणा अनात्मविधयाः कामा मृत्यवो भवतीत्यवगम्यते । 
किं तदमृतत्वं क वा भवतीत्यत उच्यते—अत्र ब्रह्म समञ्जत इति । अत्रास्मिन्नेव शरीरे स्थितः सन् ' ब्रह्म ' 
समन्तुते ' ब्रह्मामूतो भविति ब्रह्ममावापत्तिलक्षणो मोक्ष एवामृतत्वम् । तच विद्यानिशरीर एव कामनिवृत्त्या 
अभिव्यज्यते । स्वतः सिद्धमेवेरपर्थः ॥ ६ ॥

ननु—विदुषः सर्वोत्मविद्यया आत्ममात्रत्वेन प्राणादिषु बाधितेष्विप असी देहे चेद्रतेते ततोऽस्य पूर्व-वत् देहं हित्वा द्विधा धैयर्थ्यमेवेत्याशंकायां तिन्नराकरणार्थं तावत् दृष्टांतमाह—तद्यया— ऽहिनिल्वेयनी वल्मीके मृता प्रत्यस्ता शयीतेति । तत्तत्र दृष्टान्तः । ' यथा ' लोके अहिः सर्पः यस्पां व्वचि नितरां लीयते सा सर्पस्य व्वक् 'अहिनिल्वेयनी '। सा ' मृता ' अहिदेहवियुक्ता ' वल्भीके ' सर्पाश्रये ' प्रत्यस्ता ' प्रतिक्षिता सर्पेणानात्मभावेन परित्यक्ता सती ' शयीत ' वर्तेत । सर्पश्च यथा तत्र निर्णमनप्रवेशी कुर्वन्निय निर्ममाहंकृतिको वर्तत इति अपरो दृष्टांतः अर्थात् विवक्षित इत्यर्थः । निर्मोक्तदृष्टांतस्य

<sup>&</sup>quot; स्थिताः " इति काण्वः पाठः ।

## (स्त) तदुप्येते इछोकाः।(ऽ) अणुः पुन्था व्वितरः पुराणो माथुँ

तदप्येते श्लोका:-" अणुः पंथा वितरः पुराणो मां स्पृष्टोऽतुवित्तो मयैव । तेन धीरा अपियन्ति ब्रह्मविद उत्क्रम्य स्वर्ग लोकमितो विमुक्ताः ॥ ११ ॥

तावदार्षीतिकमाह-एवमेवेदं शरीरं शेत इति । यथाऽयं दृष्टांतः ' एवमिदं शरीरं ' स्थूलं सूक्ष्मं च सर्प-स्थानीयेन मुक्तेन परित्यक्तं मृतिमव सम्बन्धवर्जितं ' शेते ' विद्यया सम्बन्धहेतोरविद्यायाः समुच्छेदादिति । नन्-दृष्टांते सर्पतिनिर्मोकयोर्भेदेनावस्थितिवत् दार्ष्टांतिकेऽपि विद्वत्तदेहयोस्तथा स्यात् । अन्यथा देहदेहि-भावासिद्धेरिति चेन्मा मंस्याः । यथा अहिनिर्मोक्योः पूर्वविद्दानी मिथः सम्बन्धो नास्ति । तद्वदेहिरेह्योरिप पूर्ववत् मिध्याऽभिमानाख्यः सम्बन्य इदानी नास्तीत्येतावन्मात्रार्थस्यात्र विवक्षितत्वादित्यभित्रेत्य सर्पद्दष्टांतस्य दार्ष्टांतिक-माह-अथाऽयमनास्थिकोऽशरीरः प्राज्ञ आत्मा ब्रह्मैव लोक एव सम्म्राडिति होवाच याज्ञवल्क्य इति। अयशब्दो हेत्वर्थः । अय सकारणस्य देहस्य त्यागादित्यर्थः । अयमात्मा आत्मस्वरूपापन्नो विद्वान् ' अन-स्थिकः '। अर्स्थाति मरणधर्मकशरीरगतमजाऽस्यिह्नावमेर्ोऽस्कृत्वचामुपलञ्जणम् । न विद्यते अस्य मरण-धर्मकं मजादिकं यस्मिन् सः अनस्थिकः अमृत इत्यर्थः । तथा चाग्निरहस्ये श्रृयते—" उभयं हैतद्वे प्रजा-पतिरास मार्थं चैवामृतं च " ( रा. प. १०।१।४।१ ) इति प्रकृत्य " अथ पुरीधं निवपति तद्धास्यैतद्व-स्रोव त्योव तर्रे तन्मर्यं मर्यं ह्यसङ्मर्या त्वक्" (श. प. १० । १ । ४ । ७ ) इति । अमृतः इतो हेतोरित्यत आह- अशरीरः '। अविदृदुदृया शरीरस्थः स्वदृष्या 'अशरीरः ' एव । अत एव 'प्राज्ञः ' साक्षी । स च एतद्विशेषणविशिष्टो विद्वान् 'ब्रह्मैव ' अशनायादिवर्जितः परमाध्मैव । ब्रह्मशब्दस्य कमलासनादि-विषयत्वं वारियतुं ' लोक एव ' स्वप्रकाश एवेति विशेषणं बोव्यम् । ' याज्ञवल्भ्यः ' मुनिः ' सम्राडिति ' राजानं संबोध्य इसेवं ' ह ' किल ' उवाच ' उक्तवान् । तथा च-अखंडैकरसब्रह्मभूतस्य विदुषो देहसम्बन्ध-हेत्वज्ञानध्वस्तौ पूर्ववच्छरीराभिमानाभावान्त्र विद्यावैयध्धीमिति भावः । यः पूर्वं मुनिना विमोक्षार्थः कामप्रश्नौ बरो दत्तः । स यद्यपि सहेतुको बन्धमोक्षार्यस्रक्षणो दृष्टांतपूर्वको जनकयाज्ञवल्क्याख्यायिकारूपवारिण्या श्रत्या सविस्तरो निर्णीतः । तथापि मोश्रसाधनात्मज्ञानहेतुतंन्यासस्य पूर्वमसकृदुक्तत्वेऽपि ज्ञानोत्पत्त्यन्त-रंगभूतशमादीनां तत्रानुक्तत्वात् तैः सह भूयोऽिय संन्यासो विद्यासाधनत्वेन विधातव्य इति वक्तव्यविशेष-सम्भवात् सहस्रदानमेव राजा स्वजिज्ञासानिवृत्यभावं सूचयन् प्रतिजज्ञे, न सर्वस्वं इत्यमिप्रेत्याह श्रुति:-सोऽहं भगवते सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेह इति । 'सोऽहं ' इत्यं विमोक्षितवते ' भगवते ' ' सहस्रं ददामीति ' पूर्ववत् । नन्येवं वक्तव्यशेषोऽस्ति चेत्, राजा पूर्ववत् " अत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव बृहीति " कस्मान पृच्छेदिति चेत् सत्यं, शास्त्रे आलोव्यमाने ज्ञानादन्यन साक्षानमोक्षसाधनमीक्ष्यते । संन्यासादेस्तु तद्वारैव साध-नत्वादिति विवक्षन् विमोक्षायेति नापृच्छन् । विदुषो हि निःशेषक्वेशोणशमात्मकस्वरूपावस्थितस्य स्वतः सिद्धः संन्यासादिः, न ज्ञानसाधनम् । किं तु " संन्यासेन तनुं खजेत् " ( ) इति समृतेः प्रतिपत्ति-कर्मानुष्ठानमिति न तत्र जिज्ञासा । विविदिषोः पुनः "त्यजतैव हि तज्ज्ञेयं त्यक्तुः प्रत्यक् परं पदम् " इति वचनात् ज्ञानार्थत्वेन संन्यासः सपरिकरो वक्तव्यः इति युक्तं तदर्थं सहस्रदानमिति भावः ॥ १० ॥

" अथाकामयमानः " इत्यादिबाह्मणेन " यदा सर्वं प्रमुच्यते " इति मन्त्रेण च ज्ञानादेव मुक्तिरिति यः 2399

स्पृष्टोऽनुवित्तो मुयेवु । तेन धीराऽअपियन्ति न्त्रह्मविद्ऽउत्क्रम्य स्वर्गी लोकुमितो विवसकाः॥ ११॥

<mark>तुस्मि॰छुक्छुमुत नीलमाहुः । पुङ्गलथ्ँ हुरितं लोहितञ्च । एष पुन्था</mark> <mark>च्ड्रह्मणा हानुवित्तस्तुंनैति ब्ब्रह्मचित्तेजसुः पुण्यकृच ॥ १२ ॥</mark>

तस्मिन् शुक्कमुत नीलमाहुः पिंगलं हरितं लोहितं च। एव पंथा ब्रह्मणा हातु-वित्तरतेनैति ब्रह्मदित्तेजसः पुण्यक्रच ॥ १२ ॥

संक्षिप्तोऽर्थः, तस्यैव विवरणार्याः ' श्लोकाः ' मंत्राः संतीति शेषः । ' अणुः ' स्थलादिनिखलविशेषातीतःवात् । ' वितरः ' वितीर्णो विस्तृत इति यावत् दुर्विज्ञेयत्वात् अनंतात्मावगाहित्वाद्वा । ' पुरागः ' चिरंतनः नित्यश्रुति-प्रकाशितत्वात् । एवंभूतः 'पंथाः ' ऐकात्म्यज्ञानलक्षणो मार्गः । सः ' मां स्पृष्टः ' शास्त्राचार्योक्तितो मामतु-प्राप्तः । यद्वा तृतीयार्थे द्वितीया । मामिति मया स्पृष्टो लब्ब इति यावत् । न केवलं लब्धः । किंतु-' मयैव चानुवित्तः' अनुवेदनं नाम विद्यायाः परिपाकापेक्षया फलावसानतालञ्जणा निष्ठाप्राप्तिर्भुजेरिव तृष्यवसानता । तथा-चानुवित्तः उक्तलक्षणांनिष्टां प्रापितः। एवकारः मया अनुवित्त एवेति अयोगन्यवच्छेदार्थः । सर्वया नान्ययोगन्य-वच्छेदार्थः । " तद्योऽभिदेवानां प्रस्यबुध्यत "-( ) इति श्रुत्या ब्रह्मविद्यायाः सर्वसाधारणः त्वोक्तेरिति भावः । एन्कारः अत्रान्ययोगन्यवच्छेदको न भवति, इत्येतदेवाह-तेन धीराऽअपियन्ति ब्रह्मविद उत्क्रह्य स्वर्गे लोकमितो विमुक्ता इति । न केवलं मयैवायं मार्गो इनुवित्तः । किं तु—अन्येऽपि ये ब्रह्मवादिनः प्रज्ञावंतः 'धीराः 'सदा निर्देदा जीवन्त एव 'विमुक्ताः ' सन्तः इतोऽस्माच्छारीरात् ' उत्क्रम्य ' शरीर-पातानंतरमेव 'तेन 'ब्रह्मविद्यामार्गेण 'स्वर्गं 'परमानंदलक्षणं मोक्षप्रकरणात् न तु-त्रिविष्टपलक्षणं ' लोकं ' स्वप्रकाशमपियांन्त अपिगच्छन्तीत्यर्थः ॥ ११ ॥

यथोक्ते अस्मिन्मोक्षमार्गे अविद्योपप्रुताशयाः यथारुचि विचित्राणि दर्शनानि कल्पयंतीत्याह्-तिस्प्रिक्कुक्क-मृत नीलमाह्यिति । 'तस्मन् ' बसज्ञानलक्षणे मोक्षमार्गे शुक्रमतिसंशुद्धं ब्रह्मेत्याहुः । ' आहुरिति ' सर्वेत्रा-नुषंगः । अपरे शरद्व्योमवत्तु ब्रह्म नीलमिति । अन्ये तु विह्यालात् पिंगलमिति । केचित् पुनवैंडूर्यमणिवद्धरितं ब्रह्मेति । अपरे तु जपाकुसुमवछोहितमिति । चकारो ब्रह्मणः शब्दस्पर्शादितादास्यकल्पनासमुख्यार्थः । प्राप्यस्य आदित्यादित्रक्षणः शुक्कादिरूपत्वमुपेत्य तत्प्राप्तिमार्गे अर्वाग्टशो विवदन्ते इत्यर्थः । वस्तुतस्तु उपासनामार्ग एव एवंविधः । न मोक्षमार्गः । तथा हि-उपासको हि नाडीद्वारा आदित्यादिलोकं प्रति निष्कामित । नाडीनां च-"शुक्कस्य नीलस्य पिंगलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णाः" इति नाडीख॰डे अनेकवर्णात्मकत्वस्योक्तत्वात् उपास्यस्या दिस्यादिन्रहाणः शुक्लादिविशिष्टो मार्ग उपासनामार्ग एव । न तु नहाविद्यालक्षणे मोक्षमार्गे निर्गुणश्रुतिविरो-धात् । तस्मादातकामतया निर्गुणत्रह्मात्मविषयज्ञानमेव मोक्षमार्ग इत्येतदाह-एष पंथा ब्रह्मणा हान्वित्त इति । यथा तैलादिविलये प्रदीपस्य ज्वलनानुपपत्तौ तेजोमात्रे निर्वाणिमध्यते । तथा स्थूलसुङ्गात्मकस्य सर्वस्यैव कामस्य ज्ञानात् प्रक्षये सित प्रवृत्यनुपपत्तौ अत्रैव प्रत्यगातमगत्रे कार्यकरणानामेकीभावेनावसानमित्येष ' पृथाः ' ज्ञानमार्गो ' ब्रह्मणा ' परमात्मस्वरूपेण ब्राह्मणेन त्यक्तसर्वेषणेनानुवित्तः पूर्वोक्तनिष्ठां प्रापित इत्यर्थः । एवं विप्र-तिपत्तिनिराकरणपुरःसरं मोक्षमार्गं निश्चित्य 'तेन धीरा अपियन्ति ' इत्यत्रोक्तं निगमयति-तेनिति अहावि-

अन्धन्तुमः प्रविशन्ति । ये ऽसम्भूतिमुपासते । ततो भूय ऽ इव ते तुमो बुड्ड सुम्भ्रत्याथ्रँ रताः ॥ १३॥

असुर्ध्या नाम ने लोकाः । (ऽ) अन्धेन नुमसाऽऽवताः । तांस्ते प्येत्यापिगच्छन्त्यंविद्वाण्यसोऽवुधा जुनाः ॥ १४ ॥

तुदेव सुन्तः।(स्तु)तुदु तुद्रशामो न चेदुवेदी मह्ती व्विनष्टिः। बे तुद्भिद्धरमृतास्तु भवन्त्यथुतर दःखमेत्रीपयन्ति ॥ १५ ॥

अन्धं तमः प्रविद्यान्ति ये उसंभूति भुपासत । ततो भूय इव ते तमो य उ संभूत्यां रताः-(वा. सं. ४० । ९ ) ॥ १३ ॥

असुर्या नाम ते लोका अधेन तमसाऽऽवृताः । तास्ते प्रेत्यापिगच्छंत्येविद्वासीsबुधा जनाः। (वा. सं. ४०।३)॥ १४॥

तदेव संतस्तदु तद्भवामो न चेदवेदी महती विनष्टिः । ये तद्विदुरमृतास्ते भवंत्यथेतरे दुःखमेवोपयंति ॥ १५॥

त्रीजसः पुण्यकृञ्चेति । अन्योऽपि ब्रह्मवित् 'तेन ' ब्रह्मविद्यामार्गेण मोक्षमेति प्राप्नोति । ब्रह्मविद्ये हेतुस्तैजस इति । तेजसि शुद्धसःवे भवस्तैजसः क्षपिताशेषकल्मषतया आत्मप्रवणबुद्धिरिति यावत् । तैजसःवे हेतुः पुण्य-र्क्वदिति । इष्टापूर्तलक्ष्यणं पुण्यं करोतीति ' पुण्यकृत् ' । चकारः उक्तहेतुहेतुमङ्गावक्रमसमुचयार्थः । न ज्ञान-कर्मणोः समसमुचयार्थः । तदुक्तं-" कषाये कर्मभिः पक्वे ततो ज्ञानं प्रवर्तते "-( ) इति । किं च-'' अर्थस्य मूलं निकृतिः क्षमा च कामस्य रूपं च वपुर्वयश्व । धर्मस्य यागादि द्या दमश्च मोक्षस्य सर्वोप्रमः ) इति । चतुर्विधे पुरुषार्थे साधनभेदोपदेशाच नात्र समुचयोऽभिमत इत्यर्थः ॥ १२॥ प्रस्तुतज्ञानमार्गस्तुत्यर्थं मार्गांतरं निन्दति-' अंधं ' अदर्शनात्मकं ' तमः ' मोहादिपदवाच्यं संसारनियामकं <sup>4</sup> प्रविशंति ' प्रपद्यन्ते । के ते ? ' ये ' ' असंसूर्ति ' संभवनं संसूर्तिः सा यस्य कार्यस्य सा संसूर्तिः । तस्या अन्या ' असंभूतिः ' देवताप्रकृतिकारणमन्याकृताख्यं, तां असंभूतिमन्याकृताख्यां प्रकृतिकारणं अविद्याकामकर्म-बीजभूतां अदर्शनात्मिकां ' उपासते ' अनुतर्जैते इति यावत् । ततस्तरमादपि ' भूय इव ' बहुतरमिव ' ते ' 'तमः ' प्रविशन्ति । के १ ' ये ' ' उ ' तु ' संभूत्यां ' कार्ये ब्रह्मणि हिरण्यगर्भोख्ये ' रताः ' आसक्ता उप-निषद्रथीनपेक्षिण इति यावत् । अतो युक्तं आत्मज्ञानहीनानां तेषां अपि अधःपतनिमत्यर्थः ॥ १३॥

नन्वेव-यदि ते अदर्शनलक्षणं तमः प्रविशन्ति, ताहि का क्षतिरिति आशंकायामाह-असूर्या नाम ते लोका इति । ये 'लोकाः' 'अंथेन तमसाऽऽवृताः 'व्याताः 'तं लोका असूर्याः ' तीनदुःखसमन्त्रिताः 'नाम ' प्रसिद्धाः । असुषु रमेते इति व्युत्पत्तेः । परमान्मभावमद्भयमपेक्ष्य देवादयोऽय्यसुराः । तेषां स्वभूता असुर्या निक्कष्टा इति यावत् । 'तान् 'लोकान् 'प्रेय ' मृःवा ' अपिगच्छेति ' अप्ययमेकीमावं प्राप्त-वन्ति । के ते १ ये 'अविद्वांसः 'न केवलं सामान्यतः अविद्वांसः । किं तु—'अनुधाः ' आत्मावगमवर्जिताः <sup>4</sup> जनाः ' प्राकृताः जनधर्मिणो वा । अतो दुःखप्राप्तेः सुखहानिरेव क्षतिरित्यर्थः ॥ १४ ॥

न केवलं ब्रह्मविदो विद्यया कृतकृत्यत्वे श्रुतिसम्प्रतिपत्तिरेव किं तु स्वानुभवसंवादोऽध्यस्तीत्याह-तदेव संत-

आत्मानञ्जेदिजानीयात् । (द ) अयमस्मीति पूरुषः । क्रिमिच्छन्कस्य कामाय श्रीरमुनुस्थरेत् ॥ १६ ॥

यस्यानुवित्तः प्रातिनुद्धऽअत्मा। (त्माऽ) अस्मिन्त्सनंदहे गहने प्वविष्टः। सु विवश्वकृतस हि सुर्विस्य कर्ता तुस्य छोकः सुऽच छोकुऽएवु ॥ १७॥

आत्मानं चेद्विजानीयाद्यमस्मीति पूरुषः । किमिच्छन् कस्य कामाय शारीर-मनुसंचरेत् ॥ १६॥

यस्यानुवितः प्रतिबुद्ध आत्माऽस्मिन् संदेहे गहने प्रविष्टः । स विश्वकृत्स हि सर्वस्य कर्ता तस्य लोकः स उ लोक एव ॥ १७ ॥

स्तदु तद्भवाम इति । 'तदेव 'तत्रैव प्रसिद्धे अनेकानर्थसंकुळे देहे एव अज्ञानदीर्घनिद्रारिहताः 'सन्तः' वर्तमाना वयं 'तदु 'तदानीमेव कथंचित् कल्मषक्षयात् तद्भक्ष 'मवामः 'वर्तामहे । अहो कृतार्था वयमित्यभि-प्रायः । ब्रह्मावज्ञाने सति कृतार्थत्वं श्रुयनुभवाभ्यामुक्त्वा तदभावे दोषमाह—न चेद्वेदी महती विनष्टिरिति । यद्भक्ष भवामः तद्भक्षतत्वं न चेद्विदित्तंतः । तिर्हे अहं 'अवेदी 'अविद्वान् भवेयमिति रोषः । वेदनं वेदः सोऽस्यास्तीति वेदी न वेदी अवेदी । तदा 'महती 'अनंतपरिणामा जन्ममरणादिलक्षणा 'विनष्टिः' विनशानं स्यात् इति रोषः । एवं पूर्वार्द्धेन उक्तमेवार्थं उत्तरार्द्धेन प्रवचयित—ये तिद्धिदुरमृतास्ते भवंतीति । यथा वयं ब्रह्मविदो भूत्वा अस्माद्दिनरानाद्विमुक्ताः । एवं 'ये 'तद्भक्ष विदुः 'तेऽप्यमृताः 'मुक्ता भवंति । अय पुनर्यं एवं न विदुः ते 'इतरे 'अब्रह्मविदः जननमरणलक्षणं दुःखमेबोपयन्ति प्रतिपद्यन्ते । न कदाचिदिष दुःखान्निवर्तते हत्यर्थः ॥ १९ ॥

तदेवं मार्गंतर्रिदाव्याजेन आत्मज्ञानमार्गः स्तुतः । पुनरिष तत्स्तुत्यर्थमेव तिन्नष्टस्य कायक्रेशराहित्यं दर्शयित-आत्मानं चेद्विज्ञानीयादिति । "अयमात्मान्नद्धा " "अहं म्रह्माऽस्मि " "तःवमित " – इत्यादिवाक्यात् "पूरुषः " पुमान् "अयं " परमात्माल्यः अहमेवेत्यात्मानं द्धस्यं अशनायाद्यतीतं च कयंचित् सत्वद्यद्भितो यदि "विज्ञानीयात्"। तिर्हि सः "किमिच्छन् " सर्वस्य वस्तुजातस्यात्ममात्रत्वात् स्वरूपव्यतिरिक्तं किं वस्तु फलभूतिमच्छेत् , न किंविदिषि, इत्यपेक्षायां किंशव्दः । एतदेव प्रकटयित— कस्य कामाय अकस्मै फलाय "शरीरमनुसंचरेत्" अनुसंगच्छेत् शारीरोपिषकृतदुःखमनुदुःखी स्यात् शरीराद्विन्नत्वेनात्मनः साक्षात्कृतत्वात् न तदुःखेन विद्वान् दुःखी स्यात् इत्यर्थः ॥ १६ ॥

न केवलं आत्मविद्यारसिकस्य कायक्रेशराहित्यं कि तु कृतक्रस्यता चास्तीत्याह—यस्यानुवित्तः प्रतिबुद्ध आत्मेति । 'अस्मिन् ' प्रसिद्धे 'संदेहे ' तं जोऽत्रनादिभिर्म्तः संदिद्धते समुपचीयते इति संदेहो देहः । तस्मिन् देहे । कथंभूते ? आध्यात्मिकादीनामर्थानामतिसंकराद्गुणप्रधानभावेन पृथकरणयोग्यतया 'गहने' दुतिं न्नेये जलसूर्यवत्प्रविष्टः ' आत्मा ' 'यस्य ' नाक्षणस्य । यदा येन नाह्मणेन ' अनुवित्तः ' अनुलन्धः ' प्रतिबुद्धः ' ' अहमस्मि परं नहा ' हत्येवं प्रत्यगात्मत्वेन साक्षात्कृतस्य वर्तते इति शेषः । ' सः ' नाह्मणः ' विश्वकृत् ' विश्वकृत् कृतकृत्यः पूर्ण इत्यर्थः । ननु-विश्वकृत्वं परप्रयुक्तमेव स्यादित्यत् आह—तस्य लोकः इति ।

(803)

युदैतुमनुपुरुयति । (त्या) आत्मानन्देवमुञ्जसा । ईशानम्भूतभन्युस्य न तुदा व्विचिकित्साति ॥ १८॥

युरिमनपञ्च पञ्चनतुः। (S) आकाराश्च प्यतिष्ठितः। तुमेव मन्यऽआत्मा-निम्बद्धान्ब्रह्मामृतोऽमृतम् ॥ १९॥

युस्मादुर्वाक्सम्बरसरुः । (रोऽ) अहोभिः परिवर्त्तते । तुद्देवा ज्योति-षाञ्ज्योतिरायुह्योषासतेऽमृतम् ॥ २० ॥

यदैतमतुपर्यत्यात्मानं देवमंजसा । ईशानं भूतभव्यस्य न तदा विचि-कित्सिति ॥ १८ ॥

यस्मिन् पश्च पश्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः । तमेव मन्य आत्मानं विद्वान ब्रह्मामृतोऽमृतम् ॥ १९॥

यस्माद्वीक् सम्वत्सरोऽहोभिः पार्विर्तते । तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिरायुद्धीं-पासतेऽमृतम् ॥ २०॥

'तस्य ' त्राह्मणस्य सर्वोऽपि प्रपञ्चः ' लोकः ' आत्मेत्यर्थः । ननु-तर्हि लोकलोकिनोर्भेद एव स्यादित्यत आह-स उ छोक एवेति । सोऽपि ब्राह्मणः सर्वस्य प्रपंचस्य ' छोकः एव ' आत्मैवेत्यर्थः । तथा च-येन ब्राह्मणेन प्रत्यगात्मा प्रतिबुद्धतया अनुवित्तः स न संसारी । किं तु पर एव । यस्मात् विश्वकर्ता सर्वस्य चात्मा सर्वं चास्याःमा । तस्मात् यः परमात्मा सर्वप्रकारभेदरहितः पूर्णतया वर्तते स एवाहमस्मीति आत्मा अनु संवातव्य इति तात्पर्यार्थः ॥ १७ ॥

र्किच-विदुषः विहिताकरणादिप्रयुक्तं भयं नास्तीति विद्यां स्तोतुं मन्त्रान्तरमाह-यदैतमनुपश्यतीति । 'यदा ' पुनः कथंचित् परमकारुणिकं कचिदाचार्यं प्राप्य ततो लब्बप्रसादः सन् 'अनु 'पश्चात् 'एतं ' हृद्यस्यं ' आत्मानं ' ' देवं ' द्योतनात्मकं, यद्वा यथाकर्मानुरूपसर्वप्राणिकर्मफलानां दातारं देवं भूतभन्यस्य कालत्रयस्य ' ईशानं 'स्वामिनं ' अंजसा ' साक्षात् ' पश्यति ' अहं त्रह्मास्मीत्यात्मत्वेन विजानाति । 'तदा 'तदानीं 'न विचिकित्सित 'न संशयानी भवति । अहमस्मि सर्वात्मा परं ब्रह्मेति निश्चितमतिर्भवती-त्यर्थ: । " विचिकित्सा त संशय: " इत्यमरः । यद्वा ' न विचिकित्सित ' न निन्दित सर्वस्यातममात्रत्व-दर्शने निंदनीयस्य स्वस्य इतरस्य वा अभावादित्यर्थः । यद्वा, तद्दर्शनानन्तरं स्वात्मानं अकृतार्यत्वेन न गर्हयतीत्यर्थः ॥ १८ ॥

इदानी तस्य तस्यारमनः अमृतत्वं सर्वाधिष्ठानत्वेन साधयति-यास्मिन् पश्च पश्चजना इति । ' यस्मिन् ' ब्रह्मणि ' पञ्च ' पञ्चसंख्याताः ' पञ्चजनाः ' पञ्चजनसंज्ञकाः गन्धर्वाः पितरो देवा असुराः रक्षांसि आकाशांताः ' प्रतिष्टिताः '। यद्वा, प्राणादयः '' वाक्यशेषात् ''(पू.मी.१।४।(१९)२९) इति न्यायेन प्राणश्रश्चः श्रोत्रमनं मनश्चिति ' पञ्चजनाः प्रतिष्ठिताः ' आकाशश्च यस्मिन् सूत्रमोतं प्रोतं च सोऽज्याकृताख्यश्च यस्मिन् प्रतिष्ठितः । " एतद्वै तदक्षरं गार्गि यस्मित्राकाश ओतथ प्रोतथ " (श.प.१४वृ.उ.२।६।११) इत्युक्तवात् । तमेवात्मानं ब्रह्मामृतं विद्वान् अहममृत इति 'मन्ये 'जाने । मर्त्यत्वस्याज्ञानमात्रकृतत्वात् तस्य च नष्टत्वादित्यर्थः ॥ १९॥ न्त-ईश्वरोऽपि कालाविष्ठनः अतो न कालत्रयं प्रति अस्य ईश्वरत्वसम्भव इत्यत आह-ग्रमादवीक्

्षाणुम् । ( मु ) उत चुक्षुपश्चक्षुक्तत श्रोत्रस्य श्रोत्रमुत्रस्या-त्रम्धनसो ये मनो व्यिद्धः । ते निचित्रयुर्श्वस पुराणमुम्यममनसुवाप्तव्य-त्रेह नानाऽस्ति किञ्चन ॥ २१ ॥

मृत्योः सु मृत्युमाप्नोति । युऽइइ नानेव पुरुयति । मुनसुवानुद्रष्टुव्य मेतुद्रमुयन्ध्रुवम् ॥ २२ ॥

प्राणस्य प्राणस्त चक्षुषश्चक्षुरुत श्रोत्रस्य श्रोत्रमन्नस्यात्रं मनसो ये मनो विदुः । ते निचित्रयुर्वह्म पुराणमग्यं मनसैवातन्यं नेह नानाऽस्ति किञ्चन ॥ २१ ॥

मृत्योः स मृत्युमामोति य इह नानेव पश्यति । मनसैवातुद्रष्टव्यमेतद्प्रमयं धुवम् ॥ २२ ॥

सम्बत्सर् इति । अयं सम्बत्सराख्यः कालः स्वावयवैः अहोभिरहोरात्रैः कार्यजातं परिच्छिन्दन् यस्मादिश्वरा-द्वीगेव 'परिवर्तते ' न तमपि परिच्छिनति । एवमिश्वस्य समस्तिविक्तयाहेतुकालातिक्रमणोक्त्या जन्मादि-विकाराः प्रतिषिद्धा वेदितव्याः । एवंभूतं तदीश्वरात्मकं ज्योतिषामादित्यादीनामपि ज्योतिरवभासकम् । यज्ज्यो-तिषा ज्योतिष्मन्तश्च ते प्रसिद्धाः । 'अमृतं 'अमरणधर्मकमायुः इत्येवं 'हि ' निश्चयेन देवा आ सामस्येन ' उपासते ' अनुसन्द्धते । तस्मादायुःकामेनायुर्गुणेन ब्रह्मोपास्यमित्यर्थः ॥ २०॥

पूर्वतरिसन्मन्त्रे पञ्चजनप्रतिष्ठाभूतत्रक्षिवत् असृतो भवतीत्युक्तम् । कथं पुनरेवंविधत्रह्मविद्योदयः स्यादित्यपेक्षायां तदुदयप्रकारमाह्—प्राणस्य प्राणमिति । प्राणनादिक्तियां कुर्वन् हि प्राणः स्वस्यानात्मत्वजङ्वाय्यां
सत्तारक्षत्योः स्वतः असम्भवात् नित्यसिद्धस्वप्रकाशात्मज्योतिषा अवमास्यमान एव स्कृति कुरुते । अतस्तस्य
त्रह्म 'प्राणस्यापि प्राणं ' तथा चक्षुरारीनामपि त्रह्म काशक्रेशेडनिष्ठितानां का लोष्टादिसमत्वेन दर्शनादिकियायां अस्वातन्त्रयात् तद्वभासकमात्मज्योतिश्रक्षुत्रोऽपि ' चक्षुः ' इत्यादि तुरुपं व्याख्यानम् । उत्तर्गब्दोप्रयां । तथा च—तानि केनचिद्धिशितानि वर्तते, करणवाद्वास्यादिवत् इति । एवं प्राणादिव्यापारानुमितास्तित्वं तद्विलक्षणत्वेन द्युदं प्रत्यगात्मानं ' ये ' चिदुः ' । ' ते ' त्राह्मणाः ' अप्र्यं ' अप्रे भवम्
अत एव ' पुराणं ' चिरन्तनं ' त्रद्य निचिक्युः ' निश्चयेन ज्ञातवन्तः । अत एव त्वंपदार्थपरिशोधनप्रकारेण
यथोक्तत्रह्मविद्योदयः स्यादिति भावः । एविषयत्रह्मावात्ती किं साधनमिद्यपेक्षायां श्रवणादिसंस्कृतं मन एव
यथोक्तप्रकारक्षधीसाधनमित्याह—मनसैवाप्तव्यमिति । उक्तलक्षणं त्रह्म " मनसैवातव्य" ' प्राप्यम् । न साधनान्तरेणत्यर्थः । यद्यपि "यतो वाचो निवर्तते, अप्राप्य मनसा सह'' ( तै. उ. त्र. व.) इत्यादिना मनसाऽध्यनवातव्यमित्युच्यते । तथाप्यत एव वृत्तिव्याप्यं त्रह्मत्यम्युपगच्छन्ति शास्त्रतः । ननु—एवमादिप्राप्तव्यादिभावेन भदः
स्यादित्याशङ्कायामाह—नेह नानाऽस्ति किञ्चनेति । ' इह ' अवातिविषये त्रह्मणि किञ्चिदपि ' नाना ' भेदः
अविद्याच्यारोपणव्यतिरेकेण परमार्थतो नास्तीत्यर्थः ॥ २१ ॥

इदानी भेददर्शनिनन्दया नानात्वाभावं द्रहयति-मृत्योः स मृत्युमामोतीति । इवशब्दोऽभिनयार्थः। ३३२४

व्विरुजः पुरुआकाशात्। (द) अजुऽआत्मा महान्ध्रवः। तुमेव घीरो व्यिज्ञाय प्रज्ञाङ्कवर्गीत ब्त्राह्मणुः। नुजिध्यायाद्वहूञ्छब्द्वान्याचो व्यिग्छापनध्र हि तदिति ॥ २३ ॥

स बाऽअयुमात्मा । सुर्वस्य ब्युज्ञी सुर्वस्येशानः सुर्वस्याधिपतिः सुर्विमद्म्पृशास्ति यदिद्दिक्ञ स न साधुना कुम्मणा भूयान्नोऽएवा-साधुना कुनीयानेषु भूताधिपतिरेषु लोकेश्वरेऽएषु लोकपालः स सेतुर्विन-धरणऽएषुां छोकुानामुसम्भेदाय ॥ २४ ॥

विरजः पर आकाशादज आत्मा महान् ध्रवः। तमेवं धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः । नातुध्यायाद्वहृत् शब्दान् वाचो विग्लापनं हि तत् '' इति ॥ २३ ॥

स वा अयमात्मा । सर्वस्य वशी । सर्वस्येशानः । सर्वस्याधिपतिः । सर्वमिदं प्रशास्ति । यदिदं

उक्तं ध्रुवत्वं सोपस्करमुपपादयनि-विर्त्तः पर् आकाशादिति । धर्माधर्मादिलक्षणं रजो विगतं यस्मात् स विरजः । अन आकाशात् अन्याकृताब्यात् 'परः 'न्यतिरिक्तः । अत एव 'अजः 'न जायत इत्यजः । जननिषेधाच '' जायते अस्ति विपेरिणमते वर्द्धते अपक्षीयते विनश्यति '' ( निरु. १ । २ । ८ ) इत्युक्ताः सर्वे भावविकाराः निषिद्धा वेदितव्याः, तेषां जन्मादित्वात् । एवंभूत आत्मा किंपरिमाणः इत्युच्यते । ' महान् ' परिमाणतो महत्तमः । ''यस्मात्पः नापरमस्ति किञ्चित् । यस्मान्नाणीयो न ज्यायोऽस्ति किञ्चित् " ( तै. उ. प्र. ४ ) इति श्रुत्यन्तरात् । तत्माद्धुवः अविनाशीसर्यः । ययोक्तवस्तुदर्शनं निगमयति-तमेव धीरो विज्ञायेति । 'धीरः 'धीमान् ब्राह्मणः 'तमेव ' नित्यशुद्धतादिलक्षणमात्मानं 'विज्ञाय,'पदार्थशुद्धिं सन्पाद्य शास्त्रत उपदेशतश्च ' प्रज्ञां ' वाक्यार्थज्ञानलञ्चणां अशेषशोकाकांक्षाशान्तिरूपां परमपुरुषार्थहेतुभूतां तत्त्वमस्यादि-वाक्यवशात् ' कुर्वीत ' सम्पादयेदित्यर्थः । बहुशःस्त्राध्ययने दोषमाह-नानुध्यायाद् बहुञ्छब्दान् इति । ' बहून् ' प्रभूतान् शब्दान्नानुध्यायात् नानुचिन्तयेन् । बहुशब्दाध्ययननिषेधहेतुः " वाचो विग्लापनं हि तदिति '' | ' हि ' यस्माद्वहराब्दाध्ययनं ' वाचः ' वागिन्द्रयस्य ' विग्लापनं ' विशेषेण ग्लानिकरं श्रमजन कम् । तस्माद्वहुशन्दाभ्यासप्रतिषेधसामर्थात् आत्मयाथात्म्यावत्रो गहेत्वल्पशन्दाभ्यासोऽनुज्ञायते । " अन्या बाचो विमृचथ ॐ ३ इसेवं ध्यायतात्मानम "-( ) इत्याथर्वणश्रुतेरिति भावः ॥ २३ ॥

पूर्व " तदेव सत्तत्सह कर्मणिति " ( कं ८ ) इत्यादिमन्त्रेण " स यत्रायं शार्रार आत्माऽवल्यम् " ( कं. १ ) इसादिनासणेन च कामादिहेतुसहितो मुमुश्लूणां हेयत्वेनोक्तः " यदा सर्वे प्रमुच्यंते " (कं.१ ) इसादिमन्त्रेण

<sup>&#</sup>x27; य इह ' ब्रह्मणि ' नानेव पश्यति '। स मृत्योमरणात् पुनः मृत्युमाध्योति जन्ममरणसंसारचके परिश्रमती-त्यथं: । द्वैतामावे कथं अनुद्रष्टव्यं इत्यपेक्षायामाह-मनसैवानुदृष्टव्यमिति । यस्मात् एतादृशं ब्रह्म, तस्मात् ' मनसेव 'श्रवणादिकमनुद्रष्टव्यं साक्षात्कर्वव्यं यस्माद्देकरसं तस्मादेतद्वय्नः अप्रमयं 'अप्रमेयं, तथा ' ध्रुवं ' निसं अविचालीहार्थः ॥ २२ ॥

तुमेतुम्बेदानुवचनेन व्विविदिष्टन्ति। ब्ल्लस्चर्येण तुपसा श्रद्धया यज्ञेनान् नाराकेन चैतुमेनु व्विदित्ना सुनिभर्भवत्येतुमेनु प्रव्वाजिनो लोकुमीप्सुन्तः प्रव्वजनित ॥ २५॥

किं च । स न साधुना कर्मणा भूयान् नो एवासाधुना कनीयान् । एव भूताधिपतिः । एव छोकेश्वरः । एव लोकपालः । स सेतुर्विधरण एवां लोकानामसंभेदाय ॥ २४ ॥

तमेतं वेदानुवचनेन विविदिषंति । ब्रह्मचर्येण । तपसा । श्रद्धया । यज्ञेन । अनाज्ञाकेन । एतमेव विदित्वा सुनिर्भवति । एतमेव श्रवाजिनो लोकमीप्संतः प्रवर्जति ॥ २५ ॥

" अथाकामयमानः " ( कं. ८ ) इत्यादित्राक्षणेन च तेषामेवाभिरुषितः सम्पन्धीहेतुको मोक्ष उक्तः । पुनश्च तत्त्वरूपं " अणुः पंथा वितरः " ( कं. ११ ) इत्यादिश्लोकेः प्रपंचितम् । इदानीं विविदिधावाक्येन ब्रह्मा-त्मनि कृत्स्वस्य वेदस्य काम्यराशिवर्जितस्य विनियोगकथनार्थमस्मिन्नध्याये उक्तं सकलमात्मज्ञानं -स वा अय-मात्मा (कं २४) इत्यारम्य "एषां लोकानामसम्भेदाय" (कं. २४) इत्येवमन्तेनानू यते । सराब्देन ज्योतिर्वाह्मणोक्तं विज्ञानलक्षणमयं जीवं परामृहय तमेव वैशब्देन स्मारियत्वा तस्य '' विरजः पर आकाशादज आस्मेति '' अभ्यवहितोक्तेन परमात्मनैक्यं इतिशब्देन श्रुतिर्निर्दिशतीति-स वा अयमिति पदत्रयससुदा-यार्थः । इत्यमुक्तमात्मज्ञानमनूच तत्फलमाह-सर्वस्य वृज्ञीत्यादिना । सर्वस्य ' ब्रह्मेन्द्रादेः ' वर्शा ' सर्वे। हि ब्रह्मेन्द्रादिगणः अस्य वरो वर्तत इति यावत् । " एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासनं "( रा. प. ब्र. १४१६।६।११) इत्यादिनोक्तत्वात् सर्वस्थितद्रशित्वे हेतुः । यतः ' सर्वस्य ' ब्रह्मेन्द्रादेरीशानः स्वामी । ननु-यथा बलवत्तरामा-त्यादीन् प्रति राजपुत्रस्य विशान्वं तद्वदेवास्यापि स्यादित्यतः " सर्वस्याधिपतिः " इति विशेषणम् । ' अविपतिः ' अधिष्ठाय पालयिता महाराजवत् स्वतंत्र इति यावत् अधिपतित्वादीशानः । ईशित्वाच वशी-लर्थः । किं च-' सर्विमदं प्रशास्ति यदिदं किंचेति ' यत्किचित् 'इदं सर्वं' जगतप्रशास्ति । नन् - एवं शासना-ल्लोकवत् धर्माधर्मसंयोग ईश्वरात्मनः स्यात् इत्यत आह-स न साधुना कर्मणा भयानिति । सोऽधिपति-विद्वान् ' 'साधुना ' शास्त्रविहितेन 'कर्मणा ' पूर्वावस्थातो भूयात्र भवति न वर्द्धते । 'असाधुना ' शास्त्र-प्रतिबिद्धेन ' कर्मणा ' प्रागवस्थातः ' नो एव कनीयान् ' अल्पीयान् अल्पतरो न भवत्येवेत्यर्थः । पालनादि-कर्तस्तज्जन्यवर्मादिफलसम्बन्धः कथं नास्तीलमिप्रेल विद्वांसं विशिनष्टि—एप भूताधिपतिरेष लोकेश्वर इति । यस्मादेष विद्वान् ' मूताधिपतिः ' मूतमात्रस्य स्थावर्जगमात्मकस्याधिपतिः तत्सत्तानियामकः, कार्याणां कार-णाबीनसत्ताकत्वात् । तथा ' एषः ' ईश्वरः ' लोकेश्वरः ' लोकस्य धर्मादेरपि ईशितुं शीलमस्येति स लोके-श्वरः । धर्मादेरपि नियमनशील इत्यर्थः । तस्मान्न कामकर्माविद्यापरतन्त्राविद्वज्जीववत् अस्य धर्मादिसम्बन्धः अस्ति । तथा 'एष लोकपालः ' लोकान् जनिमत्कार्याणि भूतानि तत्स्फूर्तिरूपेण तत्र तत्र चेतनारूपेण च पालयतीति ' लोकपालः '। किं च-यथा उदकप्रवाहिवष्टंभकः ' सेतुः ' तद्वदेव स परमातमा सेतुः। किं-विशिष्ट:- विधरणः विधारकः । यथा सेतुः सीमादिव्यवस्थां विधारयति । तथा वर्णाश्रमादिव्यवस्थाया विधारक इत्यर्थः । किमर्थम् १ एषां भूरादिब्रह्मलोकातानां 'लोकानां' असंभेदाय 'संभेदः सांकर्यं तदमावाय । एवं राजचैलक्षण्यानास्य तद्धर्मादिसम्बन्ध इत्यर्थः ॥ २४॥

यदर्धं 'एषा ' अस्मिन्नध्याये ' वाचो विग्ठापनं हि तत् ' (कं. २३ ) इति श्लोकांतेन विहिता सफला ३३२६

त्रक्षविद्या अनूदिता । तत्काम्पैकदेशवर्जितस्य कृत्स्नस्य कर्मकांडस्य अविद्यायां पूरंपुरया विनियोगं दर्शयि — तमेतं वेदानुवचनेन विविदिपंति ब्रह्मचर्येण तपसा श्रद्धया यज्ञेनानाज्ञकेन च इति । त्रयाणामपि वर्णानां अध्ययनादौ अधिकृतत्वात् अत्र द्विजमात्रोऽधिकारी वोद्रुव्यः । वेदो मन्त्रत्राह्मणात्मकः अनु-च्यते गुरूचारणानन्तरं पठवते । इति वेदानुवचनं वेदाध्ययनम् । तथा च द्विजा अधिकारिणः । 'तमेतं 'मन्त्रोक्तविशेषणं औपनिषदं पुरुषं 'वेदानुवचनेन ' नित्यस्वाध्यायलक्षणेन अन्तःकरणशुद्धिद्वारा ' विविदिषंति ' वेदितुमिन्छंति । न तु विदंसेव । स्वातंत्र्येण ईश्वरात्मविषयाया बुभुत्साया अपि दुर्लम-त्वात् । " तं त्वौपनिषदं पुरुषमिति " तद्भितश्चतेः पुरुषस्येश्वरस्य उपनिषदेकगम्यत्वावगमाच न साक्षाद्वेदनार्थं वेदानवचनानि । किं त विविदिषार्थमेवेति । तथा ' ब्रह्मचर्येण ' स्त्रीपरिप्रहनिवृत्तिलक्षणेन नैष्टिकेन ब्रह्मचारि-कर्मणा । तथा ' तपसा ' नियमेन शास्त्रीयपारलौकिकजपार्चगविधिवशात् शीतादिद्वन्द्वसहनं तपः, तेन तपसा । तथा ' श्रद्धया' अदृष्टार्थेषु कर्मस् देवताज्ञानादिषु च वेदबोधितेषु आस्तिक्यवृद्धिः श्रद्धा तथा । तथा ' यज्ञेन ' द्रव्ययद्भेन ज्ञानयञ्जेन च । तथा ' अनाशकेन ' कामानशनलक्षणेन च 'विविदिषंतीति' प्रत्येकं सम्बध्यते । अत्र कामानरानभेवानाराकम् । न तु भोजनाभावः । तथा सति मरणसम्भवेन आत्मविविदिषोत्पत्तेरनवकाराात् । यदा संकल्पर्वकं मरणांतमशनवर्जनमनाशकम् । वेदानुवचनादेरनाशकस्य च ऐहिकविविदिषासायनत्वे नियमाभावात् । **ऐहिक**स्यापि साधनस्य जन्मान्तरिविदिषाद्वारा मुक्तिहेतुःत्वाद । तथाचास्मिन् जन्मनि साधनचतुष्ट्यसम्पतिश्चेन जाता । तार्हे आमरणान्तिकमनशनं कुर्यात् । यदा पुनिरिहेव साधनचतुष्ट्रयसम्पन्नो भवति । तदा आमरण-मनरानं दूरादेव त्यजेत् । तस्य " श्रोतन्यो मन्तन्यः " इत्यादिश्रत्या श्रवणादावेव विनियुक्तत्वादिति भावः । तस्माद्वेदे यानि काम्यानि कमीण्यकानि गर्भवासाचनथेहेतव इति यदा ज्ञायन्ते तदा तेत्र जिहासा उपावर्वते । ततश्च नित्याद्यनुष्ठानात् परिशुद्धन्देः विविदिषाद्रारा कर्मणो मुक्तिहेतुत्वे सिद्धे काण्डद्रयस्पैकवाक्यता सिद्धेति तारपर्यं बोध्यम्। एवं कर्भकाण्डोक्तरस्ययनादिकर्मभिः उत्पन्नदेनेच्छातः कि स्यात्, इत्यत आह -एतमेव विदित्या मनिर्भवतीति । उक्तरुपायैः बुद्धिद्वारा विविदिषोत्पत्तौ गुरुपादोपसर्पणं श्रवणानुष्ठानं चेत्यनेन क्रमेण ' एतरेव ' मोश्चप्रकरणे मन्त्रत्राञ्चणाभ्यां उक्तलक्षणमात्मानमेव ' विदिखा ' साञ्चात्कृत्य ' मुनिर्भवति ' मननशीलो योगी भवतीत्यर्थः । एतमेवेत्यवधारणात् प्रत्यगात्मवेदनमेव मुनित्वहेतुः । न कर्मभेदस्तद्भेदज्ञानादिकम् । अतः अविद्याविरोधि अविद्योत्थकर्मत्यागिनां संन्यासिनामेव सुनित्वं भवति न कर्मणा इति अर्थोदुक्तं भवति । इदानी अर्थोक्तं संन्यासं मुनिप्राप्यात्मलोक्तमिच्छतां तत्सायनत्वेन विदयाति-एतमेव प्रवाजिनो लोक्तमीरसन्तः प्रवजन्तीति । ' एतमेव ' प्रकृतमात्मानं स्वं ' लोकं ' अन्तःकरणशुद्धिद्वारा ' ईप्सन्तः ' आप्तुमिच्छन्तः विविद्विषन्तः ' प्रवाजिनः ' प्रवजनशीलाः वैराग्यातिशयशालिनो मुमुक्षवः 'प्रवजित' प्रकर्षेण सर्वाणि कर्माणि संन्यस्यन्तीति संन्यासो विधीयते । " आग्नेयोऽष्टाकपालो भवति " इतिवदित्यर्थः । ' एतमेव लोकमीप्सन्तः ' इस्यवधारणात् बाह्यलोकत्रयेप्सूनां पारित्रज्ये नाविकार इति गम्यते । न हि गंगाद्वारं प्रति जिगमिषोः काशी-निवासिनः पूर्वाभिमुखगमनं साधनम् । "सोऽयं मनुष्यलोकः पुत्रणैव जय्यः, नान्येर्न कर्मणा, पित्लोको विद्यया देवलोकः '' ( रा. प. वृ. १४ । १ । ३ । १६ ) इति श्रुत्या बाह्यलोकत्रयाधिनां पुत्रादि-साधनान्तरस्य नियमितत्वात् ॥ २५ ॥

(न्त्ये) एतुद्धस्म वै तत्पूर्वे त्राह्मणाः। (ऽ) अनुचाना व्विद्धार्धसः प्रजान्न कामयन्ते किम्प्रज्ञया करिष्यामो बेषाङ्गोऽयुमात्माऽयं लोकऽ इति ते ह स्म पुत्रैपणायाश्च व्वित्तेषणायाश्च लोकेषणायाश्च व्व्युत्थायाथ भिक्षानुष्यंश्चरन्ति बा ह्येव पुत्रेषणा सा व्वित्तेषणा बा व्वित्तेषणा सा लोकेष्ठणोभ्ने ह्येतेऽएषणे एवऽभुवतः॥ २६॥

सुडएष नेति नेत्यात्मा। (त्माड) अगृह्यो न हि गृह्यतेऽ्ीस्थीं न हि शुम्बितेऽसङ्गोऽसितो नु सज्यते न व्यथतऽइत्यतः पापमकरवित्यतः

एतत् ह स्म वै तत्पूर्वे ब्राह्मणः अनूचाना विद्वांतः प्रजां न कामयन्ते । किं प्रजया करिष्यामः । येषां नः अयमात्मा अयं लोक इति । ते ह स्म पुत्रेषणायाश्च वित्तेषणायाश्च लोकेषणायाश्च ब्युत्थाय, अय भिक्षाचर्ये चरन्ति । या ह्येष पुत्रेषणा सा वित्तेषणा । या वित्तेषणा सा लोकेष् षणा । उभे ह्येते एषणे एव भवतः ॥ २६ ॥

स एप नेति नेत्यात्मा । अगृह्यो न हि गृह्यते । अज्ञीयों न हि ज्ञीर्यते । असंगोऽसितो

ननु -अत्र क्यं संन्यासे विधिरिति निश्चेतुं शक्यते '' प्रव्रजन्तीति '' वर्तमानोपदेशात् इति संशये अन न्यथासिद्धार्थवःदवशाद्विधिरेव निश्चेयः इत्यभित्रेस्य तस्य विधित्वनिर्णयहेतुमर्थवादं दर्शयति एतन्द्व स्म वैतत्पूर्वे ब्राह्मणाऽ अनुचाना विद्वांमः प्रजां न कामयन्त इत्यादिना । 'ह रम ' इत्येती ऐतिह्यार्थी निपातौ वैशब्दः स्मरणार्थः । तरेतदिति पदाभ्यां तदेतदात्मलोकार्थिनां वारित्राज्ये कारणमुच्यत इति श्रतेः प्रतिज्ञायते । अत्र प्रजाशब्दः कर्भोपासनयोरः युवलक्षणार्थः । तथा च-तदेतः पारित्राज्ये स्पष्टकारणं ' ह ' किल ' वै ' समर्थते । ' पूर्वे ' अतिक्रान्तकालिकाः ' ब्राह्मणाः ' जातिमन्तो वा ' अनूचानाः ' अनु-वचनसमर्थाः ' विद्वांसः आत्मज्ञाः ' प्रजां ' तदुपलक्षिते कर्मविद्ये च ' न कामयते सम ' प्रत्रादिसाध-नानि नानुतिष्ठंति स्मेत्यर्थः । नन्-पुत्रादिसायनं परित्यजतां तेषां कोऽभिप्रायः इत्यत आह**्किं प्रजया** करिष्यामो येषां नोऽयमात्माऽयं लोक इतीति । 'येषां ' नोऽस्माकं परमार्थदर्शिनां ' अयं ' निस् सिनिहितो अशनायादिवर्जित आसीव ' लोकः ' पुरुषार्थः । ते वयं ' प्रजया ' पुत्रकर्मापुरविद्यामिलीकस्य साधनभूताभिः 'र्कि कारिष्यामः' । लोकत्रयहेतुपुत्रादिसाध्यं नैव प्रशामः इति पुत्रादिकमाक्षिपंतीत्वर्यः । इति-शब्दः अभिप्रायसमाप्तिचोतकः । ननु-ते पूर्वे ब्राह्मणाः एवं साव्यसाधनन्यवहारं निन्दन्तः तस्याविद्वद्विषयःव-मापाद्य किं कृतवन्त इत्यपेक्षायामाह-ते ह पुत्रीयणायाश्चेत्यादि-एपणे एव भवतः इत्यन्तं व्याख्यातम्। यस्मादेवं पूर्वे विद्वांसः प्रजादिभ्यो निवृत्ताः प्रव्रजिता एव । तस्मात् अधुनातना अपि प्रव्रजेयुरिस्वेवमर्थवाद वाक्यं विधिवाक्यमन्तरेणासम्बद्यमानं स्वसम्बन्धसिद्धये लोकमीप्सन्तः प्रव्रजंतीत्यस्य संन्यासविधिवाक्यस्वं निश्चाययतीति सिद्धम् ॥ २६ ॥

नन्वेनमपि, आत्मलोकार्थिनां किमिति नियमेन पारित्राज्यमेव विधीयते । कर्मणामपि तत्साधनत्वेनानुष्टेय-ाबादित्यारांकायां तस्यात्मलोकस्य उत्पाद्यादिविलक्षणत्वेन कर्मासम्बन्धान्न कर्मतदर्थिनां अनुष्टेयमित्यमिप्रेत्याह्⊸ कल्याणमकरवमित्युभेऽउभे ह्वेपुऽएते तुरत्यमृतः साध्वसाधुनी नैन-ङ्कृताकृते तपतो नास्य केन चन कुम्मीणा छोको मीयते ॥ २७॥

तुदेतुदुचाऽभ्युक्तम् । (मे) एप नित्यो महिमा ब्लाह्मणस्य न कुम्मणा व्वर्द्धते नो कुनीयान् । तुस्यैव स्थात्पद्विचिम्बदित्वा न कुम्मणा लिप्यते पापकेनेति तुस्मादेविम्बद्धान्तो दान्तुऽखपरतिस्तितक्षुः श्रद्धावित्तो भूत्वाऽऽतमुन्येवात्मानम्पइयेत्सुव्वमनम्पइयति सुर्वोऽस्यातमा भवति सुर्वेम्पाप्मान-स्यातमा भवति सुर्वेम्पाप्मान-स्यातमा भवति सुर्वेम्पाप्मान-

न संज्यते न व्यथते इति । अरः पः पुकाराभिति । अतः कल्याणमकरवामिति उमे । उमे ह्येष एते तरत्यमुद्रः साध्यसाधुनी । नैनं कृताकृत नपतः । नास्य केन चन कर्मणा छोको मीयते ॥ २७ ॥

तदेतत् ऋचा अभ्युक्तम्-'' एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते, नो कनीयान् । तस्येव स्यात्पद्वित तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेन ''–इति ।

स एप नेति नेत्यात्मेत्यादि-न ट्ययत इत्यंतम् । व्याख्यातार्थमेतच्छाकल्यबाह्मणे । ननु-य एवं सर्वेषणाविनिवृत्तः स एष नेति नित्यादिलक्षणमात्मानमात्मत्वेनावगम्य तद्भूपेणैव वर्तते । तस्य कर्मानारम-माणस्य ब्रह्मविदः किं स्यादित्यपेक्षायामाह-अतः पापमकरवामिलादि । 'अतः ' अस्मानिमितात् रारीर-धारणादिहेतोः अविवेककृतात् रागादेः पापम्यण्यं कर्म ' अकरवं ' कृतवानस्मि । कष्टं खल्लं मम वृत्तम् । अनेन कर्मणा अहं नरकं प्रतिपत्रस्ये इति कर्मकृतः परितापः पूर्वोक्तलक्षणं ब्रह्मविदं न तरित न व्याप्नोति । तथा <sup>•</sup> अतः ' फलविषयकामनिमित्तात् ' कत्याणं ' यज्ञादिलक्षणं पुण्यं शोभनं कर्म ' अकरवं ' कृतवानस्मि । अतः अहं देहांतरे अस्य फलं सुंखं उपमोध्ये इत्येषोऽिए हर्षः तं न तरित न व्याप्नोतीत्यर्थः । इत्येवसुमे है पापपुण्यफले कप्टहर्षरूपे तं न तरत इति शेषः । एवं यथोक्तात्मविदः तापहर्षासंस्पर्शे को हेतुरित्यपेक्षायां तमाह-उभे ह्येप एते तरत्यमृतः साध्वराधुनी इति । 'अमृतः 'अमरणवर्मा 'एषः ' ब्रहादित् 'उमे एते ' ' साध्वसाधुनी ' पुण्यपापलक्षणे कर्मणी ' हि ' निश्चितं ' तरित ' अतिकामति । आरब्धानारब्धयो-भौगज्ञानाभ्यां क्षीणत्वात् अपूर्वस्य चिकीर्षितत्वेनासंश्लेषादित्यर्थः । इतश्चात्मविदो धर्मादिसम्बन्धो नास्तीत्याह— नैनं कताकृते तपत इति । नित्यायनुष्ठानं 'कृतं ' तस्यैवाकरणमं 'अकृतम् ' एते अपि 'कृताकृते 'कमेण फलदानप्रत्यवायोत्पादाभ्यां अन्नहाविद्मिव 'एनं ' ब्रह्मविदं 'न तपतः ' नोहेजयत इत्यर्थः । किं च-नास्य केन चन कर्मणा लोको मीयत इति । 'अस्य ' ब्रह्मविदः 'केन चन ' केनापि ' कर्मणा ' शाख्न-प्रतिषिद्वेनापि ' लोकः ' पुरुषार्थः ' न मीयते ' न हिंस्यते । " मीज् हिंसायाम् " ( धा. पा. क्या. उ. ४ ) इति धातुः । ततश्च तत्त्वज्ञानात्प्राकालिकयोज्ञीनाग्निनाः भस्मीकरणादुत्तरकालिकयोस्त् अकर्तृत्वेनासंश्लेषात् शरीरारंभकयोस्तु उपभोगेनैव क्षयात् ब्रह्मविदः कर्मकार्यसम्बन्धामावात् न कर्मसम्बन्ध इति तात्पर्यार्थः ॥ २७॥

एवमुक्ते ब्रह्मविद्याफ्ले मन्त्रं संवादयति—तदेतहचाऽभ्युक्तभेष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्येत्यादिना । सदेतद्बाक्षणेभोक्तं वस्तुक्तृवं 'ऋवा 'मन्त्रेणाभ्युक्तम् प्रकाशितम् । कथं 'ब्राह्मणस्य 'ब्रह्मविदस्यक्तसर्वैषणस्य

### न्तपति नैनम्पाप्मा तपति व्विपापो व्विजरो व्विजिख्तसोऽपिपासो ब्लाह्मणो भवति सुऽएवम्बेद् ॥ २८ ॥

तस्मादेवंबित् श्रांतो दांत उपरतस्तितिश्चः श्रद्धावित्तो भूत्वा आत्मन्येवात्मानं पश्येत् । सर्वमेनं पश्यति । सर्वः अस्यात्मा भवति । सर्वं पाप्मानं तरित । नेनं पाप्मा तरित । सर्वं पाप्मानं तरित । नेनं पाप्मा तरित । सर्वं पाप्मानं तपित । नेनं पाप्मा तपित । विषापो विजरो विजिघत्सः अपिपासो ब्राह्मणो भवति । य एवं वेद ॥ २८ ॥

**' एषः ' साधननिस्पृहः नेतिने**त्यादिलक्षणात्मस्वरूपभूतः ' महिमा ' ऐश्वर्यविशेषः स्वामाविकत्वान्नित्यः । अन्ये व्वविद्याकामकृताः महिमानो न नित्या इत्यर्थः । कृतो विद्रन्महिम्नो नित्यत्विमत्यपेक्षायां हेतुमाह-न कर्पणा वर्द्धते नो कनीयानित । ग्रुमलक्षणेन कृतेन 'कर्भणा' एष महिमा 'नवर्द्धते' वृद्धिलक्षणां विकियां न प्राप्तीति। तथा अञ्चमेन 'कर्मणा' 'नो कनीयान्' नापि अपक्षयलक्षणां विक्रियां प्राप्नोति । एताम्यां च निषेधाम्यां अन्या अपि विक्रियाः निषिद्धाः । तासामपि उपचयापचयहेतुत्वात् अतः अविक्रियत्वात् नित्य एष महिमेत्यर्थः । अस्य महिम्रो नित्यत्वेऽपि कि स्यादित्यपेक्षायां स्वस्वरूपं तत्पदार्थलक्षणं जानीयादित्याह—तस्येव स्यात्पद-विदिति । यत एष नित्यः । ब्रस्मात्तस्यैव महिम्नः त्वंपदार्थस्य ' पद्वित् ' पदस्य वेदिता भवेदित्यर्थः । नत्-पदवेदनेऽपि किं स्यादित्यपेक्षायामाह-तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेनेतीति । 'तं' महिमानं स्वरूपं पदं ' विदित्वा ' ज्ञात्वा ' पापकेन ' धर्माधर्मलदाणेन ' कर्मणा ' ' न लिप्यते ' न सम्बध्यते । उभयस्यापि संसारहेतुत्वाविशेषात् -पापकिमित्युभयमि गृहते । एवं सित धर्मशब्दप्रयोगेऽपि उभयप्रहसम्भवो यद्यपि स्यात्तथापि धर्माधर्मयोर्हेयत्वद्योतनार्थं पापशब्द ोग इत्यर्थः । इतिशब्द ऋक्समाप्त्यर्थः । तार्हे तत्पदसाक्षाः स्कारः कथं स्यादिस्यपेक्षायामाह-तस्मादेवंि शूरातो दांत उपरतस्तितिक्षः श्रद्धावित्तो भूत्वाऽऽत्मन्ये-बात्मानं परयेदिति । यस्मादेवं अकर्मसम्बन्धा एष ब्राह्मणस्य महिमा नेति नेत्यादिलक्षणः । तस्मात्कारणात् एवंविद आत्मा कर्मतत्फलसम्बन्धसून्य इत्यापाततो जानन् प्रथमं श्रांतः संसारदुःखेन तप्तः खिन्नो वा । उपरत-बाह्येन्द्रियन्यापार इति यावत् । " श्रमु तपिस खेदे च "—(धा.पा.दि.प.९८) इत्यस्य धातोः निष्ठांतं रूपं श्रांत इति । उक्तं च—'' निवृत्तेन्द्रियलौस्यस्तु श्रांतः शांतश्च कथ्यते । तपःक्षेशसहो दांतो ह्यांतर्वाणस्तु शास्त्र-) इति । अनन्तरं 'दांतः' अन्तःकरणतृष्णातो निवृत्तः । न हि बाह्यकरणानां विषया-मिनिवेशनिवृत्तिमन्तरेण अन्तःकरणस्य विषयाभिषङ्गो व्यावर्दते । 'उपरतः' सर्वेषणाविनिर्मुक्तः विधिना सक्तसर्व-कर्मा संन्यासी । 'तितिक्षुः' जीवनविच्छेदहेत्वतिरिक्तशीतोष्णादिद्वन्द्वसहिष्णुः । 'श्रद्धावित्तः' श्रद्धा आस्तिक्यनुद्धिरेव वित्तं साधनं यस्य स श्रद्धावित्तः । इंद्रियांतःकरणचलनरूपव्यापारव्यावृत्त्या तदैकाग्र्यवान् इति यावत् । एतच " बाह्यं च पाण्डित्यं च निविद्य " इत्येवमुक्तम् । एतावता यत्र कर्तुः स्वातंत्र्यम् तेषां कर्मणां निवृत्तिः श्रांतादिपदेरुक्ता । यत्र तु सम्यग्धीविरोधिनदालस्यादौ पुंसो न स्वातंत्रयं तिववृत्तिः श्रद्धा वित्त इति पदेनेति भेदः । तथा चैवं प्रकारेण 'श्रद्धावित्तो भूत्वा ' 'आत्मन्येव ' स्वे कार्यकारणसंवाते एव ' आत्मानं ' प्रत्यक्चेतियतारं ' पश्येत् ' साक्षाकुर्यात् । तथा च-आश्रमाद्यनुष्टानिमह विधीयत इति विव-क्षितमित्यर्थः । ति कि तावत्यरिमाणमेवात्मानं परयेत् इत्यत आह-सर्वमेनं परयतीति । ' सर्व ' समस्त एनमात्मानं ' पश्यति ' । नान्यदात्मन्यतिरिक्तं किमपि पश्यति । जाप्रत्स्वप्नसुवुप्याख्यं स्थानत्रयं हित्वा मननान्मुनिर्भवतीत्पर्थः । इतो हेतोरित्यत आह-सर्वोऽस्यात्मा भवति सर्वस्यात्मा भवतीति । 'अस्य '

( 288)

स वाऽएषु महानजुऽआत्मा । (त्माऽन्ना) अन्नादो व्वसुदानः स यो हैवुमेतुम्मद्दान्तमज्ञमात्मानमन्नादुम्बसुद्दानं व्येद् व्विन्द्रते व्वसु ॥ २९ ॥ स वाऽएषु महानजुऽआतमा । (त्माऽजु) अजुरोऽमुरोऽभुयोऽमृतो ब्ब्रह्माभयम्ये जनक प्याप्तोऽसीति होवाच याज्ञवल्क्यः सोऽहम्भगवते व्विदेहान्ददामि माञ्चापि सह दास्यायेति ॥ ३०॥

स वा एप महानज आत्मा अन्नादो वसुदानः । स यो हैवमेतं महांतमजमात्मानमन्नादं वसुदानं वेद । विन्दते वस् ॥ २९॥

स वा एप महानज आत्मा अजरोऽमरोऽभयोऽमृतो ब्रह्म । अभयं वै जनक प्राप्तोऽसि, इति होवाच याज्ञवल्क्यः । सः अहं भगवते विदेहान् ददामि । मां चापिं सह दास्यायेति ॥ ३० ॥

ब्रह्मविदः ' सर्वः ' समस्तः प्रयंचः ' आत्मा ' भवति । किं च-' सर्वस्य ' प्रयंचस्य स्वयमात्मा भवति । यथोक्तिः साधनैरुदिते साक्षात्कारे सित किं स्यादित्वपेक्षायामाह-सर्वे पाप्मानं तरतीति । अयं तु ब्रह्मवित् ' सर्वं ' पाप्मानमुक्तरूपं ' तरित ' आत्मभावेन व्याप्नोति अतिक्रामतीयर्थः । किंच-एवमात्मानं पश्यन्तं ' एनं ' बाह्यपाप्मा पुण्यापुण्यलक्षणः काम्यनिषिद्धाचरणरूपः ' न तरति ' न व्याप्नोतीत्यर्थः । इतक्ष विदुषो न कर्मसम्बन्धोऽस्तीत्याह्-सर्वे पाप्मानं तपतीति । ब्रह्मवित्सर्वे 'पाप्मानं ' कृताकृतलक्षणं सर्वीत्म-दर्शनरूपविह्ना 'तपति ' भस्मीकरोतीत्पर्थः । किं च-नैनं पाप्मा तपतीति । 'एनं ' ब्रह्मविदं 'पाप्मा ' कृताकृतलक्षण उक्तरूपः इष्टफलप्रयवायोत्पादनाभ्यां न तपतीत्पर्यः । एवं कमीसम्बन्धे किं भवतीत्पत आह-विपापो विजरो विजिवत्सोऽपिपासो ब्राह्मणो भवतीति । एवंबित् 'विपापः ' विगतः पापो धर्माधर्मरुक्षणो यस्य स विपापः । विगता जरा यस्मात् सः 'विजरः' विगता जिघत्सा अतुमिच्छा यस्मात सः ' विजिघत्सः ' । न विद्यते पिपासा पातुमिच्छा यस्य सः 'अपिपासः '। एवंभूतः एतस्यामवस्थायां मुख्यत्राह्मणो भवति । एतस्मात् ब्रह्मस्वरूपावस्थानात्प्राक् गौणब्राह्मण्यमित्यर्थः । एवमुपास्यस्वरूपं दर्शयित्वा तदुपासनाफलमाह-य ्वं वेदेति । 'य एवं ' पूर्वोक्तगुणविशिष्टमात्मानं 'वेद ' उपास्ते अहमस्मि एवंभूत आत्मेति स पूर्वोक्तविपापादिगुणविशिष्ट एव भवतीति शेषः ॥ २८ ॥

एवं निरुपाधिकत्रहाज्ञानात्कैवल्यं फलमुक्तम् । सम्प्रति सोपाधिकत्रहान्यानात् अम्युदयफलं द्रशिष्यन् तत्स्वरूपमाह-सं वा एप महानज आत्माऽन्नादो वसुदान इति । योऽयं जनकयाञ्चवल्क्याख्यायिकायां विख्यातो विज्ञानात्मा 'स वै 'स एव 'एषः महानज आत्मा ''अन्नादः सर्वभूतस्थः सन् सर्वान्नात्ता । यद्वा अन्नराब्देन चराचरात्मकं जगत् गृद्धते । तस्यात्ता संहारकः । तथा वसु धनं भौगसाधनं सर्वप्राणि-कर्मफलं ददातीति ' वसुदानः '। एवसुपास्यस्वरूपं दर्शयित्वा तदुपासनाफलमाह-स यो हैवमेतं महांत-मजमात्मानमन्नादं वसुदानं वेद विंदते वसु इति । 'य एवं ' पूर्वोक्तमहदादिगुणविशिष्टं 'आत्मानं वेद ' उपास्ते अहमस्मि एवंभूत आत्मेति सः 'वसु 'कर्मफळजातं 'विदते ' लभते सर्वात्मत्वादेवेत्यर्थः। अनया कंडिकया " रातेर्दातुः परायणं "-( श. प. बृ. १४। ३। ३४) इति उक्तस्यैव कर्मफलस्य उपसंहार: कृत: इति अपौनरुक्यं द्रष्टव्यम् ॥ २९ ॥

इदानीं सफलां विद्यां मन्त्रबाह्मणाभ्यामुपदिष्टामुपसंहरति याज्ञवल्क्य इति श्रुतिरस्मान् प्रति दर्शयति—

स बाऽएषु महानजुऽञ्चातमा । (त्माऽज ) अजुरोऽमुरोऽभुयोऽमुतो व्यद्याभयम्ये व्यद्याभयथ् हि वै व्यद्धा भवति युऽएवम्बेद् ॥ ३१ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके द्वितीयं त्राह्मणम् ॥ १४।(६)४।२॥(७)४–२॥

स वा एप महानज आत्मा अजरोऽमरोऽभयोऽमृतो ब्रह्म । अभयं वै ब्रह्म । अभयं हि वै ब्रह्म भवति । य एवं वेद ॥ ३१ ॥

स वा एप महानज आत्माऽजरोऽमरोऽभयोऽमृतो ब्रह्माभयं वै जनक प्राप्तोऽसीति होवाच याज्ञवल्क्य इति । यो ब्राह्मणादावुक्तो विज्ञानमयो जन्ममरणादिसंतिमान् त्वंपदवाच्यभूतः सोऽयं सशब्देनोच्यते ।
वैशब्दः प्रसिद्धार्थः । एषशब्देन तु विद्यया प्रध्वस्ताज्ञानतत्कार्यो नित्यमुक्तस्त्वंपदलक्ष्य उच्यते । तस्य शुद्धस्य
त्वंपदार्थस्य महानित्यादिविशेषणात् । तथा च—' स वा एषः 'यथोक्तः प्रत्यगात्मा ' महान् ' सत्यज्ञानादिलक्षणः अपरोऽद्धः परमात्मेवेति वाक्यार्थः । एवमहं ब्रह्मति वाक्योत्थपरमात्मेकत्वविज्ञानात् अविद्यात्कार्ये
प्रध्वस्ते सति प्रत्यगात्मनो यद्वृपं तदिद्वानीमुच्यते—' अजः ' इत्यादिपदैः । यस्मात् रज्जुसपीदिवदात्मा विनाविद्यां कार्यकरणात्मना न जायते । तस्मादजो जन्मरिहतः । अत एवाजरः कालाविष्टल्लदेहादिवत् न जीर्यतीत्यर्थः । यतः 'अजरः' अत एवामरः प्राणत्यागरूपमरणरिहतः । अत एवाजरः कालाविष्टल्लदेहादिवत् न जीर्यतीत्यर्थः । यतः 'अजरः' अत एवामरः प्राणत्यागरूपमरणरिहतः । अत एवामृतः निरन्वयनाशरूपः । २१त्र जननप्रतिषेधेनैव विकारतराणां तन्मुलकत्वात् तत्प्रतिषेथस्यापि अर्थसिद्धत्वेऽपि शब्दतः प्रतिषेधो जरादीनां पारमाविकारवान्त्रयर्थः । यत एवं सर्वविकाररूपः । अत एव ' अभयः ' भयं हि नाम अविद्याकार्यं तत्प्रतिवेषेन भावविकारप्रतिषेधेन च अविद्याऽपि प्रतिषिद्धा वेदित्वयेति भावः । हे ' जनक ' सम्राट् ! ' अभयं वे '
अविद्याकार्यरिहतमेव ब्रह्म परमात्मतत्वं त्वं ' प्रातोऽप्ति ' इत्यं ' ह ' किल ' याज्ञवत्वयः ' उवाचेत्यर्थः ।
राजा तु आत्मीयमशेषविद्यालामं द्योतियतुं सर्वस्वदानं प्रतिजज्ञ इत्याह—सोऽहं भगवते विदेहान् ददामि मां
चापि सह दास्यायेति । ' दास्याय ' दासकर्मणे ददामीति चशब्दात्सवय्यते । इतिशब्दो निरूपितायाः सर्वन्यतुशासनरूपाया विद्यादाः परिसमातिच्योतक इत्यर्थः ॥ ३०॥

इदानी "तिष्ठमानस्य तिद्वदः परायणं "(श.प.चृ.२।९।२४) इत्युक्तस्येव ब्रह्मात्मेक्यज्ञानफलस्योपसंहारार्थ-मिप्रमा श्रुतिः प्रवर्तते-स वा एष महानित्यादि ब्रह्मिति पदपर्यतम् । अक्षरार्थः पूर्ववत् । कथं पुनरभयगुणविशिष्ट-स्यात्मनो ब्रह्मत्वं, अत आह—अभयं दे ब्रह्मिति । एवं विषयपरिशोधनेन विद्यास्वरूपमुक्त्वा विद्याप्तलं कथयिति-अभयं हि वे ब्रह्म भवति य पूर्व वेदिनि । 'एवं 'यथोक्तमात्मानं 'अभयं ब्रह्म ' 'यो वेद '। सः " अभयं ब्रह्मैव हि भवति 'मुक्तो भवतीत्यर्थः । य इह स द। एष महानित्यादिना अन्ते संक्षितोऽर्थः स एव सर्वोपनिषद्यतिपाद्यः । एष एव सर्वस्यास्य शास्त्रस्य तात्पर्यार्थं इति ॥ २१ ॥

इति श्रीह्मषीकेशब्रह्मभगवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपिरवाजकाचार्थस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथबाह्मणान्तर्गतमाव्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां चतुर्थेऽष्याये द्वितीयं शारीरक-बाह्मणं परिसमातम् ॥ १४॥ (७) ४॥ २॥ अथ इ याज्ञवलक्ष्यस्य दे भार्क्षे बभूवतुः । (म्ब्रै) मुत्रेयी च कात्यायनी च तयोई मुत्रेयी ब्रह्मवादिनी बभूव स्त्रीष्टज्ञेव क्षे कात्यायनी सोऽन्यु-इनुमुपाकरिष्युमाणः ॥ ३ ॥

(णो) बाज्ञवलक्यों मैत्रेग्रीति होवाच । प्यन्त्रजिष्यन्त्राऽअरेऽहमस्मा-त्रस्थानाद्यस्मि हन्त तेऽन्या कात्यायन्याऽन्तङ्कर्वाणीति ॥ २ ॥ सा होवाच मैत्रेयी । यस मऽइग्रम्भगोः सन्वी पृथिवी न्विन्तेन पूर्णा

### याज्ञवल्कयमैत्रेयीसंवादत्राह्मणम्।

अथ ह याज्ञवल्क्यस्य द्वे भार्ये वभूवतुः । मैत्रेयी च, कात्यायनी च । तयोई मैत्रेयी ब्रह्म-वादिनी वभूव । स्त्रीप्रज्ञेव कात्यायनी । सोऽन्यत् वृत्तमुपाकरिष्यमाणः ॥ १ ॥

याज्ञवल्क्यो मैंत्रेयीति होवाच । प्रव्रजिष्यन्वा अरे अहमस्मात्स्थानादस्मि । हंत ! ते अनया कात्यायन्या अन्तं करवाणीति ॥ २ ॥

सा होवाच मैत्रेयी । यन्तु मे इयं भगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात्, स्यां नु अहं तेना-

पूर्वमागमप्रधानेन मधुकाण्डेन ब्रह्मात्मतःवं निर्द्धारितम् । पुनस्तस्यैव तन्वस्यास्तित्वमुपपत्तिप्रधानेन याज्ञ-वल्क्षीयेन काण्डेन पक्षप्रतिपक्षपरिप्रहं कृत्वा जयपराजयप्रधानजल्पन्यायतो विचारितम् । तदेव चास्मित्रध्याये शिष्याचार्यसंवंधेन तन्वनिर्णयप्रधानेन वादन्यायेन सिवस्तरं विचार्य उपसंहतम् । अयेदानीमस्य निगमस्यानीयं मैत्रेयीब्राह्मणमारभ्यते । यद्वा मधुकांडे मैत्रेयीब्राह्मणेन आगमबलान्मुक्तिसाधनभूता सन्याससिहता आत्मविद्या एक्ता । सेवाधुना न्यायप्रधाने मुनिकांडेऽपि मुक्तिहेतुत्वेन न्यायतो मतन्वयेत्येतदिभिप्रायेणेदं ब्राह्मणं प्रवर्तते—अथ ह याज्ञवल्क्ष्यस्य द्वे भार्ये वभूवतुरित्यादि।तत्र वाक्ष्याक्षराणां व्याख्यानं पूर्ववदेवात्रापि प्रतिपक्तव्यम् । यानि तु अक्षराण्यत्राधिकानि तानि व्याख्यास्यामः । हेतुप्रधानवाक्ष्यानंतरं आगमप्रधानेन मैत्रेयीब्राह्मणेन प्रतिज्ञातोऽर्थां निगम्यते, इत्येवं हेत्वंतरोपदेशानंतर्यार्थः अथराव्दः । हशब्दः पूर्ववृत्तावद्योतकः । 'याज्ञवल्क्ष्यस्य ' मुनेः ' ह' किल ' मैत्रेयी कात्यायनी चेति द्वे मार्थे वभूवतुः '। तयोः पत्न्योर्मध्ये ' ह' किल ' मैत्रेयी ' ब्रह्मवादिनी ' ब्रह्मवद्यत्वारोणे वस्त्रवं '। ' कात्यायनी तु ' स्विप्रक्षेव ' स्त्रिया उचिता या प्रज्ञा गृहप्रयोजनान्वंषणलक्षणा । सेव विद्यते यस्यां सा स्त्रीप्रज्ञेव । वभूवेत्यनुभंगः । एवं सित ' सः ' याज्ञवल्क्यः पूर्वस्मात् गार्हस्थ्यलक्षणात् वृत्तात् ' अन्यत् ' पारिब्राज्यलक्षणं ' वृत्तं ' वर्तनमुपाकारिष्यमाण उपाचिकार्यः सन् ' है मैत्रेयीति' ज्येष्टां मार्यानमान्य ' ह ' किल तः उवाच इत्युत्तरवाक्येन संवधः ॥ १ ॥

<sup>&#</sup>x27; प्रव्रजिष्यन् ' प्रकर्षेण व्रजिष्यन् संन्यसिष्यक्रिसर्थः ॥ २ ॥

<sup>&</sup>quot; यन्तु मे " इति पाटांतरैम् " स्यान्त्वहं तेनामृताऽऽहो ३ नेति " इति च पाटांतरम् । स्यां भवेयम् । आहो ३ इति पक्षांतरचोतको निपातः ॥ ३॥

<sup>\* &</sup>quot; ब्रीमज्ञेव " इति काण्वः पाठः । १-अत्र सर्वत्र " पाठान्तरम् " इत्युक्तिः ( वृ. आ. र. अ. २ झा. ४ ) पूर्वोक्तपाठा-द्विसदशः पाठ इत्यभिमायिका ।

स्यात्स्यान्न्वहन्त्रेनामृताऽऽहो हेतेति तेति होवाच याज्ञवल्क्यो युथैवोप-करणवताञ्जीवितन्त्रथेद ते जीवितु? स्यादमृतत्त्रस्य तु नाज्ञाऽस्ति विवत्तेनेति ॥ ३ ॥

सा होवाच मैंत्रेयी । येनाहुन्नामृता स्याङ्किमहन्तेन कुर्यो युदेव अग-वान्वेद तुदेव मे ब्बूहीति ॥ ४ ॥

सु होवाच याज्ञवल्क्यः । प्रिया खलु नो अवती सती प्रियमुब्त-खन्त खलु अवति तेऽहन्तुद्रक्ष्यामि व्वयाख्यास्यामि ते व्वाचन्तुमे व्वयासु-क्षाणुस्य निदिष्यासस्वेति ब्ह्रवीतु अगवानिति ॥ ५ ॥

स होवाच याज्ञवल्क्यः । न वाऽअरे प्रयुः कामाय प्रतिः प्रियो भव-त्यात्मनस्तु कामाय प्रतिः प्रियो भवति न वाऽअरे जायायै कामाय जाया प्रिया भवत्यात्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति न वाऽअरे पुत्राणाङ्कामाय पुत्राः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया

सृता, आहो ३ नेति । नेति होवाच याज्ञवल्क्यः । यथैबोपकरणवतां जीवितं, तथैव ते जीवितं स्यात् । असृतत्वस्य तु नाज्ञाऽस्ति वित्तेनेति ॥ ३ ॥

सा होवाच मैंत्रेयी । येनाहं नामृता स्याम , किमहं तेन कुर्याम् । यदेव भगवान्वेद । तदेव मे बूहि इति ॥ ४ ॥

स होवाच याज्ञवल्क्यः । प्रिया खु नो भवती सती। प्रियमवृतत्। हंत खु भवति !ते अहं तत्. वक्ष्यामि व्याख्यास्यामि ते ।वाचं तु मे व्याचक्षाणस्य निदिष्यासस्वेति । बवीतु भगवानिति ॥ ५ ॥

स होवाच याज्ञवल्क्यः । न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति । आत्मनस्तु कामाय पतिः प्रियो भवति । न वा अरे जायांच कामाय जाया प्रिया भवति । आत्मनस्तु कामाय जाया

<sup>&#</sup>x27; सा होवाच मंत्रेयीति ' पूर्ववत् ॥ ४ ॥

<sup>&</sup>quot; प्रिया खलु नो भवती सती प्रियमवृतद्भंत खलु भवित तेऽहं तद्वक्ष्यामि " इति पाठांतरम् । "वाचम् " इत्यधिकम् । भवती विमित्यर्थे । 'अवृतत् 'अवर्तयत् । वितितवत्यसि । णिचो लोपस्छांदसो बोध्यः । हे भविति 'ते ' तुम्यं तुष्टोऽहं 'हंत खलु ' 'तत् ' अमृतव्यसाधनं 'वक्ष्यामि ' व्याख्यास्यामि । इत्यादि समानम् ॥ ९ ॥

<sup>&</sup>quot; न वा अरे वेदानां कामाय, यज्ञानां कामाय " च इति पर्यायद्वयमधिकं सुगमार्थम् । " आत्मा न्वरे "— इति " मैत्रेय्यात्मनि वा अरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञाते " इति च पाठांतरं समानार्थम् ॥ ६ ॥

भवन्ति न वुाऽअरे व्यित्तस्य कुामाय व्यित्तस्यस्यास्मनस्तु कामाय वित्तस्प्रियमभवति न वा अरे ब्ब्रह्मणः कामाय ब्ब्रह्म प्प्रियमभव-त्यात्मुनस्तु कुामाय ब्ब्रह्म प्रियुम्भवाति न वाऽअरे क्षत्त्रुस्य कुामाय क्षत्त्रमित्रयुम्भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्त्रमित्रयुम्भवति न वाऽअरे छोका-नाङ्कुामाय लोकाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कुामाय लोकाः प्रिया भवन्ति न बुाऽअरे देवानाङ्कामाय देवाः प्रिया भवन्त्यातमुनस्त कामाय देवाः प्प्रिया भवन्ति न वाऽअरे व्वेदानाङ्कामाय व्वेदाः प्प्रिया भवन्त्या-त्मनस्त कामाय व्वेदाः प्रिया भवन्ति नवाऽअरे यज्ञानाङ्कामाय यज्ञाः प्तिया भवन्त्यातमनस्त कामाय यज्ञाः प्तिया भवन्ति न वाउअरे भूता-नाङ्कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्त्यात्मनस्तु कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्ति न वाऽअरे सुर्व्वस्य कामाय सुर्विम्त्रयुम्भवत्यातमुनस्तु कामाय सुर्विम्प्रयम्भवत्यात्मा न्वरं इष्टुब्यः श्रोतुब्यो मन्तुब्यो निदिध्यासितुब्यो मैत्रेक्षातम् नि ब्राइअरे हष्टे श्रुते मते विवज्ञातुरइद्ध् सुर्विमिदितुम् ॥ ६ ॥ (म्ब्र) ब्ब्रह्म तम्पुरादात्। (द्यो) योऽन्युत्रात्मनो ब्ब्रह्म ब्वेद क्षत्रन्त-म्पुराद्याद्योऽन्युत्रात्मनः क्षत्रम्वेद् लोकास्तम्पुरादुक्योऽन्युत्रात्मनो लोका

प्रिया भवति । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । आत्मनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवति । आत्मनस्तु कामाय वित्तं प्रियं भवति । न वा अरे ब्रह्मणः कामाय ब्रह्म प्रियं भगति । आत्मनस्तु कामाय ब्रह्म प्रियं भवति । न वा ओ क्षत्त्रस्य कामाय क्षत्त्रं प्रियं भवति । आत्मनस्तु कामाय क्षत्त्रं प्रियं भवति । न वा अरे लोकानां कामाय लोकाः प्रिया भवंति । आत्मनस्त कामाय लोकाः प्रिया भवंति । न वा अरे देवानां कामाय देवाः प्रिया भवंति । आत्मनस्तु कामाय देवा भवंति । न वा अरे वेदानां कामाय वेदाः प्रिया भवंति । आत्मनस्तु कामाय वेदाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे यज्ञानां कामाय यज्ञाः प्रिया भवंति । आत्मनस्तु कामाय यज्ञाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे भूतानां कामाय भूतानि त्रियाणि भवंति । आत्मनस्तु कामाय भूतानि प्रियाणि भवंति । न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वे प्रियं भवति । आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवति । आत्मा नु अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मंतव्यो निद्ध्यासितव्यो मैत्रेथि । आत्मनि वा अरे दृष्टे श्रुते मतें विज्ञाते इदं सर्वे विदितम् ॥ ६ ॥

ब्रह्म तं परादात् । यः अन्यत्रात्मनो ब्रह्म वेद । क्षत्त्रं तं परादात् । यः अन्यत्रात्मनः क्षत्त्रं बेद् । लोकास्तं परादुः । यः अन्यत्रात्मनो लोकान्वेद । देवास्तं परादुः । यः अन्यत्रात्मनो

<sup>&</sup>quot; बेदास्तं परादुः " " यज्ञास्तं परादुः " इत्यधिकं सुगमम् ॥ ७ ॥

न्वेद देवास्तम्पुरादुरबोंऽन्युत्रात्मुनो देवान्वेद व्वेदास्तमपुरादुरबोंऽन्यु-त्रात्मुनो विदान्बेद् यज्ञास्तम्पुरादुर्थोऽन्युत्रात्मुनो यज्ञान्बेद् भूतुानि तम्पुराहुक्यों इन्युत्रात्मुनो भूतानि व्वेद् सुर्वन्तम्पुराहाद्योऽन्युत्रात्मुनः सुर्विम्बेदेदम्ब्रह्मेदुङ्शञ्चामिमे लोकाऽइमे देवाऽइमे व्वेदाऽइमे यजाऽइमानि भूतानीद्धँ सुन्वै बुद्यमात्मा ॥ ७ ॥

स युथा दुन्दुभेईन्युमानस्य । न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्नुयाद्ग्रहणाय दुन्दु-भेस्तु म्युहणेन दुन्दुभ्याचातुस्य वा शुन्दो मगृहीतः ॥ ८॥

स युथा व्याणाये व्वायुमानाये । न बाह्याञ्छव्दाञ्छक्त्याद्युहणाय व्वीणाये तु ग्यहणेन व्वीणावाद्रस्य वा शुब्दो गगृहीतः॥ ९॥

स युथा शुक्ष्वरय ध्मायुमानस्य । न बाह्याञ्छ्ब्दाञ्छक्नुयाद्ग्रह्णाय शब्खस्य तु ग्युहणेन शब्खध्मस्य वा शुब्दो गगृहीतः ॥ १० ॥

स सुथाऽऽद्वेंधासुरभ्याहितस्य । प्यथम्यूमा विवनिश्चरन्त्येवम्बाऽअरे-**ऽस्य महतो भृतस्य** निश्वसितमेतद्यहम्बेडो यज्ञवेंदः सामवेदोऽथर्वा-

देवान् वेद् । वेदास्तं परादुः । यः अन्यबात्मनो वेदान् वेद । यज्ञास्तं परादुः । यः अन्यबात्मनो यज्ञान् वेद । भूतानि तं पराद्धः । यः अन्यत्रात्मनो भूतानि वेद । सर्वे तं परादात् । यः अन्यत्रा-रमनः सर्वं वेद । इदं ब्रह्म । इदं क्षत्त्रम् । इमे लेकाः । इमे देवाः । इमे वेदाः । इमे यज्ञाः । इमानि भूतानि । इदं सर्वम् । यत् अयमात्मा ॥ ७ ॥

स यथा दुंदुभेईन्यमानस्य न बाह्यान् शब्दान् शक्तुयात् ग्रहणाम । दुंदुभेस्तु ग्रहणेन दुन्दु-भ्याघातस्य वा शब्दो गृहीतः॥ ८॥

स यथा वीणाये वाद्यमानाये न बाह्यान् शब्दान् शक्नुयाद् प्रहणाय । वीणाये तु ग्रहणेन वीणावादस्य वा शब्दो गृहीतः॥ ९॥

स यथा शंखस्य ध्मायमानस्य न बाह्यान् शब्दान् शक्तुयाद् ग्रहणाय । शंखस्य तु ग्रहणेन शङ्कध्यस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ १०॥

स यथा आँद्रैधाग्नेरभ्याहितस्य पृथम्धूमा विनिश्चरन्ति । एवं वा अरे अस्य महतो भूतस्य

<sup>&</sup>quot; स यथा दुन्दुभेईन्यमानस्य " ॥ ८ ॥

<sup>&</sup>quot; स यथा वीणायै वाद्यमानायै " ॥ ९ ॥

<sup>&</sup>quot; स यथा शंखस्य ध्मायमानस्य " ॥ १०॥

दत्तं दाननिभित्तं धर्मजातम् । द्वतं होमनिभित्तम् । आशितमम्नदाननिभित्तम् । पायितं पेयदाननिभित्तं 3556

क्रिरुसऽइतिहासः प्राणुम्बिचाऽउपनिषुदः इल्लोकाः सूत्राण्यत्रव्याख्या-नानि व्याल्यानानि द्तुप् हुतमाज्ञितुम्पायितुम्यञ्च लोकः पुरश्च लोकः सुर्वाणि च भूतान्यस्यैवैद्यानि सुर्वाणि निश्वसितानि ॥ ११॥

स बुथा सुर्वासामपार्धं समुद्रु एकायनुम् । (मे ) एवर्षं सुर्वेपार्धं स्पइर्शीनान्त्वगेकायनुमेवध् सुर्वेषाङ्गन्धानाद्वासिकेऽएकायनुमेवध्य सर्वेपाथँ उसाना सिहै कायन मेनथँ सर्वेपाथँ कपाणा सक्षरे कायन मे-वर्ष्ट्रं मुर्वेषार्ष्ट्रं शब्द्वानार्ष्ट्रं अविमेकायनुमेवर्ष्ट्रं सुर्वेषार्थ् सङ्कल्पाना-म्मनऽएकायनुमेवध् सर्वेषाम्बेदानाध् हद्यमेकायनुमेवध् सर्वेषाङ्-क्रम्भणाएँ हुस्तावेकायनुमेवएँ सुर्वेषामुध्वनाम्पादावेकायनुमेवएँ सुर्वे-षामानन्डानामुपुरुथऽएकायनुमेदध् सुर्वेषाम्विसम्ग्रीणाम्पुायुरेकायनु-मेवधँ सुर्वासाम्बिद्यानाम्बागेकायनुम् ॥ १२ ॥

( থ্ৰ্ঁ ) स यथा सैन्धवधनः। ( नोड ) अनन्त्ररो बाह्यः क्रत्रन्त्रो रसघन-ऽएव स्यादेवम्बाऽअरुऽइडम्महद्भृतमनन्तमपारुङ्कृतस्नः प्रज्ञानचनुऽछुद्गै-

निश्वसितमेतत् । यत्, ऋग्वेदो यज्ञुवेदः सामवेदः अथर्वागिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सुत्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानानि । दत्तं हुतमाशितं पायितमयं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि । अस्षेवैतानि सर्वाणि निश्वसितानि ॥ ११ ॥

स यथा सर्वासामयां समुद्र एकायनम् । एवं सर्वेषां स्वर्शानां त्वगेकायनम् । एवं सर्वेषां गन्धानां नासिके एकायनम् । एवं सर्वेषां रसानां जिह्वैकायनम् । एवं सर्वेषां रूपाणां चक्षरेकाय-नम् । एवं सर्वेषां शब्दानां श्रोत्रमेकायनम् । एवं सर्वेषां संकल्पानां मन एकायनम् । एवं सर्वेषां वेदानां हृदयमेकायनम् । एवं सर्वेषां कर्रःणां हस्तावेकायनम् । एवं सर्वेषामध्वनां पादा-वेकायनम् । एवं सर्वेषामानन्दानामुषस्य एकायनम् । एवं सर्वेषां विसर्गाणां पायुरेकायनम् । एवं सर्वासां विद्यानां वागेकायनम् ॥ १२ ॥

स यथा सैंधवधनोऽनन्तरो बाह्यः कृत्स्रो रसघन एव स्यात् । एवं वा अरे इदं महद्भत-

धर्मजातम् । अयं च लोकः इदं च जन्म । परश्र लोकः प्रतिपत्तव्यं च जन्म । सर्वाणि भूतानि ब्रह्मादि-स्थावरांतानि ॥ ११॥

<sup>&</sup>quot; स यथा सर्वासामपां समुद्रः एकायनमिति " समानम् ॥ १२॥

<sup>&</sup>quot; स यथा सैन्धवघनोऽनन्तरो बाह्यः कृत्सनो रम्रघन एव स्यात् " इति पाठान्तरम् प्ररूपावस्थात्मरूपबोध-कम् । सुगमार्थम् ॥ १३ ॥

तेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवाजुविनश्यति न प्येत्य सुञ्ज्ञाऽस्तीत्यरे न्त्रशोमीति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥ १३ ॥

र्छः होत्राच मैत्रेयी। ( य्य ) अत्रैव मा अगवान्मोहान्तमापीपद्रत्र वाड अहांमेरमिवनानामि न प्येत्य सुन्जाडस्त्रीति ॥ १४ ॥

स होवरच याज्ञवल्क्यः । ( ल्क्यो ) न वाऽअरेऽहम्मोहम्ब्रवीम्यविनाशी वाऽअरेऽयुमात्माऽनुच्छित्तिधम्मी मात्रास्थ्सम्ग्रीस्त्वस्य भुवति ॥ १५॥

सद्धे तन्न पुरुषति । पुरुषन्वे तुद्दष्टुञ्यन्न पुरुषति न हि द्रष्टुर्ग्धपेर्विवर्षार-लोपो विवयतेऽविनाशित्वान्न तु तुद्धितीयमास्ति तुतोऽन्यहिभक्तं युत्परुषत् ॥ १६ ॥

मनन्तमपारं कृत्स्नः प्रज्ञानघन एव । एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनश्यति । न भेत्य संज्ञा-ऽस्ति इत्यरे त्रवीमि । इति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥ १३ ॥

सा होवाच मैत्रेयी । अत्रैव मा भगवान्मोहान्तमापीपदत् । न वा अहमिदं विजानामि । न प्रेत्य संज्ञाऽस्तीति ॥ १४ ॥

स होवाच याज्ञवल्क्यः । न वा अरे अहं मोहं ब्रवीमि । अविनाशी वा अरे अयमात्मा अतु-च्छित्तिधर्मा । मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवति ॥ १५ ॥

यस् वै तत् न पश्यति । पश्यन् वै तद्दृष्टव्यं न पश्यति । न हि द्रष्टुर्दृष्टेथिपरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यत् विभक्तं यत्पश्येत् ॥ १६ ॥

<sup>&</sup>quot;मोहांतमापीपदन्न वा अहमिदं विजानामीति" पाठान्तरम् । ' अत्रैव ' प्रज्ञानचने " न प्रेस्य संज्ञाऽस्ति " इति वदन् 'भगवान् '' मा ' मां ' मोहान्तं ' मोहमन्ये ' आपीपदत् ' आपीदितवान् संमो-हितवानित्यर्थः । अतः अहं इदमात्मतन्वं उक्तलक्षणं ' न वै ' नैव जानामीत्यर्थः ॥ १४॥

<sup>&</sup>quot; अविनाशी वा अरेऽयमात्माऽनुच्छित्तिधमा मात्रासंसर्गस्वस्य भवतीति " पाठांतरम् । ' अरे मेत्रेथि ! ' ' अहं मोहं न मवीमि '। यतः ' अयं ' प्रकृतः ' आत्मा ' ' अविनाशी ' विनष्टं शीलं यस्य स विनाशी, न विनाशी अविनाशी।तत्र हेतुः—यतः 'अनुच्छित्तिधर्मा' उच्छित्तिरुच्छेदो विकारो धर्मो यस्य सः उच्छित्तिधर्मा । न उच्छित्तिधर्मा अनुच्छित्तिधर्मा । अविक्रिय इत्यर्थः । तिर्हे आत्मनः कथं संसारादिविक्रियासंबंध इत्यत आह—' तु ' पुनः ' अस्य ' प्रकृतस्यात्मनः ' मात्रासंसर्गः ' चश्चरादिकरणसम्बन्धो भवति । मीयन्ते विषया पाभिस्ता मात्रा इति विषयप्रकाशहेतुभूतानि चश्चरादिकरणानि मात्राः । तािमः संसर्गः सम्बन्वः ॥ १९॥

<sup>&</sup>quot; यद्वै तम्न पश्यति " इदं कंडिकाष्टकं ज्योतिर्शाक्षणे ( श. प. वृ. १४ । ४ । १ ) व्याख्यातम् ॥१६॥ १३३८

- ( द्य ) यद्धै तन्न जिच्निति । जिच्निन्वे तुर्नातुन्यन्न जिच्निति न हि च्नातुच्छिणाद्विपरिलोपो न्विचतेऽविनाज्ञित्वान्न तु तिहितीयमस्ति त्रतो-ऽन्यहिभक्तं युजिच्नेत् ॥ १७॥
- ( द्य ) यद्रै तन्न रसयति । व्यिजानन्वै तद्यसन्न रसयति न हि रसयित् रसाद्विपरिलोपो व्विद्यतेऽविनाशित्वान तु तिहितीयमस्ति ततोऽन्यहि-भक्तं युद्धसयेत् ॥ १८ ॥
- ( द्य ) यद्धै तञ्च व्यद्ति । व्यद्ने तद्रक्तव्यञ्च व्यद्ति न हि व्यक्त-र्व्युक्तिर्विपरिस्रोपो व्यिद्यतेऽविनाशित्वाञ्च तु तिहितीयमस्ति ततोऽन्यहि-भक्तं यद्भदेत् ॥ १९ ॥
- ( द्य ) यद्धे तत्र शृणोति । शृण्वन्वे तुच्छोतन्यत्र शृणोति न हि श्रोतुः श्रुतेर्व्विपरिलोपो व्विद्यतेऽविनाशित्वात्र तु तहितीयमस्ति तुतो-ऽन्यहिभक्तं युच्छणुयात् ॥ २० ॥

यत् वै तत् न जिद्यति । जिद्यन् वै तत् द्यातन्यं न जिद्यति । न हि द्यातुर्द्याणादिपरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यत् विभक्तं यत् जिद्येत् ॥ १७ ॥

यद्वै तत् न रसयति । विजानन् वै तत् रसं न रसयति । न हि रसयित् रसाद्विपिरेलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यत् विभक्तं यत् रसयेत् ॥ १८ ॥

यत् वै तत् न वदति । वदन्वै तत् वक्तव्यं न वदति । न हि वक्तर्वकिर्विपरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् न तु तत् द्वितीयमस्ति तताऽन्यत् विभक्तं यत् वदेत् ॥ १९ ॥

यत् वै तत् न शृणोति । शृष्वन् वै तत् श्रोतव्यं न शृणोति । न हि श्रोतुः श्रुतेर्विपरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यत् विमक्तं यत् शृणुयात् ॥ २०॥

<sup>&</sup>quot; यद्दै तन जिन्नति " । १७ ॥

<sup>&</sup>quot; यद्दे तन्न रसयति " ॥ १८॥

<sup>&</sup>quot; यद्वै तन वदति " ॥ १९॥

<sup>&</sup>quot; यद्दै तन श्रृणोति " ॥ २० ॥

( द्य) यद्भै तद्य मनुते । मन्यानो वै तुन्मन्त्व्यद्य मनुते न हि मन्तुम्मुते-र्विपारिलोपो व्यिद्यतेऽविनाशित्याद्य तु तहितीयमस्ति ततोऽन्यहिभक्तं युन्मन्वीत ॥ २३ ॥

यद्वै तन्न स्पृश्ति । स्पृशन्ये तुरस्प्रष्ट्यम् स्पृश्ति न हि स्प्रष्टु स्पृष्टेर्विपरिलोपो व्विद्यतेऽविनाशित्वाम् तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्धि-भक्तं युरस्पृशेत् ॥ २२ ॥

( य ) यद्भै तन्न विजानाति । विनुजानन्यै तद्भिन्नेयन्न विजानाति न हि विन्जातुर्विन्जानाद्भिपरिकोपो विन्यतेऽविनाशित्वान्न तु तद्भितीयमस्ति ततोऽन्यहिभक्तं युद्धिजानीयात् ॥ २३ ॥

( द्य ) यत्र वाऽअन्यदिव स्यात् । ( त्त ) तत्रान्योऽन्यत्पर्येदन्योऽन्यु-जिच्छोदन्योऽन्यद्वसयेदन्योऽन्यद्भिवदेद्यन्योऽन्यच्छणुयुद्धन्योऽन्यन्भन्वी-त्तान्योऽन्यत्स्पृशेद्धन्योऽन्यद्विजानीयात् ॥ २४ ॥

यत् वे तत् न मनुते । मन्वानो वे तत् मन्तव्यं न मनुते । न हि मन्तुर्मतेविंपरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यत् विभक्तं यन्मन्वीत ॥ २१ ॥

यत् वै तत् न स्पृशति । स्पृशन् वै तत् स्पृष्टव्यं न स्पृशति । न हि स्पृष्टः स्पृष्टेिष्पिरिलोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति तोऽन्यत् विभक्तं यत् स्पृशेत् ॥ २२ ॥

यत् वै तत् न विज्ञानाति । विज्ञानन्वै तत् विज्ञेयं न विज्ञानाति । न हि विज्ञातुर्विज्ञानात् विपरि-छोपो विद्यते, अविनाशित्वात् । न तु तत् द्वितीयमस्ति तटोऽन्यत् विभक्तं यत् विज्ञानीयात्॥२३॥

यत्र वा अन्यदिव स्यात् । तत्रान्यः अन्यत्पश्येत् । अन्यः अन्यज्ञित् । अन्यः अन्यद्वत-येत् । अन्यः अन्यदभिवदेत् । अन्यः अन्यत् शृणुयात् । अन्यः अन्यत् मन्वीत । अन्यः अन्यत् स्पृशेत् । अन्यः अन्यद्विजानीयात् ॥ २४ ॥

<sup>&</sup>quot; यद्वै तन्न मनुते "॥ २१॥

<sup>&</sup>quot; यद्दी तन स्पृशति " ॥ २२ ॥

<sup>&</sup>quot; यद्दै तन विजानाति" ॥ २३ ॥

एवं भविद्योत्थर्द्वते सत्येव विशेषविज्ञानमात्मनः तदभावे तु तदभावः, इत्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां औपाधिक-मात्मनो विशेषविज्ञानमिति दर्शयितुं " न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं " इति (कं. १६–२३)

( छ ) युत्र त्वस्य सुर्विमात्मेवाभूत । ( त ) तत्केन कुम्पर्येत्तत्केन कु अध्यात्तत्केन कु अध्यात्त्वेन कि स्वानीयाद्वेत्यात्त्र स्वानीयाद्वित्यात्तात्त्वात्त्र स्वानीयाद्वित्यात्त्र स्वानीयाद्वित्य स्वानीयाद्वित्यात्त्र स्वानीयाद्वित्य स्वानीयाद्वित्यात्त्र स्वानीयाद्वित्यात्त्र स्वानीयाद्वित्यात्त्र स्वानीयाद्वित्य स्वानीय

( जा ) अथ व्नऍशः । ( स्तु ) तुद्दिस्ययऍ शौर्पणास्याः ज्रौर्पणास्याः

यत्र तु अस्य सर्वमात्मैवाभूत् । तत् केन कं पश्येत् । तत् केन कं जिन्नेत् । तत्केन कं रसयेत् । तत्केन कं रसयेत् । तत्केन कं रप्तयेत् । तत्केन कं रप्तयेत् । तत्केन कं रप्तयेत् । तत्केन कं मन्वीत । तत् केन कं स्पृशेत् । तत् केन कं विज्ञानीयात् । येनेदं सर्वं विज्ञानाति । तं केन विज्ञानीयात् । विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयात् । इति उक्तानुशासनाऽसि मैत्रेथि । एतावद्रे खडु अमृतत्वन्, इति होक्त्वा याज्ञवरुक्यः प्रवन्नाज ॥ २५ ॥

अथ वंदाः । १ तदिदं वयं शौरं जाय्यात् । २ शौर्षणाय्यो गौतमात् । ३ गौतमो वात्स्यात् ।

व्यतिरेको दर्शितः । इदानीमन्वयमाह—यत्र वा अन्यदिव स्यात्तत्रान्योऽन्यं परयेदित्यादिना । 'यत्र वै ' यिमकेव जागरिते स्वप्ने वा 'अन्यदिव ' आत्मनो वस्त्वन्तरिमव अविद्याप्रत्युपस्थापितं स्याद्भवेत् । 'तत्र ' तिसम्बबस्थ।विरोषे 'अन्यः ' अविद्याकित्पतात् वस्त्वन्तरात् भिक्षभिव आत्मानं मन्यमानः 'अन्यत् 'स्वस्मात् विभक्तं स्वाविद्योत्थं वस्त्वन्तरं 'पर्थेत् ' उपलभेत । जिन्नेदित्यादि समानम् ॥ २४ ॥

एतावता " एतेम्यो भूतेम्यः " (कं. १३) इत्यत्र सूचितो भूताविद्योपाधिकः संसार इति व्याख्यातम् । इदानी " महजूतमनन्तमपारं " (कं. १३) इत्यादि सूचितं त्रश्चदर्शनं व्याख्यास्यन् भूतोपाध्यभावेन विशेषविज्ञानलक्षणसंसाराभाव इति पुनर्व्यतिरेकमाह—यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत्तत्केन कं पश्चेदित्यादिलः । " उक्तानुशासनाऽसि मैत्रेय्येतावदरं खल्वमृतत्विमृति होक्न्वा याज्ञवल्क्यः प्रवनाज " इत्यधिकम् ।
हे 'मैत्रिय ! ' इत्येवं त्वं ' उक्तानुशासना ' उक्तमनुशासनं ससंन्यासमात्मज्ञानलक्षणं यस्याः सा त्वं उक्तानुशासना ' असि ' भवसि । ननु—तथाऽपि कि वक्तव्यान्तरं किचित्र भविष्यति न हि इत्याशयेनाह ' अरे
मैत्रिय ! ' यत् त्वं मां पृष्टवत्यसि—ं यदेव भगवान् वेद तदेव मे ब्रूहीति " तदमृतत्वं अमृतत्वसाधनन्त् ' एतावदेव ' खल्च िश्चितम् । यदेतत् ससंन्यासमात्मपारिज्ञानम् । न त्वधिकं किञ्चिदस्ति । तस्मादेतावदेव त्वया अमृतत्वसाधनं विज्ञेयम् इत्येवं ' ह ' किल प्रियाये भार्याये यथोक्तमात्मज्ञानमुक्त्वा यथेच्छ्या ' याज्ञवल्वयः ' प्रवत्राज ' प्रव्रजितवान् । यत्यूर्वं प्रतिज्ञातं " प्रव्रजिष्यनस्मीति " तचकारेत्यर्थः । एतावता परिसमातो ब्रह्मविद्याख्यः सक्रजोऽपि शास्त्रार्थः ॥ २९ ॥

इदानी याज्ञवल्कीयकांडप्रवर्तकगुरुशिष्यपरंपराकथनाय वंशप्रतिपादकं कंडिकात्रितयमारभ्यते - अण् वंश

क्यो ग्रीतमार्गीतमा व्वात्स्याद्वात्स्यो व्वात्स्याच पाराश्याच पार्याण्डल्याच ग्राविस्य ग्राविस

(चा) आग्निवेश्यः छैतवात् । (त्से ) सैतवः प्राराशस्यित्पाराशस्यीं जात्कण्यां आरद्वाजाद्वारद्वाजा भारद्वाजाचासुरायणाच गौतमाच गौतमा आरद्वाजाद्वारद्वाजा वलाकाकोशिकाद्वलाकाकेशिकः काषायणात्काषायणः सोकरायणात्सीकरायणखेवणंखेवणिरौपनन्धनेरोप-जन्धनिः सायकायनात्सायकायनः कोशिकायनेः कोशिकायनिः धृराकाविकः पाराशस्यीयणात्पाराशस्यीयणः पाराशस्यीत्पाराशस्यीयणः पाराशस्यीत्पाराशस्यीं जात्कण्यां आरद्वाजाद्वारद्वाजा भारद्वाजाचासुरायण्याच्चासुरायण्याच्चासुरायण्याच्चासुरायन्याच्चारद्वाजाद्वारद्वाज आन्नेयात्वा ॥ २७॥

४ वात्स्यो वात्स्याच पाराशर्याच । ५ पाराशर्याः सांकृत्याच भारद्वाजाच । ६ भारद्वाज औद्वा-हेश्च शांडिल्याच । ७ शांडिल्यो वैजवापाच गौतमाच । ८ गौतमो वैजवापायनाच वेष्टपुरेयाच । ९ वेष्टपुरेयः शांडिल्याच रोहिणायनाच । १० रीहिणायनः शौनकाच जैवन्तायनाच रैभ्याच । ११ रैभ्यः पौतिमाष्यायणाच कौंडिन्यायनाच । १२ कौंडिन्यायनः कौंडिन्याम् । १३ कौंडिन्यो भीर्णवाभेभ्यः । १४ भीर्णवाभाः कौंडिन्यात् । १५ कौंडिन्यः कौंडिन्यात् । १६ कौंडिन्यः कौंडिन्याचाग्निवेश्याच ॥ २६ ॥

१७ आग्निवेश्यः सैतवात् । १८ सैतवः पाराशय्यीत् । १९ पाराशय्यीं जात्कण्यीत् । २० जात्कण्यीं भारद्वाजात् । २१ भारद्वाजां भारद्वाजाचासुरायणाच गीतमाच । २२ गीतमो भारद्वाजात् ।

<sup>्</sup>हत्यारम्य-ब्रह्मणे नमः इत्यंतम् । अथ सांगोपांगस्य फलस्यात्मविज्ञानस्य प्रवचनानंतरं याज्ञवल्कीयकोडस्य वंदाः कथ्यते इति रोषः । प्रथमांतः शिष्यः । पंचम्यंतो गुरुः । इति मधुकांडवत् व्याख्येयम् ॥ २६ ॥

<sup>&</sup>quot; आप्तिवेश्यः सैतवात्" ॥ २७॥

(दा) आत्रेयो माण्टेम्म्राण्टिग्गुतिमाद्गुतिमा ग्रीतमाद्गुतिमा व्यात्स्याहात्स्यः ग्राण्डिल्याच्छाण्डिल्यः केशास्यात्काप्यात्केशोर्धः कुप्यः किमारहारितात्कुमारहारितो गाळग्राहाळग्रे विद्रभिक्षिण्डिन्याद्विद्रभ्भीकौण्डिन्यो व्वत्मुनपातो ग्राट्याह्यङ्ग्याह्वत्मनपाद्ग्याभ्यवः पथः स्रोभरात्पन्थाः स्रोभरोऽयास्यादाङ्गिरसाद्यास्यऽ आङ्गिरसऽ अभ्यतेस्त्ग्राष्ट्राद्राभ्रतिस्त्ग्रेष्ट्रा विश्वह्यात्त्वाष्ट्राहिश्वह्यपत्त्वाष्ट्रोऽिश्वभ्यामिश्वनौ
द्रिभाचऽ आथव्वणाद्व्यङ्ङाथव्वणोऽथव्वणो द्रैवाद्यव्या द्रैवो मृत्योः
प्राच्यु अस्यव्याक्ति प्राच्यु प्राच्यु असनात्प्यच्यु असनात्प्यव्यु असना प्रम्यु प्राच्यु असनात्प्यव्यु स्वयु स

इति चतुर्दशे काण्डे पष्टे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके तृतीयं ब्रह्मणम् ॥ १४ (६) ४।३।(७) ४–३॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थोऽध्यायः॥ १४–४॥ इति द्वितीयं सुद्धदुपदेशनिभोपपत्तिप्रधानं सुनिकांडं याज्ञ-वल्क्यकांडं वा परिसमाप्तम्॥ २॥ अल्मिन् अध्याये च कण्डिकासंख्या॥ १०३॥

२३ भारद्वाजो बलाकाकौशिकात् । २४ बलाकाकौशिकः काषायणात् । २५ काषायणः सौक-रायणात् । २६ सौकरायणस्विणः । २७ त्रेवणिरौपजंधनेः । २८ औपजंधनिः सायकायनात् । २९ सायकायनः कौशिकायनेः । ३० कौशिकायनिर्धृतकौशिकात् । ३१ घृतकौशिकः पाराइार्य्यायणात् । ३२ पाराहार्य्यायणः पाराहार्य्यात् । ३३ पाराहार्यो जात्कर्णात् । ३४ जात्कण्यों भारद्वाजात् । ३५ भारद्वाजो भारद्वाजाञ्चासुरायणाञ्च यास्काञ्च । ३६ आसुरायणस्वैवणेः ।
३७ त्रैवणिरौपजंधनेरासुरेः । ३८ आसुरिर्भारद्वाजात् । ३९ भारद्वाज आत्रेयात् ॥ ३७ ॥

४० आत्रेयो मांटे: । ४१ मांटिगींतमात् । ४२ । गौतमो गौतमात् । ४३ । गौतमो बात्स्यात् ।

<sup>&</sup>quot; आत्रेयो माटेः " ॥ २८॥

४४ वात्स्यः शांडिल्यात् । ४५ शांडिल्यः कैशोर्यात्काष्यात् । ४६ केशोर्यः काष्यः कुमारहारितात् । ४७ कुमारहारितो गालवात् । ४८ गालवो विदर्भीकोंडिन्यात् । ४९ विदर्भीकोंडिन्यो
वरसनपातो वाश्रवात् । ५० वत्सनपाद्धाश्रवः पथः सीभरात् । ५१ पंथाः सीभरोऽयास्यादांगिरसात् । ५२ अयास्य आंगिरस आभृतेस्त्वाष्ट्रात् । ५३ आभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्वरूपात्त्वाष्ट्रात् ।
५४ विश्वरूपस्वाष्ट्रः अश्विभ्याम् । ५५ अश्विनो द्धीच आथर्यणात् । ५६ द्ध्यङ् आथर्वणः
अथर्वणो दैवात् । ५७ अथर्वा दैवो मृत्योः प्राध्वंसनात् । ५८ मृत्युः प्राध्वंसनः प्रध्वंसनात् ।
५९ प्रध्वंसन एकर्पेः । ६० एकर्षिविप्रजित्तेः । ६१ विप्रजित्तिचर्यष्टः । ६२ व्यष्टिः सनारोः ।
६३ सनारुः सनातनात् । ६४ सनातनः सनगात् । ६५ सनगः परमेष्ठिनः । ६६ परमेष्ठी ब्रह्मणः ।
६७ ब्रह्म स्वयंसु । ब्रह्मणे नमः ॥ २८ ॥

इति श्रीह्रपीकेशत्रसभगवरपूर्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः इतौ माध्यंदिनीयशतपथनाहाणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोनिषद्बृह-दारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां चतुर्थेऽध्याये तृतीयं याज्ञवल्क्यमैत्रेयी-संवादबाह्मणं परिसमाप्तम् ॥ १४ । (७)४।३ ॥ चतुर्थोऽध्यायश्च समाप्तः॥ (इ. उप. )१४-४॥

इति बृहद्रारण्यकोपनिषद् मध्यमं याज्ञवल्क्यकाण्डं सुनिकाण्डं वा परिसमाप्तम् ॥



# अथ चतुर्दश काण्डे बृहदारण्यकोपनिषद्यन्तिमं द्यध्यायं खिलकाण्डम् । आदितोऽष्टमेऽध्याये बृहदारण्यकोपनिषदि तु पश्चमेऽध्याये प्रथमं ब्राह्मणम् ।

आदितः षष्ठे बृहद्।रण्यकोपनिषदि चतुर्थे च प्रपाठके चतुर्थे ब्राह्मणम् ।

ॐ ३पूर्णमदुः पूर्णिमदुम्पूर्णितपूर्णमुद्द्व्यते । पूर्णिस्य पूर्णिमाद्याय पूर्णिमेवाविश्वात्यत ॐ ३ लम्ब्रह्म खुम्पुराणम्वायुरं लमिति ह स्माह कौरव्यायणीपुत्रो व्वेदोऽयम्ब्राह्मणा व्विदुर्वेदैनेन सुद्रेदितुब्यम् ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके च चतुर्थे ब्राह्मणम् ॥१४। (६) ४।४॥ (८) ५–१॥

### शांतित्राह्मणम्।

" ॐ ३ पूर्णमदः, पूर्णमिदं, पूर्णातपूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय, पूर्णमेवाव-शिष्यते '' ॥ '' ॐ ३ खं ब्रह्म ''-( वा. सं. ई. उ. ४० । १७ ) खं पुराणम् । वायुरं समिति इ स्माह कौरव्यायणीपुत्रः । वेदोऽयं ब्राह्मणा विदुः । वेदैनेन यदेदिनव्यम् ॥ १ ॥

तदेवं यत् विज्ञानं केवलममृतःवसाधनं स आत्मा निरुपाधिकः अशनायाद्यतीतो यदेव साक्षाद्वपरोऽश्वाद्वस्य अात्मा सर्वातरो नेति नेत्यादिलक्षणः काण्डद्वयेन निर्द्वारितः । अधुना तस्यैवोपाधिवैशिष्टयमापनस्य प्रमाणप्रमे-यादिव्यवहारविषयतामुपगतस्याम्युद्वयफलानि कममुक्तिफलानि कम्मेसमृद्धयर्थानि चेति त्रिविधोपासनानि पूर्वत्रानुक्तानि वक्तव्यानि—इत्येतदर्थं खिलकाण्डं प्रवर्तते । पूर्वत्रानुक्तं वक्तव्यत्वेन परिशिष्टं खिलमिति हि खिललक्षणम् । तत्र सर्वोपास्त्यंगमृतान् अँकारो, दमो, दानं, दया, इति पदार्थान् विधित्सन्ती श्रुतिः पूर्वमात्मयाथात्म्य-विज्ञानसिद्धये मिथ्यामृतकार्यकारणसंवधमाश्रित्य तात्पर्येण व्याख्यातस्य ब्रह्मणः शुद्धं स्वरूपं पूर्वोपात्तकार्यकारण-सम्बन्धस्य हेयत्वं द्योतयितुमनुवद्ति—पूर्णमद् इति मन्त्रेण । 'अदः' इति परोऽश्वामिधाथि सर्वनाम। पूर्णमिति— "वा दांतशांतपूर्णदस्तस्पष्टच्छन्नक्षताः ''—( पा. सू. ७ । २ । २७ ) इति कर्तरि निष्ठांतं निपातितम् । तथा च—' अदः ' परोऽश्वं ब्रह्म पूर्णमाकाशवत् व्यापि निरंतरं निरुपाधिकं चेत्यर्थः । अनेन लक्ष्यं तत्पदार्थं दर्श-विव्या लक्ष्यं त्यदार्थं दर्शयति—पूर्णमिद्दिति । यदिदं नामरूपोपाविविशिष्टव्यवहारापनं तदिप केवलेन

१-अस्य काण्डस्य खिलमिति नामधेयं, खिलशन्दस्य परिशेषवाचकःवादस्य काण्डस्य मधुयाङ्गवत्वयकाण्डयोरुकात्पारै-शिष्टवक्तव्याभिधायकःवाचिति मन्तव्यम् ॥

स्वेन निरुपाध्यात्मनो प्रभात्मस्वरूपेण 'पूर्णं ' न्यापि । न तु उपहितेन विशिष्टेन रूपेण पूर्णमिसर्थः । एवं लक्ष्यो तत्त्वंपदार्थावक्त्वा तावेव वाच्यभूतौ क्रथयन् त्वंपदार्थस्य पूर्णत्वे हेतुं दर्शयति -पूर्णात्पूर्णमुहच्यत इति । ' पूर्णात ' कारणात्मनोऽविद्यासहायात् ' पूर्णमेवोदच्यते ' उद्रिच्यते उद्गच्छतीत्यर्थः । सम्प्रत्यैक्यज्ञानफलमाह— पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावाशाच्यत इति । पूर्णस्य कार्यात्मनो ब्रह्मणः 'पूर्णं 'पूर्णत्वमादायः गृहीत्वा आत्मस्वरूपैकरसत्वमापाच अविचाकृतं भूतमात्रोपाधिसंसर्गजं जन्यत्वावभासं विचया तिरस्कृत्य 'पूर्णमेव' अनन्तर-मवाह्यं प्रज्ञानयनैकरसस्वभावं केवलं ब्रह्मावशिष्यत इत्यर्थः। " ब्रह्म वा इदमप्र आसीत्तदात्मानमेवावेदहं ब्रह्मा-स्मीति तस्मात्सर्वममवत् "-( श. प. बृ. उ. १ । २ । २१ ) इत्युपन्नमस्थश्रुत्पर्य एवानेनमन्त्रेणीपसंहतः । तत्र "पूर्णमदः पूर्णमिदम्" इत्यनेन ब्रह्म वा इति पदस्यार्थं उक्तः। "पूर्णात्पूर्णम्"-इत्यादिमन्त्रशेषेण "इदमप्र आसीत्" इत्यादेर्य उक्तः । अतः एकवाक्यत्वेनोपक्रमोपसंहारयोरैकरूप्यश्चतितात्पर्यिलङ्गात् शास्त्रप्रतिपाद्यं ब्रह्मात्मेक्य-मेवेति तात्पर्यार्थः । अधुना ध्यानविधानार्थं तस्मिन् विनियक्तं मन्त्रं तावदाह-ॐ ३ खम्ब्रह्मेति । इह ध्यानसाधनत्वेनैव ॐ कारस्योपदेशः । अत्र ब्रह्मपदं ॐकारालम्बनस्य विशेष्यस्याभिवानम् । तस्य ब्रह्मशब्दस्य वहद्रस्तसामान्यवाचिनः सर्वत्र प्रसक्तौ खिमति विशेषणम् । नीलमुत्पलमितिवत् खत्रहाणोः सामानाधिकरण्यात् त्योरेकत्वसिद्धिः । तया च-यथा विष्यङ्गाङ्कितायां शिलादिप्रतिमायां विष्णुवृद्धिः क्रियते, तथा ॐकारे खं ब्रह्मेत्युपासनं कर्तव्यमिति वाक्यार्थः । अस्मिन्मेत्रे खराब्दात् भौतिकखप्रतीतिर्माऽभूदित्यभिप्रायेण मंत्रविनियोजकं ब्राह्मणं प्रवर्तते-खम्पुराणमित्यादि । 'पुराणं ' चिरंतनं ' खं ' परमात्माऽऽकाशमिति यावत् । तथा च-खिमिति विशेषणेन बृहदर्थसामान्यवाचिनो ब्रह्मराब्दस्य अनादिकारणचैतन्यविषयत्वं निश्चितमित्यर्थः । नत्-अस्य कारणब्रह्मणः अतीन्द्रियत्वात् कथमोङ्कारे तदुपास्यमित्यतः कल्पांतरमाह-वायुरं खिमिति ह स्माह कीरट्यायणीपुत्र इति । वायुर्विद्यते यस्मिन् सत् 'वायुरं ' 'खं ' भौतिकाकाशं तदविच्छत्रं ब्रह्म ॐकारा-लम्बनं, भौतिकाकारो खराब्दप्रयोगस्य बद्धलमुपलंभात् 'इति ' 'कौरन्यायणीपुत्रः ' 'ह ' किल आह-स्मोक्तवान । एवं सति कारणत्रहाकाशत्रहापदयोरुमयोरिप श्रीतत्वाविशेषात् ॐकारे दृष्टिद्रयमैच्छिकमिति भावः । एवमोंकारप्रतीकं कार्यकारणोभयविधं ब्रह्म ध्येयमित्यक्तम् ।

इदानी प्रणवस्य यथोक्त ब्रह्मवाचकत्वं साधयति – वेदोऽयं ब्राह्मणा विदुवेंदेनेन यद्वेदितव्यिमिति । यस्मात् पत् वेदितव्यं 'प्रकाश्यमानमभिधीयमानं ब्रह्म तत् एनेनोंकारेण 'वेद 'साधकः पुमान् विज्ञानाति उप-छमते । तस्माद्वेदोऽयमोङ्कार इति ब्राह्मणा विदुरित्यन्वयः । यद्यि ॐ ब्रह्मात्मशब्दा ब्रह्मणो वाचकाः संति, तथाऽपि श्रुतिप्रामाण्यात् ओंकोरो ब्रह्मणो नेदिष्टमभिधानमतिप्रियतमं नामेत्यवगम्यते । इतरस्यापि वेदत्वं तु वेदितव्यवेदनहेतुत्वादेव । तस्मात् विशिष्टोऽयमोङ्कारो ब्रह्मोपास्तिसाधनत्वेन प्रतिपत्तव्य इत्यर्थः॥ १ ॥

इति श्रीहृषीकेशब्रह्मभगवरपूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यदिनशाखोप-निषद्बृहृद्दारण्यकव्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पंचमेऽध्याये प्रथमं शांतिब्राह्मणं परिसमासम् । १४। (८) ५–१॥

१-अत एव च श्रीभद्भगवद्गीतायां-" ॐ तस्पदिति निर्देशी ब्रह्मणिबविधः पुरा " इति भगवदुक्तिः, तथा योगसूत्रे " तस्य बाचकः प्रणवः " इति पतचल्युक्तिः संराजते ।

त्रयाः प्राजापत्याः । प्रजापतौ पितिर न्त्रसचर्स्यप्रवेदेश मनुष्याऽ असुराः ॥ १ ॥

(ऽ) डिषत्वा ब्ब्रह्मचर्ब्यन्देवाऽस्त । (ब्रि) ब्रिवीत नो अवानिति तेभ्यो हैतद्श्वरस्वाच दऽइति ब्व्यज्ञासिष्टा३ऽइति व्व्यज्ञासिष्मेति होचुद्धीम्य-तेति नऽआत्थेत्योसिति होवाच व्व्यज्ञासिष्टेति ॥ २ ॥ शतम् ७५००॥ (त्य) अथ हैनम्मनुष्या ऽस्तुः। (ब्रि) ब्रवीत नो भवानिति तेभ्यो

द्मदानद्येति त्रिकोपदेशवाह्मणम्।

त्रयाः प्रजापत्याः प्रजापतौ पितिर ब्रह्मचर्यमृषुः—देवा मनुष्या असुराः ॥ १ ॥ उपित्वा ब्रह्मचर्य देवा ऊचुः । ब्रवीतु नो भवानिति । तेभ्यो हैतदश्ररमुवाच द इति । व्यज्ञासिष्टा ३ इति । व्यज्ञासिष्टोनेति होचुः । दाम्यतेति न आत्थेति । ॐ इति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ २ ॥ अथ हैनं मनुष्या ऊचुः । ब्रवीतु नो भवानिति । तेभ्यो हैतदेवाक्षरमुवाच द इति । व्यज्ञासिष्टा ३ इति । व्यज्ञासिष्टोनेति होचुः । द्त्तेति न आत्थेति । ॐ इति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ ३ ॥

एवमाभ्यन्तरं सर्वोपास्तिसाधनं ॐकार इत्युक्तम् । इदानीं बाह्यं दमादिसाधनत्रयं विधातन्यम् । तेनापि विशिष्ट एव बाह्याभ्यंतरशुच्धिः सन् सर्वोपास्तिषु अधिक्रियते । अतस्तिद्विधानायार्थवादमाह—त्रयाः प्राजापत्याः प्रजापते पितारि ब्रह्मचर्यमूपुरिति । त्रयाश्चिप्रकाराः 'प्राजापत्याः 'प्रजापतेरपत्यभूताः 'प्रजापते 'विराडात्मनि 'पितारि 'समीपे शिष्याः संतः 'ब्रह्मचर्यं 'ऊष्ठरिषतवंतः । के ते प्राजापत्या इत्यपेक्षायामाह—देवा मनुष्या असुरा इति । सुबोधम् ॥ १॥

ततस्ते किं कृतवंत इत्येध्शायामाह—उपित्वा ब्रह्मचर्य देवा ऊचुरिति । ते देवा मनुष्या असुराध ' ब्रह्मचर्यमुषित्वा ' क्रमेण प्रथं कुर्वाणाः प्रथमं ' देवाः ' ऊचुरुक्तवंत इत्यर्थः । किमित्यपेक्षायामाह—ब्रवीत नो भवानिति । भवानोऽस्मम्यं अनुशासनं ' वर्व-तु ' क्रययित्वयर्थः । एवं देवैरनुशासने प्रार्थित प्रजापितः किमाहित्यपेक्षायामाह—तेभ्यो हैतद्शरमुवाच द इतीति । तेम्योऽधिम्यः ' ह ' किल ' द ' ' इत्येतदक्षरं ' वर्णमात्रं उवाचोक्तवान् । देवानेवं शिक्षयित्वा तेषां स्वोपदिष्टविद्याप्रतिपत्तिपरीक्षार्थं पिता पृष्टवान् इति दर्शयति—व्यक्तासिष्टा व इतीति । प्रशित्विच्वाराधी । मयोपदिष्टस्याक्षरस्यार्थं यूयं विज्ञातवंतो न वा इति प्रश्नार्थः । एवं पृष्टे देवोक्तं प्रति वचनं कथयति—हयज्ञासिष्मेति होचुरिति । विज्ञातवन्तो वयमित्यूचुरित्यर्थः । यथेवं तर्जुच्यतां किं मयोक्तमिति प्रजापतेराकांक्षायां स्वाभिप्रायानुसारेण देवैरवगतमर्थं दर्शयति—दाम्यतेति न आत्येतीति । स्वभावतः अदांता यूयं मनः ' दाम्यत ' दांता भवतेति त्वं नोऽस्मान् ' आत्य ' कथयित हरयुक्तवन्त इत्यर्थः । देवोक्तं प्रजापतिरङ्गीकृतवान् इत्याह—ॐइति होवाचेति । ॐशब्दार्थमेव विश्वद्यति—हयज्ञासिष्टेतीति । सम्यक् वातं भवद्गिरित अङ्गीकृतवान्तित्यर्थः । समानमुत्तरपर्यायद्यं उपि व्याख्यानम् ॥ २ ॥

स्वभावतो छन्धा यूयं अतः 'दत्त 'यथाशक्या अनादिकं विभजत दित नोऽस्मानात्य । किमन्यत् भूयानो हितमिति स्वाभिप्रायानुसारेण मनुष्या दकारार्थं ज्ञातवंत इति मनुष्यपर्यायतात्पर्यार्थः ॥ ३ ॥ हैतुडेवाश्वरमुवाच द ऽड्डित व्वयज्ञासिष्टा ३ऽड्डित व्वयज्ञासिष्टमेति होचुई-त्तेति नऽआत्थेत्योमिति होवाच व्वयज्ञासिष्ट्रिति ॥ ३ ॥

(त्य) अथ हैनमुस्राऽस्तः । (व्र्जे) व्यवीत नो भ्रवानिति तेभ्यो हैतुदेवाक्षरस्वाच द्ऽइति व्यज्ञासिष्टा ३ऽइति व्यज्ञासिष्मेति हो चुईयप्वमिति नऽभात्थेत्योमिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति तुदेतुदेवैषा देवी व्वाग्रचुवद्ति स्तनियत्नुईदद्ऽइति दाम्यत दत्त द्रयप्वमिति तुदेतुत्त्रयुथुँ
शिक्षेद्दमन्द्रानन्द्यामिति ॥ ४ ॥

इति चतुर्द्शे काण्डे पष्टे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके पश्चमं ब्राह्मणम् ॥ १४। (६) ४। ५॥ (८) ५–२॥

अथ हैनमसुरा ऊचुः । भवीतु नो भवानिति । तेभ्यो हैतदेवाक्षरस्वाच द इति । व्यज्ञासिष्टा ३ इति । व्यज्ञासिष्मेति होचुः । दयध्वमिति न आत्येति । ॐ इति होवाच व्यज्ञासिष्टेति । तदेत-देवेषा देवी वागनुवदति । स्तनियत्नुर्दे द द इति । दाम्यत दत्त दयध्वमिति तदेतत्त्रयं शिक्षेत् । दमं दानं दयामिति ॥ ४ ॥

एवं क्र्रा यूथं हिंसादिपराः । अतः 'दयध्वं ' प्राणिषु दयां क्रस्त इत्युक्तमस्मान्प्रति, इत्यसुरा दकारार्थं गृहीतवन्तः इत्यसुरपर्यायतातपर्यार्थः । प्रजापतेरनुशासनं प्रागासीदित्यत्र लिङ्गमाह-तदेतदेवेषा देवी
वागनुवदतीति । तदेतत्प्रजापतेरनुशासनं 'एष। देवी वागनुवदति '। तेन रूपेण प्रवर्तत इत्यर्थः । का
एषा देवी वाक्, कथं वा सा श्रूयते, इत्यपेक्षायामाह—स्तनियत्तुद्दं द द इतीति । अत्र विसन्धिकरणं तु सर्वत्र
वर्णान्तरम्रमापोहार्थम् । यः 'स्तनियत्नुः ' सेषा देवी वाक् । दकारत्रयोचारणेन तु स्तनियत्नुशब्दानुकरणमात्रं विवक्षितम् । न तु त्रित्वं, प्रमाणामावात् इत्यर्थः । ननु—तर्नि त्रिर्दकारोचारणं किमर्थं, तेषां च को वा
अर्थः । इत्यत्त आह—दाम्यत दत्त द्यध्वमितीति । दमो दानं दयेसर्थत्रयमुपलक्षयितुं त्रिर्दकारोचारणमित्यर्थः ।
यमर्थं विधातुमयमाख्यायिकारूपः अर्थवादो विधेयस्तावकत्येन प्रवृत्तः । तमर्थमिदानी विद्याति—तदेतरत्रयं शिक्षेद्दमं दानं द्यामिति । यस्मात्प्रजापतिः दान्यत दत्त दयध्वं इति स्तनियत्नुरूपेणानुशास्येव ।
तत्तस्मात्कारणात् 'दमं दानं दयां ' 'इत्येतत्त्रयं शिक्षेत् ' उपादद्यात् । प्रजापतेरनुशासनमस्माभिः कर्तव्यमिति मर्ति कुर्याद्युनातनो मनुष्य इत्यर्थः ॥ ४ ॥

इति श्रीह्मषीकेशत्रक्षभगवत्यूज्यपाद्शिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-त्रह्मभगवतः कृतौमाध्यन्दिनीयशतपथत्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्गृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पंचमेऽध्याये द्वितीयं दमदानदयेतित्रिकोपदेशकं त्राह्मणं परिसमासम् ॥ १४ ( ८ ) ५-२॥ व्वायुर्गिलममूतम् । (म्भ्रं) भुस्मान्तॐ श्रीरम् । ॐ ३ क्ठतो स्मर । क्किबे स्मर्गमे नय सुप्था रायेऽअस्मान्तिशानि देव व्वयुनानि विद्यान् । युयोध्यस्मृज्जहुराणमेनो भूयिष्ठान्ते नुमऽउक्तिम्विधेमेति ॥ १॥ इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठप्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्य-प्रपाठके च षष्ठं ब्राह्मणम् ॥ १४ (६) ४।६॥ (८) ५-३॥

सूर्याग्न्योरुपस्थानबाह्मणम् ।
" वायुरनिलममृतम्, भस्मातं शरीरम् । ॐ ३ क्रतो स्मर् । क्रिबे स्मर् ।

नन्वेवं दमादियुक्तस्यापि शरीरपाते तु नामृतत्वं आध्यात्मिकग्रस्वादिप्रतिबन्धात् इत्यत आह्-वायुर्निल-ममृतमिति । ममामृतस्य सत्यस्य शरीरपाते सति तत्स्यः आध्यात्मिकप्राणरूपः ' वायुः ' 'अनिलं' बाह्यं वायुं अमृतमधिदैविकं प्रति गच्छित्विति शेषः । एतद्वायुप्रहणमन्येषामपि देवानामुपलक्षणार्थम् । अन्येऽपि देवाः स्वी स्वां प्रकृति गच्छन्त्वत्यर्थः । नन्वेवं देहस्थदेवतानामप्रतिबन्धकत्वेऽपि देहस्यैव सूक्ष्मतौ गतस्य प्रतिबन्धकः त्वात् नामृतत्वसिद्धिरित्यत आह्-भस्मांतं शरीरमिति । शरीरमपि ' भस्मान्तं ' सत् पृथिवीं प्रति यातु । भस्मान्तर्लिगात् कर्म्मिण एवैतदुपस्थानम् । न संन्यासिनाभिति गम्यते । तेषां दाहासम्भवादित्यर्थः । एवसुप-स्थानमुक्त्वा अग्नेरुपस्थानमाह-अँ ३ कतो स्मर् क्रिवे स्मरेति । 'ॐ इति कतो इति च ' अग्निदेवता-सम्बोधनार्थावेव राब्दौ । अवतीत्योमीश्वरः सर्वरक्षकः । स च जाठरप्रतीकत्वेनोपासितत्वाद्गिः । अग्निष ऋत्-साध्यत्वेन कतुरित्युच्यते । तथा च-हे ॐ १ !कतो ! अप्ने ! 'स्मर इति ' इष्टां गर्ति जिगमिषता मया स्मरणे त्वं नियुज्यसे । अन्तकाले हि त्वया स्मरणे कृते सति इष्टा गतिः प्राप्यते । अतः प्रार्थ्यसे । ' क्लिबे ' क्लुसाय लोकाय 'स्मर'। पुनरपि अग्निविषयप्रार्थनान्तरमाह-अग्ने नय सुपयेति । हे 'देव !' गोतना-त्मक 'अप्ने ! 'त्वं ' विश्वानि वयुनानि ' सर्वाणि प्रज्ञानानि ' विद्वान् ' । ज्ञानवाचि वयुनपदं कर्मपूर्वप्रज्ञयो-रुपलक्षणार्थम् । एतानि 'विद्वान् ' जानन् हि त्वं 'अस्मान् ' त्वद्वपासकान् ' सुपथा ' शोमनेनोत्तरेण शुक्केन मार्गेण पुनरावृत्तिरहितेन 'नय ' प्राप्य । वि.मर्थ ! 'राये ' धनाय कर्मफलमोगायेति यावत् । कि च-अस्मदस्मत्तः ' जुहुराणं ' कुटिलं वंचनात्मकं देवरानप्राप्तिप्रतिबन्धकं 'एनः ' पापं ' युयोधि ' वियोजय विनाशयेत्यर्थः । वयं तु देहावसानकाले अन्यत्कर्तुमशक्ताः । इदानी 'ते' तुम्यं 'भूयिष्ठां 'बद्धसमां ' नमउक्ति ' नमस्कारवचनं ' विधेम ' समर्पयेम । नमस्कारमात्रसमर्पणेन परिचरेम । तच त्वया सर्वाधिकत्वेन प्राद्यमित्यर्थः । इतिशब्दः समाप्तियोतकः ॥ १ ॥

इति श्रीहृषीकेशत्रहाभगवःपूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीतासुदेव-त्रहाभगवतः क्रतौ माध्यंदिनीयशतपथत्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यक-ः न्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पंचमेऽध्याये तृतीयं सूर्याग्न्योरुपस्थानत्राह्मणं परिसमासम् ॥ १४ (८) ५–६॥

१-वा. सं. ईशोपनिवदि '' अमृतम्भस्मान्तम् '' इत्यनयोः पदयोर्मच्ये '' अवेदम् '' इति पदत्वयम्भिकं विवते ॥ २-वा. सं. ईशोपनिवदि '' क्षित्रे स्मर '' इत्यस्माद्वान्यादमे '' कत रूस्मर '' इतीदं वान्यमिकं वर्तते ॥

एषु प्राजापितर्म्बद्धयम् । (मे) एत द्ब्रह्मैतत्सुर्वन्तुदेतुत्त्रयक्षर्प् हृदयमिति हऽइत्येकमक्षरमभिहरन्त्यस्मै स्वाश्चान्ये च बऽएवम्बेद दऽ इत्येकमक्षरन्द्रदन्त्यस्मै स्वाश्चान्ये च बऽएवम्बेद यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गी छोकं बऽ एवम्बेद् ॥ १ ॥

इति चतुर्द्शे काण्डे षष्ठप्रपाठके बृहदारण्यकोपानिषदि चतुर्थ-प्रपाठके सप्तमं ब्राह्मणम् ॥ १४ (६) ४।७॥ (८) ५-४॥

अमे नय सुपथा राये अस्मान, विश्वानि देव वयुनानि विद्वान् । युयोध्यस्मज्जुहु-राणमेनः, भूयिष्ठां ते नमडिक्तं विधेम '' (वा. सं. (ई. उ. ) ४०। १५ । १६ ) इति ॥ १ ॥

## हृद्यव्यापासनं ब्राह्मणम्।

एष प्रजापितः, यत् हृदयम् । एतत् ब्रह्म । एतत्सर्वम् । तदेतत् व्यक्षरं हृदयमिति । हृ इस्येकमक्षरम् । अभिहरन्त्यस्मे स्वाश्चान्ये च । य एवं वेद । द इत्येकमक्षरम् । द्दंत्यस्मे स्वाश्चान्ये च । य एवं वेद । यमित्येकमक्षरम् । एति स्वर्गे लोकम् । य एवं वेद ॥ १ ॥

इदानी सोपाधिकस्य ब्रह्मणो निरुपाधिकस्वरूपे अनधिकृतानां प्यानमेदोक्त्यर्थं उत्तरं प्रन्थजातं प्रवर्तते । तम्र प्रजापतिर्देवादीनामनुशास्ता इति सामान्यतः श्रवणात् दक्षादिष्वपि प्रजापतित्वशङ्का माऽभूदिति प्रजान पति विशिनष्टि-एप प्रजापितर्येष्ट्रद्यमिति । इदयशब्दस्तत्स्थबुद्धिविषयः । यस्मिन् इदये शाकल्यबाह्मणे " किंदेवतीऽस्याम् " ( बृ. उ. ६।९।२१ ) इत्यादिनामरूपकम्मेणां दिग्विभागेनोपसंहार उक्तः । तत् ' इदयं ' 'एवः ' एव देवाद्यनुशास्ता ' प्रजापतिः ' न तु दक्षादिरित्यर्थः । उक्तहृदयस्यो-पास्यत्वार्थं ब्रह्मत्वमाह-एतद्गृहोति । 'एतत् ' इदयं 'ब्रह्म ' ज्ञेयजातस्य इदयेन व्याप्तत्वात् । अतो इदयं ब्रह्मेत्येवं दीर्घकालादरनैरंतर्येण भावेनोपास्यमिसर्थः । नतु-कथं इदयस्य प्रजापतिना सह ऐक्यमुच्यते ह्ययस्य सूक्ष्मत्वात् प्रजापतेश्व सर्वात्मकत्वात् इत्यत आह-एदत्सर्विमिति । ' एतत् ' हृदयं ' सर्व ' सर्वात्मकं शाकल्यनासणोक्तरीरंथैव । प्रजापतिरिप त्र्यनामासणोक्त ( ११२११ ) रीत्या सर्वात्मकः । अतः सर्वात्मकत्वात युक्तं तयोरै क्यवचनभिक्षर्यः । एवमुपात्यत्वेन सिद्धस्य इदयस्य स्तुत्यर्थं तलामाक्षरैकदेशोपासनमाह-तदेतत्त्रय-क्षरमित्यादिना । तदेतत्प्रसिद्धं हृदयनाम ' त्र्यक्षरं ' त्रीणि अक्षराणि यस्येति व्युत्पत्तेरित्यर्थः । कानि पुन-स्त्रीण्यक्षराणीत्यपेक्षायां सफ्छं दर्शयन् प्रथमाक्षरं तावदाह- हः इत्येकमक्षरमिनहरंत्यस्मे स्वाश्चान्ये च य प्वं वेदेति । यस्मादस्म इदयनक्षणे 'स्वाः ' इंद्रियाणि ' अन्ये च ' विषयाः शब्दादयः स्वं स्वं कार्यमभिह-रंति । इदयं च मोक्कर्यः स्वविषयं सुखादिकं अभिहरति । तस्मात् इदयनामाक्षरत्वेन संबद्धं हरतेराहरतिकर्मणो ह स्त्येतत् रूपम् । 'यो वेद ' असी विदुषे स्वा ज्ञातयः अन्ये च सम्बन्धिनः अमिहरंति । बलिगिति वाक्य-शेषः । पूर्ववत् वितीयाक्षरमाह-द इत्येकमक्षरं ददंत्यस्मे स्वाश्चान्ये च य एवं वेदेति । यस्मात् पूर्वोक्ताः <sup>6</sup> स्वा अन्ये च ' इदयब्रह्मणे स्वं स्वं वीर्यं ' ददंति ' ददंते प्रयच्छन्तीत्पर्थः । इदयं च भोक्रे तहदाति।

तद्वे तुदेतुदेव तुद्दास । सत्युमेव स यो हैवुमेतुन्महृद्यक्षम्प्रथमजम्बेद् सत्यम्ब्रह्येति जयतीम्रां छोकाञ्जितऽ इन्न्वसावसद्यऽ एवमेतुन्महृद्यक्षम्प्रथम-जम्बेद सत्यम्ब्रह्येति सत्युणुँ ह्येव ब्रह्म ॥ ३॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठकेऽष्टमं ब्राह्मणम् ॥ १४।(६) ४।८॥ (८) ५–५॥

### हृद्यब्रह्मणः सत्यमित्युपासनाविधिब्राह्मणम्।

तद्धे तत् एतदेव तदास-सत्यमेव । स यो हैवमेतन्महद्यक्षं प्रथमजं वेद-सत्यं ब्रह्मेति । जयती-मान् छोकान् । जित इन्न्वसावसत् । य एवमेतन्महद्यक्षं प्रथमजं वेद-सत्यं ब्रह्मेति । सत्यं ह्मेव ब्रह्म ॥ १ ॥

तस्मात् ददतेदीनकर्मणो द इत्येतद्भृपं इदयाक्षरस्वेन सम्बद्धं 'यो वेद् ' अस्मै विदुषे स्वाश्चान्ये च संव स्वं वीर्यं ददंति प्रयच्छन्तीयर्थः । "दद दाने " (धा. पा. भ्वा. आ. १७) इत्यस्य धातोरात्मनेपदिनोऽपि भौवादिकस्य व्यव्ययेन परस्मेपदं बोद्धव्यम् । तथा तृतीयमक्षरमाह—यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गे छोकं य एवं वेदेति । यस्मात् 'स्वा अन्ये च 'विषयाः इदयहस्य प्रति 'यन्ति '। इदयं च भोज्यं प्रत्येति । तस्मादिणो गत्यर्थस्य यमित्येतत् रूपं इदयनामाक्षरत्वेन संबद्धं 'यो वेद 'स विद्वान् 'स्वर्गं छोकं 'प्रति 'एति ' गच्छति । एतत्कलमत्र विज्ञानानुरूपमेवेत्यर्थः । तथा च इदयनामाक्षरेकदशोपासनादिप विशिष्टं फलं प्राप्नोति, किमु वक्तव्यं इदयस्वरूपोपासनादिति इदयस्तुत्यर्थमेव नामाक्षरोपासनोपन्यासः, न तु नामाक्षरोपासनानि त्रीणि इदयस्वरूपोपासनमपरमिति चत्वार्यत्रोपासनानि विवक्षितानीति बोद्धव्यम् ॥ १ ॥

श्रीह्रवीकेशत्रहाभगवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य प्रसिंहंसपरित्राजका वार्यस्य श्रीवासुदेवत्रहाभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतप्यत्राह्मणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पञ्चमेऽध्याये चतुर्थे
हृदयत्रहोपासनत्राह्मणं प्रसिमातम् ॥ १४ ( ८ ) ५१४ ॥

एतस्यैव हृद्याख्यस्य ब्रह्मणः सत्यमित्युपासनांतरं विवित्संती श्रुतिराह—तह्ने तदेतदेव तदासेति । अत्र प्रथमस्तच्छच्दो हृद्याख्यब्रह्मपरामशी । वैशब्दः स्मरणार्थः । तदुच्यते विधांतरेणत्येवं हृद्याख्यब्रह्मण एव विधांतरप्रतिब्राड्यो हितीयस्तच्छच्दः । किं तिह्मधांतरभित्यपेक्षायां वक्ष्यमाणविधान्तरमेतदेवेत्यनेन शब्देनोक्त्वा तस्य प्रवीकिहृद्यब्रह्मणा सामानाधिकरण्यप्रदर्शनार्थस्तृतीयस्तच्छच्दः । तथा च 'तह 'हृद्यं ब्रह्म 'एतदेव ' वक्ष्यमाणप्रकारं 'तदासेति 'पर्यवसितोऽर्थः । कोऽसौ वक्ष्यमाणः प्रकार इत्यपेक्षायामाह—सत्यमेवेति । यह्न हृद्ध्यास्मनोक्तं तत्सत्यमेव । सच त्यच सत्त्यम् । पंचभूतात्मकमाधिदैविकं तन्त्वं हिरण्यगर्भात्मकमित्यर्थः ।
तस्य स्वरूपकथनपूर्वकं तिह्वज्ञानफलमाह—स यो हैवमेतं मह्द्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मित जयतीमाँह्योक्षानिति । 'यः 'साधको महद्परिच्छेदं महत्वात् 'यक्षं 'पूष्यं 'प्रथमजं ' सर्वस्मात् विराडादे :
संसारिणः सकारात्पूर्वमेवोत्पनं एवंविधं 'सत्यं ब्रह्मवेद '। 'सः ' 'इमान् लोकान् जयति '। यथा

अपिड एवेद्मुग्यड आसुः । (स्ता) ताड आपः सत्यमसृजन्त सत्यं ब्ब्रुह्म ब्ब्रह्म प्रजापतिम्प्रजापतिर्देवान् ॥ ३ ॥

(वाँस्ते ) ते देवाः सत्यिमत्युपासते । तुदेतुत्त्र्यक्षरथ् सत्यिमिति सऽ इत्येकमक्षरन्तीत्येकमक्षरमीमत्येकमक्षरम्प्रथमोत्तमेऽअक्षरे सत्यम्मध्यतो-

# सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुतिब्राह्मणम्।

आप प्रेदमम् आसुः। ता आपः सत्यमस्जंत । सत्यं ब्रह्म ब्रह्म प्रजापतिम् । प्रजापतिदेवान्॥१॥ ते देवाः सत्यमित्युपासते । तदेतत् ज्यक्षरं सत्यमिति । सः इत्येकमक्षरम् । तीत्येकमक्षरम् ।

सस्येन ब्रह्मणा इमे लोका आत्मसात्कृताः, तद्वदित्यर्थः । कैमुतिकन्यायेन फलांतरमाह—जित इन्न्यसावस-दिति । 'इनु 'इत्यं सस्येन ब्रह्मणा अनृतात्मा शत्रुजितः । तथा अनेनाप्युपासकेनासौ शत्रुजितः अस-दस्तु भवतु । तथा च लोका येन जिताः तस्य शत्रुजये कि वक्तव्यमित्यर्थः । कथमीदिग्वधज्ञानात् उपा-सकस्यदं फलमित्यपेक्षायां उक्तोपासकस्यानुवादपूर्वकं हेतुमाह—य एवमेतन्महद्यक्षमित्यादि सत्यं ह्येव ब्रह्मो-त्यंतम् । 'हि 'यस्मात्सत्यमेव 'ब्रह्म 'उक्तरीत्या लोकजित् शत्रुजिच । तस्मात् तदुपासकस्यापि उपा-सनानुरूपमुक्तं फलं युक्तमेवेत्यर्थः ॥ १ ॥

इति श्रीह्रवीकेशत्रक्षसमावत्पूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेव-त्रद्धभगवतः इतौ माध्यन्दिनीयशतपयत्राक्षणान्तर्गतमाध्यदिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यक-व्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पश्चमेऽध्याये पश्चमं सत्यमित्युपासनाविधित्राक्षणं परिसमासम् ॥ १४ (८) ५-५॥

इदानी सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुत्यर्थं तस्य प्रथमजत्वं साधयति—आप एवेदम्मग्न आसुरिति । अग्निहोत्रादिकम्मीस हूयमाना आहुतयः पयःसोमादिकाः अत्राप्शब्देनोच्यन्ते । तथा च यथोक्ताः 'आपः ' जगतो वीजभूता अव्याकृतात्मना अवस्थिताः 'एव ' 'इदं ' सर्वं नामरूपात्मकं विकारजातं जगत् ' अग्ने ' सृष्टेः पूर्वं
' आसुः '। नान्यत् किंचित् विकारजातमासीदिति वाक्यार्थः । इदानीमध्यब्दोपलक्षितात् मूलकारणात् सूत्रोएपितमाह—ता आपः सत्यमस्जन्तेति । उक्तलक्षणाः पुनरापो भूतान्तरसिहताः ' सत्यं ' सूत्रात्मकं
हिरण्यगर्ममस्जन्त सृष्टवत्यः । एतेन सत्यस्य ब्रह्मणः प्रथमजत्वं सिद्धमित्यर्थः । एतस्य पूर्वोपकातात् इदयसत्यब्रह्मणः सकाशात् भिन्नत्वशंकां वारयति—सत्यं ब्रह्मेति । एवं सत्यस्य ब्रह्मणः प्रथमजत्वं निरूप्य तस्यैव
महत्वं साधयति—ब्रह्म प्रजापति।मिति । तत्सत्यं ' ब्रह्म ' हिरण्यगर्भाख्यं कर्तृ 'प्रजापतिं' प्रजानां पति विराजसस्यजतत्यनुषङ्गः । तथा च सर्वजगदात्मकविराडात्मस्रपृथ्वात् सूत्रात्मकं सत्यं ब्रह्म महदित्यर्थः । इदानी तस्य
यक्षत्वं निरूपयितुं उत्पन्नादिराडात्मनः सकाशादिन्द्रादिदेवतासृष्टिमाह—प्रजापः तिर्देव।।निति । अस्यजतेत्यत्राप्यनुषङ्गः । देवतासृष्टिश्चितिरिष महत्वसाधनायेति वा व्याख्या बोध्या ॥ १ ॥

भथ यक्षत्वमाह-ते देवाः सत्यामित्युपासत इति । यस्मादेवं स्रष्टास्ते 'देवाः' पितरमपि विराज-मतीस्य 'सस्यं 'सस्यं ब्रह्मोपासते । इत्यतो यक्षं तदित्यर्थः । तथा चैवं सिद्धं प्रथमजं महद्यक्षं सत्यं ब्रह्म सर्वात्मनोपास्यमिति भावः । इदयब्रह्मबदस्यापि सस्यस्य ब्रह्मणः स्तुत्यर्थं वर्णत्रयात्मकतामाह-तदेततः स्यक्षं

३-" बासिस्बेकमक्षरम् " इति काण्वः पाठः ।

ऽनृतन्तुदेतदनृत्यं सत्येन पुरिगृहीत्यं सत्यभूयमेव भवति नैविम्बद्धार्थं-समुनृत्यं हिनस्ति ॥ २ ॥

तद्यन्तत्रस्यम् । (म) असा सुडआदित्यो युडएषुडएनुहिमन्मुण्डले पुरुषो युश्रायुन्दक्षिणेऽक्षनपुरुषस्नावेनावुन्योऽन्यस्मिन्प्रतिष्ठितो रिहम-भिन्नुंऽएषोऽस्मिन्प्रतिष्ठितः प्राणुरयम्मुष्मिन्तस युदोत्क्रिमिष्यन्भवति शुद्धमेवैतनमुण्डलम्पुर्यानि नैनमेने ररम्यः प्रत्यायन्ति ॥ ३॥

अमित्येकमक्षरम् । प्रथमोत्तमे अक्षरे सत्यम् । मध्यतोऽन्तुतम् । तदेतदनृतं सत्येन परिग्रहीतं सत्यभूयमेव भवति । नैवं विद्वांसमनृतं हिनस्ति ॥ २ ॥

तद्यत् तत्सत्यम् । असौ स आदित्यः । य एव एतिस्मन्मण्डले पुरुषः । यश्चायं दक्षिणेऽक्ष-न्युरुषः । तावेतावन्योऽन्यस्मिन्मितिष्ठितौ । रिहमिभिर्वा एषोऽस्मिन्मितिष्ठितः । प्राणैरयमप्रुष्मिन् । स यदोत्क्रामिष्यन् भवति । शुद्धमेवैतन्मण्डलं पदयति । नैनमेते रहमयः प्रत्यायन्ति ॥ ३ ॥

सत्यमितीति । तदेतत्स्व्यमिति नाम त्र्यक्षरिमव्यर्थः । कानि तान्यक्षराणीविषेक्षायामाह-स इत्येकमक्षरं तीत्येकमक्षरमामित्येकमक्षरमिति । भवत्वेवमक्षरत्रयम् । ततः किमिव्यपेक्षायामक्षरस्वरूपदर्शनानुरूपं फलं कथितुं तेषां स्वरूपं ताबदाह-प्रथमोत्तमे अक्षरे सत्यं मध्यतोऽनृतं तदेतदनृतं सत्येन परिगृहीतं सत्यम्य्यमेव भवतीति । तत्र तेषां प्रथमोत्तमे अक्षरे 'सकारांकारौ सव्यममृतं मृत्युरूपामावात् । 'मध्यतः 'मध्ये वर्तमानं तीत्यक्षरमनृतं मृत्युरूपं मृत्यवन्तयोः तकारसामान्यात् । तदेतदनृतं तीकाराष्ट्यं मृत्युरूपं 'सत्येन 'सकारांकारलक्षणेन 'परिगृहीतं 'व्यातं अंतर्भावितम् । अतस्तस्यार्किचित्करस्वान् 'सत्यभूयमेव 'भवतीव्यर्थः । एवं सत्यबाहुत्यं अनृतस्य गृत्योरिकिचित्करस्वं च विजानतः फलमाह-नैवं विद्वांसमृतं हिनस्तीति । एवमित्यं सत्यबाहुत्यं सर्वस्य मृत्योरमृतंत्रिचित्करस्वं च विजानतः पलमाह-नैवं विद्वांसमृतं हिनस्तीति । एवमित्यं सत्यबाहुत्यं सर्वस्य मृत्योरमृतत्वस्यार्किचित्करस्वं च विद्वांसं ' जानन्तं 'अनृतं 'क्याचित् प्रमादोक्तं ' न हिनस्ति 'फलदानेन न व्याप्नोति । बुद्धिपूर्वेकस्यानृतस्य विदुषोऽपि बाधकत्वादित्यर्थः ॥ २ ॥

एवं विशिष्टसत्योपारितमुक्तवा इदानीं तस्यैवाध्य। तिमकाधिदैविकसंस्थानमेदवैशिष्टयं करुपयित्वा तदुपारत्यर्थक्षमाह—तद्यत्तरस्त्यमसी स आदित्य इति । यत्सत्यं ब्रह्म पूर्वोक्तं 'तत् ' 'असी सः 'प्रसिद्धः । कोऽसी ? 'आदित्यः '। कः पुनरादित्यः ? 'य एवः ' 'एतिस्मन् 'प्रसिद्धे 'मण्डले ' 'पुरुषः ' मण्डलाभिमानी । 'यश्च दिक्षणेऽश्वन् ' दिक्षणे अक्षणि 'पुरुषः ' सः असी सत्यं ब्रह्मत्यर्थः । ननु—प्रदेशमेदवर्तिनोः स्थानमेदेन मेदात् उपासनामेदः स्यात् इत्याशंकायामाह—तावेतावन्योऽन्यस्मिन् प्रातिष्ठिताविति । तावेतावा-दित्याक्षस्यौ पुरुषौ एकस्यैव सत्यब्रह्मणः स्थानिशेषौ यस्मात् तस्मादन्योऽन्यस्मिन् आदित्यश्चक्षुषि चाक्षुष-श्वादित्यं 'प्रतिष्ठितौ '। अतस्तयोभिन्नत्येनेव प्रतिभासमानत्वेऽित वस्तुतो भेदाभावान्नोपासनाभेद इत्यर्थः । कयं तावन्योऽन्यस्मन् प्रतिष्ठितावित्ययेक्षायां परस्परोपकार्योपकारकामावेनेत्याह—रिव्मिम्वं एक्षोऽस्मिन्य-

युऽ एषु ऽएतुस्मिन्मण्डले पुरुषः। (स्तु) तस्य भूरिति शिर ऽएकध्य शिरऽएकमेत्रक्षरम्भुवऽइति बाहू द्वीबाहू द्वेऽएतेऽअक्षरे स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वेऽ एते ऽअक्षरे तस्योपनिषद्द्रिति इन्ति पाप्मानअहाति च युऽ एवम्बेद् ॥ ४॥

य एप एतस्मिन्मण्डले पुरुषः । तस्य भूरिति शिरः । एकं शिरः । एकमेंतद्क्षरम् । भुव इति बाहू । द्वी बाहू । द्वे एते अक्षरे । स्वरिति प्रतिष्ठा । द्वे प्रतिष्ठे । द्वे एते अक्षरे । तस्योपानिषद् अहरिति । हेति पाप्मानं जहाति च । य एवं वेद ॥ ४॥

तिष्ठितः प्राणिरंयममुद्गिति । आदिलोऽस्मिश्चलुषि अध्यात्मेः 'रित्मिः ' प्रकाशेनोपकुर्वन् 'प्रति । छितः ' अयं 'च चाक्षुषः प्राणिश्चल्लादिल्ये । इदानीं ज्ञातारिष्टः प्रमान् कथं नाम हितमाचरेदिख- भिप्रायवती श्रुतिश्चल्लादिल्यं प्रसिद्धत्वादिल्यंः । इदानीं ज्ञातारिष्टः पुमान् कथं नाम हितमाचरेदिख- भिप्रायवती श्रुतिश्चल्लुरुषप्रसङ्गागतमारिष्टदर्शनमाह—स यदोत्क्रमिष्यन् भवति शुद्धमेवैतन्मण्डलं पश्चति । सोऽस्मिन् शरीरे मोक्ता विज्ञानमयः 'यदा 'यस्मिन् काले 'उत्क्रमिष्यन् 'प्राणांस्यक्ष्यन् 'मवति 'तदा स विज्ञानमयश्चाल्लुष्ठ (शुद्धमेव 'विरित्म एव केवलं चन्द्रमण्डलमिव पश्यति । उत्क्रमणकाले चाक्षुषादित्ययोरदृष्टनिवन्धनोपकार्योपकारकमावनिवृत्तेः, औदासीन्येनावितष्टमानत्वादित्यर्थः । संसारिणः परलोकहिताय यत्नकर्तव्यत्वे सावधानार्थं प्रासङ्गिकमारिष्टदर्शनं प्रदर्श, इदानीं प्रकृतयोः परस्परोपः कार्योपकारकत्वमुक्तं निगमयति—नैनमेते र्म्मयः प्रत्यायंतीति । 'एते रस्मयः ' एनं ' चान्नुषं पुरुषं 'न प्रत्यायन्ति 'स्वामिकम्मांनुरोधेन पूर्वमागच्छन्तोऽपि तत्कम्भक्षये पुनः नावर्तते इत्यर्थः ॥ ६ ॥

एवं स्थानद्वयसम्बन्धि सत्यब्रह्मणो ध्यानमुक्तवा तस्यैव व्याहृत्यवयवकत्वेन ध्यानमाह्—कण्डिकाह्येन—य प्ष एतिस्मन्मण्डले पुरुषस्तस्य भूरिति द्विर स्त्यादिना । 'य एषः ' 'एतिस्मन् मण्डले पुरुषः ' सत्यनामा 'तस्य ' भूरिति ' प्रथमा व्याहृतिः 'शिरः ' । उभयोः प्रायम्यसाम्यादित्यर्थः । एवं प्रथमव्याहृती शिरोहृष्ट्यप्थारोपे सामान्यांतरमाह—एकं द्विर एकमेतद्वस्रिति । यथा 'शिर एकं ' तथा भूरित्यक्षरमि 'एकम्' ततो युक्तं तत्र तद्य्यारोपणिमत्यर्थः । द्वितीयक्याहृतौ आदित्यपुरुषवाहुदृष्टिमाह—सुव इति बाहू इति । तत्र द्वित्यसामान्यनियामकमाह—द्वी बाहू द्वे एते अक्षरे इति । तृतीयायां व्याहृतौ पादृष्टिमाह—स्वरिति प्रतिष्ठिति । प्रतितिष्ठित अनयेति—'प्रतिष्ठा' पादौ । तत्र सामान्यमाह—द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे इति । सुवरिति वर्णविश्वेषण एते अक्षरे द्वे इत्यर्थः । एवमुपास्यब्रह्मणः अभिमुखीकरणार्थे रहस्यं नामाह—तस्यो-पानिषद्वरितिति । 'तस्य ' व्याहृत्यवयवस्य सत्यब्रह्मणः 'अहः ' 'इत्युपनिषत् ' रहस्यं नाम । येनाभि-धानेनाभिधीयमानं ब्रह्म लोकवदिभमुखीभवति । तदिदं नामेत्यर्थः । उपास्तिफलमाह—हन्ति पाद्मानं जहाति च य एवं वेदेति । आङ्गूर्वस्य हन्तेर्जहातेर्वा अस्प्रत्यये कृते हुस्वत्वे च उपसर्गस्य टिलोपे च सति सिद्ध-महारित्येतद्वप् हन्तेर्जहातेश्वेति 'यो वेद ' । सः 'पाप्मानं हृति जहाति च 'स्यजित नेत्यर्थः ॥ ॥ ॥

(दा) अथ योऽयुन्दक्षिणेऽक्षनपुरुषः। (स्तु ) तुस्य भूरिति शिरऽपुक्रथ् शिरऽएकमेतुद्अरम्भुवऽइति बाह् हो बाह् हेऽएतेऽअक्षरे स्विति प्पतिष्ठा हे प्पतिष्ठे हें उएतेऽअक्षरे तुस्योपनिषद्रिमित हन्ति पाप्मान-अहाति च युऽएवम्बेद् ॥ ५॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके नवमं त्राह्मणम् ॥ १४।(६)४।९॥ (८) ५-६॥

व्विद्यद्वह्येत्याहुः । ( व्वि ) व्विद्यानाद्विद्यहिद्यत्येनथ्<mark>रं सुर्विस्मात्पा-</mark> प्मनो युऽएवम्बेद् व्वियुद्धस्ति व्विसुद्धचेव ब्बुस् ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके द्शमं ब्राह्मणम् ॥ १४(६) ४ । १० ॥ (८) ५-७ ॥

अथ योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषः । तस्य भूरिति शिरः । एकं शिरः । एकमेतदक्षरम् । भुव इति बाहू। द्वी बाहू। द्वे एते अक्षरे। स्वरिति प्रतिष्ठा। द्वे प्रतिष्ठे। द्वे एते अक्षरे। तस्योपनिषत् अहमिति । हन्ति पाप्मानं जहाति च । य एवं वेद ॥ ५ ॥

#### विराद्वसोपासनाबाह्मणम् ।

विद्युत् ब्रह्मेत्याहुः । विदानात् विद्युत् । विद्यत्येनं सर्वस्मात्पाप्मनः । य एवं वेद-विद्युत् ब्रह्मेति । विद्युत् हि एव ब्रह्म ॥ १ ॥

एयमा विदेविकं न्याहरावयवं त्रह्मोक्तवा आध्यात्मिकमाह-अथ योऽयं दक्षिणेऽक्षन् पुरुष इत्यादि पूर्व-वत् । अस्यापि रहस्पं नामाह-अहामतीति । पूर्वोक्तप्रक्रिययैवास्य प्रत्यगात्मभूतत्वात हुन्ते जंदाकेश्व-तद्रुपमहमित यो वेद-स हन्ति पाप्मानमित्येतत्सर्व पूर्ववत् ॥ ५ ॥

इति श्रीहृषीकेशत्रहाभगवत्पुज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासु-देवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनशाखोपनिषद्बृह्दारण्यकव्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पञ्चमेऽध्याये षष्टं सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुतिब्राह्मणं परिसमातम् ॥ १४ (८) ५-६॥

एतस्यैव सत्यत्रहाणः अशेषपापघ्वंसकमुपासनान्तरमाह—विद्युद्गह्मेत्याहुरिति । ' आहुः ' त्राहाणा इति शेषः । तस्य निर्वचनमाह-विदानाद्विद्यदिति । मेघान्यकारस्य विदानादवखंडनात् विदारणात् 'वियुत्'। पापहेत्वज्ञानान्धकारस्य विदारणात् ब्रह्म विद्युदित्यर्थः । एवमुपासितुः फलमाह-विद्यत्येनं सर्वस्मात्पाप्मनो य एवं वेद विद्युद्ध होतीति । 'यो विद्युत् ब्रह्मेति एवं वेद ' एनसुपासकं 'सर्वस्मात् 'समस्तात् 'पापनः '

प्रोतियोऽयम्पुरुषः । (षो) भाःसत्यस्तुस्मिन्नन्तर्ह्वये यथा न्त्रीहिन्तिः स्वत्रित्तेष्ट्रियम्पुरुषः स्टएष सुर्निस्य न्त्रज्ञी सुर्न्वस्येज्ञानः सुर्न्वस्याधिपतिः सुर्न्निस्मृज्ञास्ति सुद्दिद्धिकुञ्च सुटएवम्बेद् ॥ १ ॥ इति चतुर्द्शेकाण्डे पष्टे प्रपाठके बृहद्रारण्यकोपनिषदि चतुर्थप्रपाठके एकाद्शं ब्राह्मणम् ॥ १४ (६) ४ । ११॥ (८) ५-८ ॥

## अथ शाण्डिल्यविद्यात्रंथः । मनोमयपुरुषोपासनात्राह्मणम् ।

मनोमयोऽयं पुरुषः भाःसत्यः । तस्मिन्नंतर्हृद्ये यथा बीहिर्वा यवो वा, एवमयमःतरात्मन्पु-रुषः । स एप सर्वस्य वशी । सर्वस्येशानः । सर्वस्याधिपतिः । सर्वमिदं प्रशास्ति । यदिदं िकंच । य एवं वेद ॥ १ ॥

पापात् विद्यस्वखण्डयति पृथक्करोतीत्यर्थः । ब्रह्मेति शेषः । फलस्योपास्यानुगुणत्वमाह्-विद्युद्ध्येव ब्रह्मेति । 'हि 'यस्मात् 'ब्रह्म विद्युत् 'तमोम्लकपापविदारकमेव । तस्माद्युक्तं तदेव फलिम्त्यर्थः ॥ १ ॥ इति श्रीह्मधीकेशब्रह्मभगवत्पुज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपित्वाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकव्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पञ्चमेऽध्याये सतमं विद्युद्धह्मोपासनाब्राह्मणं परिसमाप्तम् ॥ १४।(८)५-७॥

उपाधीनामनेकत्वात् प्रत्येकमनेकविशेषणत्वाच तथैव प्रकृतस्य ब्रह्मणः मनउपाधिकस्योपासनं विधित्सन्ती श्रुतिराह—मनोमयोऽयं पुरुषो भाःसत्य इति । 'अयं पुरुषो मनोमयः' मनःप्रायः मनिस उपल्रम्यमानः त्वात् मनिस अहमिस्यिममान् वानव्वाद्वा 'माःसत्यः' मा एव सत्यं स्वरूपं यस्य सोऽयं माःसत्यो मास्त्रः सर्वार्थावमासकमनोमयत्वादिस्ययः । तस्य ध्यानार्थमौपाधिकं स्वरूपं कथयन्ती श्रुतिः स्थानविशेषमाह—तिस्मिन्नन्तर्हृद्ये यथा व्रीहिर्वा यवो वेति । 'यथा व्रीहिर्वा यवो वा 'पिमाणतः । एवंपिमाणो विज्ञानमयः 'तिस्मन् 'प्रसिद्धे 'अन्तर्हृद्ये 'हृद्यमध्ये । योगिभिर्दृश्यत इति शेषः । इदं त्वौपाधिकं पिमाणम् । स्वामाविकं तु आनंस्यमेवस्यिभेत्य दार्शितिकमाह—एवमयमन्तरात्मन् पुरुषः स एष सर्वस्य वद्गीत्यादि । यथा दृष्टांतः । 'एवमन्तरात्मन् 'अन्तरात्मनि हृदयाकाशे 'अयं पुरुषः 'योगिभिर्दृश्यत इति शेषः । सर्वस्य वद्गीत्यादि । यथा दृष्टांतः । 'एवमन्तरात्मन् ' अन्तरात्मनि हृदयाकाशे 'अयं पुरुषः 'योगिभिर्दृश्यत इति शेषः । सर्वस्य वद्गीत्यादि यदिदं किचेत्यन्तं शारीरकत्राह्मणे (ज्ञ. उ. ४।२।२४) व्याख्यातार्थम् । उपासितुः फलमाह—य एवं वेदेति । एवंविधमनोमयत्रह्मोपासनतः ताद्यपूपापित्तरेव फलम् । "तं यथा यथोन्पासते "—( श. ५ ० । ५ । २ । २० ) इति श्रुतेः । न त्वफलमित्यनादरणीयमित्ययों बोध्यः ॥ १ ॥

इति श्रीहृषीकेराब्रह्मभगवत्पूज्यपाद्शिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपिरव्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयरातपथबाह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्-बृहद्दारण्यकव्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पञ्चमेऽध्यायेऽष्टमं मनोमयपुरुषोपासनाबाह्मणं परिसमासम् ॥ १४। (८) ९–८॥

(0\$\$)

ब्बाचन्धेनुमुपासीत<mark> । तुस्याश्चत्वार स्तुनाः स्वाहाकारो व्वषट्कार</mark>ो हन्तकारः स्वधाकारस्त्रस्य द्वौ स्तुनौ देवाऽउपजीवन्ति स्वाहाकारञ्च व्वषट्कारुञ्च इन्तकारुम्मनुष्याः स्वधाकारम्पितरस्तुस्याः प्राणुऽऋषभो मनो व्वत्सः ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे पष्टे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-त्रपाठके द्वादशम्त्राह्मणम् ॥ १४ (६) ४ । १२॥ (८) ५-९॥

# वेदत्रधीवाग्धेनूपासनात्राह्मणम्।

वाचं घेनुमुपासीत । तस्याश्चत्वारः स्तनाः-स्वाहाकारो वषद्कारो हन्तकारः स्वधाकारः । तस्यै द्वौ स्तनो देवा उपनीवन्ति । स्वाहाकारं च वपद्कारं च । हन्तकारं मनुष्याः । स्वधाकारं वितरः । तस्याः प्राण ऋषभः । मनो वत्सः ॥ १॥

अय पुनस्तस्येव त्रहाणो वाङ्मययेनुसम्बन्धेनोपासनं महाफलार्थमाह-वाचं धेनुसुपासीतेति । वाक्राब्दे-नात्र वेदत्रयी प्राह्या । न तु करणं तत्स्थानं वा तद्देवता वा तदन्यतमेषु स्वाहाकारादीनामसंभवात् । अतः ' वाचं ' वेदत्रथीलक्षणां घेनुरिव घेनुः तामुपासीत सदा अनुवर्तेतेत्यर्थः । एवमुपासने निमित्तं घे<mark>नुसामान्यमाह्-</mark> तस्याश्चत्वारः स्तना इति । हंतराव्दः अवेक्षितार्यवाचकः । रोषः प्रसिद्धार्यः । स्वामिम्यो धेतुः पय इव वाग्धेनः एतेश्रतुर्मिः स्तर्नेर्देवादिभ्योऽत्रं क्रतीत्यर्थः । कः कं स्तनमुपर्जीवतीत्यपेक्षायां विनियोगमेदमाह-तस्ये द्वौ स्तनौ देवा उपजीवंतीत्यादिना स्वधाकारं पितर इस्रतेन । 'तस्यै ' तस्या घेन्वाः ।स्वाहाववड्म्यां हि देवेम्यो हिवरीयते । अतः 'देवाः स्वाहाकारं च वषट्कारं चोपजीवंति ' । हन्तेति मनुष्येभ्योऽत्रं प्रय-च्छन्ति । अतः ' हन्तकारं मनुष्याः ' उपजीवन्तीयनुषङ्गः । स्वयेति हि पितृभ्यः कव्यं ददिति । अतः 'स्वधाकारं पितरः' उपजीवन्तीति प्रसिद्धमित्यर्थः । कः पुनरस्याः प्रसृतिहेतुः सेक्ता को वा पुनः स्तन्यप्रक्रव-हेतुर्वत्स इत्यपेक्षायां ताबाह- तस्याः प्राण रुपभो मनो वत्स इति । प्राणेन हि बललक्षणेन बाक् प्रसूयते । अप्राणस्य वागुचारणादरीनात् । अतरतस्या धेन्वाः 'प्राणः 'ऋषभ इव 'ऋषभः 'तथा मनसा ह्यालीच्य वाक स्वाहाकाराद्यर्थं क्षरति । '' यद्दे मनसा ध्यायित तद्वाचा वदित ''-( तै.सं. ६।४।७ ) इति श्रुतेः । अतः 'मनो वरसः ' इत्यर्थः । एतदुपासकस्य यथोक्तवागुपाविकत्रक्षप्रतिपत्तिरेव फलम् । " तं यथा यथोपासते तदेव भवति "-( श. प. १०। ५। २। २०) इति श्रुतेरिति मावः ॥ १॥

इति श्रीहृधीकेशत्रत्रस्यमगवःपूज्यपाद्शिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासु-देवत्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतप्यत्राह्मणान्तर्गतमाध्यदिनशाखोपनिषद्गृहदारण्यक-व्याख्यायां वासुरेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पंचमेऽध्याये नवमं वेदत्रयीवाग्येनू-पासनग्राक्षणं परिसमातम् ॥ १४। (८) ५-९॥

अयुमिग्द्रिवेंश्वानरः । (रो) योऽयुमन्तः पुरुषे खेनेद्मुन्नम्पच्यते खुद्दि-दुमद्यते तुस्यैष घोषो भवति खुमेतत्कुण्णांविषधाय शृणोति सु खद्दोत्क-मिष्यनभुवति नैतङ्घोषध् शृणोति ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्टे प्रपाठके वृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके त्रयोदशं बाह्मणम् ॥ ३४ (६)४।१३॥ (८) ५--१०॥

एतंडे परमन्तुपः। (पो) खद्याहित्तन्यते परम्पुँ हैव लोक्अयति खुऽएवम्वेदैतंडे परमन्तुपो खुम्प्रेतमुरण्यप्ँ हरन्ति परमुप्ँ हैव लोक्अयति

### जठरस्थवैश्वानरोपासनाबाह्मणम् ।

अयमप्तिर्वैश्वानरः । योऽयमन्तः पुरुषे । येनेदमन्नं पच्यते । यदिदमद्यते । तस्यैप घोषो अवित । यमेतरकर्णाविषिधाय श्रुणोति । स यदोरक्रमिष्यन् भवित । नैतं घोषं श्रुणोति ॥ १ ॥

च्वरादिन्याध्यादेस्तपस्त्वोपासनात्राःप्रणम् ।

एतंद्रै परमं तपः । यद्व्याहितस्तप्यते । परमं हैव लोकं जयति । य एवं वेद । एतद्वै परमं

प्रकृतस्येव ब्रह्मणः कौक्षेयाफ्रित्वमापन्नस्यापरोऽक्षावं दर्शयितुं पुनरुपासनांतरमाह—अयमिग्निंक्षानर् इति । कोऽसाविग्निरित्यत आह—योऽयमन्तः पुरुषे येनेदमन्नं पच्यते यिद्दमद्यत इति । यत् 'यस्मात् 'येनेद-मयतेऽनं 'तद्यन 'पच्यते 'स विराडात्मा प्रजापतिर्जाठरोऽप्निरित्यर्थः । तत्सद्भावे किं मानमित्यपेक्षायामाह—तस्येप घोषो भवतीति । तस्याग्नेरनं पचमानस्येषः 'घोषः ' शब्दो भवतीत्यर्थः । कोऽसौ घोष इत्यपेक्षायां प्रत्यक्ष एवत्याह—यमेतत्कर्णाविष्धाय शृणोतीति । एतदिति क्रियाविशेषणम् । अंगुलिभ्यां 'कर्णाविष्धाय ' अपिधानं कृत्वा यं घोषं एतच्छूवणं यथा स्यात् तथा 'शृणोति ' । स घोषो यथोक्तवैश्वानरसद्भावे प्रमाण-मित्यर्थः । एवं वैश्वानरमिन्नं प्रजापतिरूपमुपासितुः कलं तु तद्भावापित्तरेवेति द्रष्टव्यम् । प्रासङ्गिक्षमारिष्टक्श्वनमाह—स यदोत्क्रमिष्यन् भवति नैतं घोषं शृणोतीति । सोऽत्र शरीरे मोक्ता ' यदोत्क्रमिष्यन् ' इत्यादि स्पष्टार्थम् ॥ १ ॥

इति श्रीह्रषीकेशब्रह्मभगवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीवासु-देवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्गृहदारण्यक-व्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां एतीये खिलकाण्डे पञ्चमेऽध्याये दशमं वैश्वानरो-पासनाब्राह्मणं परिसमासम् ॥ १४॥ (८) ९॥ १०॥

एवं ब्रह्मोपासनानि कानिचित्सफलान्युक्तानि । इदानीमब्रह्मोपासनानि कानिचित् फलवन्ति दर्शयति— इतद्वे परमं तपो यद्वयाहितस्तप्यत इति । व्याहितः वयाधियुक्तो ज्वरादिपरिगृहीतः सन् 'यत्तप्यते '। १३५६

युऽएवम्बेदैतहै परमन्तुपो युम्प्रेतुमग्रावभ्याद्रधति परमुधुँ हैव छोक-अयति युऽएवम्बेद ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठे प्रपाठके बृहद्रारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके चतुर्दशं बाह्मणम् ॥ १४ (६)४।१४॥ (८) ५-११ ॥

यदा वै पुरुषः । ( षोऽस्मा ) अस्माछोकात्प्रैति सु व्वायुमागच्छति तुरमें स तुत्र व्यिजिहीते यथा रथचक्रस्य खन्तेन सुऽद्धार्धिकमते सुऽ आदित्यमागच्छति तुरुमै स तुत्र व्विजिहीते यथा बुम्बरस्य खन्तेन सुड

तपः । यं प्रेतमर्ण्यं हरन्ति । परमं हैव लोकं जयित । य एवं वेद । एतद्वे परमं तपः । यं प्रेतम-ग्नावभ्यादधति । परमं हैव लोकं जयति । य एवं वेद ॥ १ ॥

# सर्वासामुपासनानां गतेः फलस्य च विधायकं ब्राह्मणम् ।

यदा वै पुरुषः अस्मालोकात्मेति । स वायुमागच्छति । तस्मै स तत्र दिजिहीते । थेथा रथचकरुप खम् । तेन स ऊर्ध्व आक्रमते । स आदित्यमागच्छति । तस्मै स तक

' तदेतत् ' ' वै ' निश्चितं ' परमं तपः ' दुःखसामान्यात् । ज्याधिना अभिभूयभानः तमनिन्दन् अविधीदंश्वः सन् तपस्तप्यते मयेति वृद्धिं कुर्यादित्यर्थः । एवं चितयतः किं फलं भवतीयपेक्षायामाह-पर्मं हैव लोकं जयित य एवं वेदेति । 'य एवं 'ज्वरादिपीडनं तप इति 'वेद ' सः 'परमं ' तपसोऽनुकूलं ' लोकं जयित ' प्राप्तोतीसर्थः । तथोपासनान्तरमाह-एतद्वे परमं तपो यं भेतमर्ण्यं हरन्तीति । ' यं प्रेतं ' मां ऋत्विजो ज्ञातयो वा ' अरण्यं ' प्रति अभि ' हरंति '। ' एतद्वै परमं तपः ' इति सुमूर्षावस्थायां चितयेत् । वानप्रस्थवत् प्रामादरण्यगमनसामान्यात् । स तपोऽनुरूपं लोकं जयतीत्पर्थः । तथा पुनरुपासनान्तरमाह-एतद्वे परमं तपो यं प्रेतमग्नावभ्यादधतीति । 'यं प्रेतं 'मा ज्ञातयोऽप्रावस्यादधति प्रक्षिपन्ति । 'एतद्वै परमं तपः ! इति मरणात्प्रागेव चितयेत् । अग्निप्रवेशसामान्यात् । सः अग्निप्रवेशानुरूपं लोकं जयतीसर्थः । अत्र परमलोक-शब्देन तत्तद्वपासनयोग्यफलभेदस्य विवक्षितत्वात् नोपासनैक्यशङ्केति भावः ॥ १॥

इति श्रीद्वधीकेशत्रह्ममगवःपूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीवासु-देवत्रसभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथत्रासणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्शृहदारण्यकः व्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पञ्चमेऽध्याये एकादशं ज्वरादि-व्याच्यादेस्तपोरूपोपासनात्राह्मणं परिसमाप्तम् ॥ १४ । ( ८ ) ५ । ११ ॥

इदानीमिसन् प्रकरणे उक्तानां सर्वोपासनानां गितं अनुक्तं फलं च दर्शयितुमिदं ब्राह्मणमारम्यत-यदा नै प्ररुपोऽस्मालोकात्मेति स वायुमागच्छति तस्मै स तत्र विजिहीत इति । 'यदा ' यस्मन् कार्क 2245

कर्चिऽञ्जाकमते सु चन्द्रमसम्।गच्छति तुस्मे स तुत्र िवुजिहीते यथा बुन्दुभेः खन्तेन सुऽकर्घिऽञ्जाकमते सु लोकमागच्छत्यशोकमहिमन्तु-स्मिन्वसति शुश्वितीः सुमाः ॥ १ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्ठे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषादे चतुर्थ-प्रपाठके पञ्चदशं ब्राह्मणम् ॥ १४(६) ४।१५॥ (८) ५–१२॥

<mark>अन्नम्त्रह्मेत्येकऽआहुः। (स्त) तन्न तुथा प</mark>ूर्यति वाऽअन्नमृते प्राणा-

विजिहीते । यथा ढंबरस्य खम् । तेन स ऊर्ध्व आक्रमते । स चंद्रमसमागच्छति । तस्मै स तन्न विजिहीते । यथा ढुंडुभेः खम् । तेन स ऊर्ध्व आक्रमते । स छोकमागच्छति अशोकमहिमम् । तस्मिन् वसति शाश्वतीः समाः ॥ १ ॥

अन्नप्राणयोरेकन्नह्मोसनाविधायकं न्नाह्मणम् । अन्नं ब्रह्मेत्येक आहुः । तन्न तया । पूपति वा अन्नमृते प्राणात् । प्राणो ब्रह्मेत्येक आहुः ।

षायुषः क्षयात् 'पुरुषः 'विद्वान् 'अस्माछोकात्प्रीति ' शारीरं परित्यजिति । 'सः ' उपासकस्तदा ' वायुमागच्छिति '। 'सः 'च वायुः स्तिमितरूपस्तिर्यग्भूतः अभेशोऽन्तरिक्षे तिष्ठन् 'तस्मै 'सम्प्राताय विदुषे
तदर्थं 'तत्र 'स्वात्मिनि 'विजिहीते 'स्वात्मावयवान् विगमयिति छिद्रीकरोत्यात्मानिम्त्यर्थः । कियत्परिमाणं
तिच्छदं क्रियते, इत्यपेक्षायामाह—यथा रथचक्रस्य खं तेन स उद्धर्वेऽ आक्रमत इति । 'यथा ' यावत्परिमाणं 'रथचक्रस्य ' 'खं 'छिद्रं तावत्परिमाणेन छिद्रेण 'सः ' विद्वान् ' ऊर्ध्वः ' ऊर्ध्वः ' आक्रमते '
उपिर गच्छतीत्यर्थः । स ऊर्ध्वं गच्छन् क गच्छतीत्यपेक्षायामाह—स आदित्यमागच्छिति तस्मै स तत्र विजिहीते यथा इंबरस्य खं तेनेत्यादिना यथा इंदुभेः खं तेन सऽ उद्ध्वंऽ आक्रमते इत्यन्तेन । ' इंबरः '
मादित्रविशेषः । शेषः स्पष्टायः । एवमुपर्युपरि गच्छतः कुत्र विश्राम इत्यपेक्षायां विराडात्मनीत्याह—स छोकमागच्छति । किविशिष्टं श अशोकं ' मानसेन दुःखेन विवर्जितं ' अहिमं ' हिमवर्जितं शारीरदुःखवर्जितम् ।
यद्वा वाम्यां पदाम्यां क्रमेण दुःखतत्साधनराहित्यमुच्यते । तं छोक आगत्य ' तिस्मन् ' शाश्वतीर्नियाः 'समाः'
सम्बत्सरान् बहुनवान्तरकत्यान् ' वसति ' वासं करोति । एतदनुक्तफरछोपासनफलमुक्तमित्यर्थः ॥ १ ॥

हदानी पुनः प्रकृतन्नद्धोपासनमेवानुवर्तयन्ती श्रुतिः वि-रमिति गुणद्वयविशिष्टान्नप्राणोपाधिकन्नद्धोपासनं निशिष्टफलकं विधातं आदौ एतस्यैवोपास्यत्वनिर्णयार्था युक्तीराह्-अन्नं ब्रह्मेत्येक आहुस्तन्न तथेत्यादिना त्प्राणो ब्ब्रह्मेत्येकऽआहुस्तब्र तथा शुष्यति वै प्प्राणुऽऋतेऽब्रादेते ह त्वेव देवतेऽएकधाभूयम्भूत्वा परमुताङ्गच्छतः ॥ १ ॥

( स्तु ) तुद्ध स्माह प्यातृ इः पित्रम् । (क्कि) कि छुँ स्विडेंवे वृम्विड वे साधु श्चित्र कुर्यात्कि मेवास्माऽ असाधु कुर्यादिति स ह स्माह पाणिना मा प्यातृ द कुरूत्वेनयोरेक धाभूयम्भूत्वा परमुताङ्ग च्छतीति ॥ २ ॥ तुरूमाऽ उ हैतु दुवाच । व्वीत्यु क्रम्वे च्यक्ठे ही मानि सुर्वाणि भूतानि

तन्न तथा । शुष्यित वै प्राण ऋतेऽन्नात् । एते ह त्वेव देवते एकधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छतः । ॥ १ ॥

तद्ध स्माह प्रातः वितरम् । किं स्विदेव एवं विद्धेषे साधु कुर्यात् । किमेवास्मा असाधु कुर्यादिति । स ह स्माह पाणिना । मा प्रातः । कस्त्वेनयोरेकधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छतीति॥२॥ तस्मा उ हैतदुवाच । वीति । अत्रं वै वि । अत्रे हीमानि सर्वाणि भूतानि विद्यानि ।

परमताङ्गच्छत इत्यन्तेन । 'अनं ब्रह्मत्येके 'आचार्या 'आहुः'। 'तत्तथा न ' ब्रह्मितन्यम् । यतः प्राणाद्भक्षकात् 'क्रते ' विना 'अनं पूर्यति ' क्रियते पूर्तिभावमापयते इति 'षै ' प्रसिद्धम् । तथा 'प्राणो ब्रह्मेत्येक आहुः'। तद्पि 'न तथा ' तथा न ब्रह्म । यतः 'अन्नात् ' अद्गीयात् 'क्रते ' प्राणः द्युच्यिति ' शोषमुपैति 'धै' प्रसिद्धम् । ब्रह्म तु न क्रियते न शुष्पति च । ''अक्रियोऽशोष्य एव च'' (भ.गी.२।२४) इति स्मृतेः । यस्मात् एवं एकेकस्य ब्रह्मत्वं नोपपयते । तस्मात् 'ह ' किल ' एते एव तु देवते ' अन्नप्राणकक्षणे ' एकायाभूयं ' एकायाभावं 'भूत्वा ' गत्वा 'परमतां 'परमत्वं 'गच्छतः ' ब्रह्मतं प्राप्तुत इत्यर्थः ॥ १ ॥

अन्नप्राणयोरेकत्वेन न्नसदृष्टिः कार्या इत्येतमर्थं इतिहासोक्त्या द्रहयित—तद्ध स्माह प्राप्तदः िषतरं िक स्विदेवेवं विदुषे साधु कुर्यात्किमेवासमाऽ असाधु कुर्यादितीति । तदेतदनप्राणैकत्वमसदर्शनं विद्वान् 'ह' किल प्रानृदनामा ऋषीश्वरो हृष्टः सन् स्वं 'पितरं 'प्रति 'आह स्म '। किंस्विदिति वितर्के । यथा मया न्नह्म परिकल्पितम् । 'एवं ' न्नह्म 'विदुषे ' 'साधु ' शोभनं पूजां 'किंस्वित् 'कुर्यात् । निकित्वेदस्य कर्तव्य-मिष्पते । अनेन सर्वस्यापि प्राप्तव्यस्य प्राप्तत्वात् । तथा 'अस्म ' विदुषे 'असाधु ' अशोभनं वा 'किमेव ' कुर्यात् । निकित्वेदस्य प्राप्तत्वचनसमाप्ति-चोतक इसर्थः । एवमनप्राणयोरेकत्विज्ञानवतो न साधुकरणेन महत्त्वं नाष्यसाधुक्तरणेन खण्डितत्वं, िकंतु – तस्य कृतक्रत्यत्वमेवेति पुत्रेणोक्ते सित नैतावन्मात्रविज्ञानवतो न साधुकरणेन महत्त्वं नाष्यसाधुक्तरणेन खण्डितत्वं, िकंतु – तस्य कृतक्रत्यत्वमेवेति पुत्रेणोक्ते सित नैतावन्मात्रविज्ञानवतो न साधुकरणेन महत्त्वं नाष्यसाधुक्तरणेन खण्डितत्वं, िकंतु – तस्य कृतक्रत्यत्वमेवेति पुत्रेणोक्ते सित नैतावन्मात्रविज्ञानवते न साधुकरणेन महत्त्वं नाष्यसाधुक्तरणेन खण्डितत्वं, िकंतु – तस्य कृतक्रत्यत्वमेवेति पुत्रेणोक्ते सित नैतावन्मात्रविज्ञानात् कृतक्रस्त्वनयोरिक्षामूयं भूत्वा परमतां गच्छति। 'सः 'पिता 'ह' किल हे 'प्रातृद'! इति पुत्रं सम्बोध्य 'पाणिना'हस्तेन वाययन् 'मा' मैवं वोचः इति 'क्राह्स्म ' प्रत्यपेधयदित्यर्थः । एतयोरनप्राणयोरेकथाभूयं 'भूत्वा ' कस्तु 'को वा विद्वान् 'परमतां गच्छति 'न किंश्वदि । तस्मानेवं वक्तुमर्हसि । अकृतकृत्योऽसावितीत्वर्थः ॥ १ ॥

क्यं तर्हि ज्ञानात् कृतकृत्यः स्यात् इत्यपेक्षायामन्त्रप्राणयोः सशक्तिकयोः एकत्वविज्ञानात् तथा स्यात् । न

<sup>• &</sup>quot; कुर्याम् " इत्युभयत्र काण्वः पाठः ।

विष्टानि रमिति प्राणो वै इं प्राणे हीमानि सुर्वाणि भूतानि रतानि सुर्वाणि इ बाडआस्मिनभूतानि व्विशन्ते सुर्वाणि भूतानि उमन्ते खड एवम्बेट ॥ ३॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्टे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके पोडगं ब्राह्मणम् ॥ १४ (६) ४।१६॥ (८) ५-१३॥

उक्थुम्प्राणो वाऽउक्थुम् । (म्प्रा ) प्प्राणो हीदध् सुर्वेमुत्थापुयत्यु द्धारमाऽउक्थविद्वीरस्तिष्ठत्युक्थस्य सायुक्यध् सलोकताञ्जयाति युँ एवम्बेद ॥ १॥

रमिति । प्राणो वै रम् । प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि रतानि । सर्वाणि ह वा अस्मिन् भूतानि विशन्ते । सर्वाणि भूतानि रमंते । य एवं वेद ॥ ३ ॥

#### प्राणोपासनाबाह्मणम् ।

उक्थम् । प्राणो वा उक्थम् । प्राणो हीदं सर्वमुत्थापयति । उद्धासमा उक्थविद्वीरस्तिष्ठति । दक्यस्य सायुज्यं सलोकतां जयति । य एवं वेद ॥ १ ॥

न केवलयोरेकत्विविज्ञानात् इत्याशयवान् पिता तयोः शक्तिभूतं गुणद्वयं क्रमेणोपदिष्टवानिति कथयति -तस्मा उ हैतदुवाच वीत्यन्नं वै वीत्यादिना-सर्वाणि भूतानि स्तानीत्यन्तेन । ' तस्मै ' प्रातृदाय 'उ ह' किल पिता ' वि रं<sup>3</sup> इत्येतदन्त्रप्राणयोः क्रमेण गुणद्रयमुवाचोपदिष्टवान् इति योजना । किं तत् वीत्यपेक्षायामाह--अन्नं वे वीति । कतोऽनं वि ' हि ' यस्मात् ' इमानि ' प्रसिद्धानि ' सर्वाणि भूतानि ' ' अने विष्टानि ' अनमाश्रित्य स्थितानि । अतोऽनं वीत्युच्यत इति यावत् । किं तत् रिमयत आह-प्राणो वै रिमिति । कुतश्च प्राणो रम् १ ' वै ' प्रसिद्धम् । ' हि ' यस्मात् बलात्मके ' प्राणे ' ' सर्वाण भूतानि रतानि ' सक्तानि यथेष्टं विद्वतानि वर्तते इति शेषः । तस्मात्प्राणो रमित्युच्यत इसर्थः । तथा च सर्वभूताश्रयत्वलक्षणविशब्दवाच्यगुणकमत्रं सर्व-भत्ररतिलक्षणरंशब्दवाच्यगुणकश्च प्राणः । तथानिधयोरेव तयोरेकत्वमापन्नयोः परमत्वमिति तथाविधमेव ब्रह्मोपासितव्यमिति समुदायार्थः । इदानीभेवंविदः फलमाह-सर्वाणि ह वा अस्मिन् भूतानि विशंते इत्यादि-य एवं वेदेत्यंतम् । स्पष्टार्थम् ॥ ३ ॥

इति श्रीहृषीकेशत्रह्मभगवत्युज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवनहामगवतः कृतौ माध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृहदारण्यकव्याख्यायां वासुदेव-प्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे पञ्चमें ऽच्याये त्रयोदशमन्त्रप्राणयोरीक्योपासना-विधायकं त्राह्मणं परिसमातम् ॥ १४। (८) ५।१३॥

पुनस्तस्येव ब्रह्मणः उक्थादिगुणपूगविशिष्टःवेनोपासनमाह-उक्यमित्यादिना । महाव्रताख्ये कतौ प्रवान-भूतं शक् मुक्यशब्दार्थः । किमात्मकं तद्भवयमित्यत आह-प्राणो वा उक्यमिति । प्राणो बाध्यात्मेषु मुख्यः ।

युजुः प्राणो वै युजुः। प्राणे हीमानि सुर्वाणि भूतानि युज्यन्ते युज्यन्ते हास्मै सुर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचाय युजुषः सायुज्य एँ सलोकता अपित युऽ एवम्बेद ॥ २॥

सुम प्राणों वै सुम । प्राणे हीमानि सुर्वाणि भूतानि सम्युञ्जि सम्यञ्जि हास्मिन्त्सुव्वीणि भूतानि श्रेष्ठचाय कल्पनते साम्रः सायुज्यध् सळोकुताअयति युऽएवम्बेद ॥ ३ ॥

यजुः । प्राणो वै यजुः । प्राणे दीमानि सर्वाणि भूतानि युज्यन्ते । युज्यन्ते हास्मै सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचाय । यजुपः सायुज्यं सलोकतां जयित । य एवं वेद ॥ २ ॥

साम । प्राणो वै साम । प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि सम्यंचि । सम्यंचि हास्मिन् सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचाय कल्पन्ते । साम्नः सायुज्यं सलोकतां जयति । य एवं वेद ॥ ३ ॥

उक्थं च सर्वशस्त्राणां प्रधानम् । अतः प्राण उक्थगुण उपास्य इत्यर्थः । ननु-प्राणे कथमुक्थशब्दप्रवृत्तिरित्य• पेक्षायां योगवशादित्याह-प्राणो हीदं सर्वमुत्थापयतीति । 'हि ' यस्मादिदं सर्वं चराचरात्मकं ' प्राण उत्थापयति '। अप्राणस्योत्थानाशक्तेः। अतः प्राण उत्थापनादुक्थमित्यर्थः । एवमुपासनस्य क्रमेण दृष्टमदृष्टं च फलमाह-उद्धासमाऽउत्थविद्वीर इत्यादिना । ' उत् ह असमै ' इति च्छेदः । पंचम्पर्थे चतुर्थी छांदसी । ' यः ' एवमुक्थस्वरूपं प्राणं ' वेद् '। अस्मादुपासकात् उक्थवित्प्राणवित् ' वीरः ' पुत्रः ' उत्तिष्ठति ' उत्पद्यते । इत्येतत् दृष्टफलम् । ' उक्थस्य ' प्राणस्य ' सायुज्यं सलोकतां ' च उपासनातारतन्यात् ' जयति ' प्राप्तोति । एतददृष्टं फलमित्यर्थः ॥ १ ॥

इदानी प्राणस्य योक्ततागुणवन्वंनोपासन्माह-यजुः प्राणो वे यजुरिति । यतः 'प्राणो वे यजुः '। अतः प्राणो यज्ञरित्युपासीतेत्यर्थः । प्राणे यज्ञःशब्दप्रवृत्तिं दर्शयति-प्राणे हीमानि सर्वाणि भ्रतानि युज्यंत इति । ' हि 'यस्मात्प्राणे सति 'सर्वाणि भूतानि' परस्परं ' युज्यंते '। न हि असति प्राणे कस्यचित्केनचित् योगसामर्थ्यं दृष्टम् । अतो युनक्तीति यज्ञरिति योगवशात् प्राणो यज्ञरित्यर्थः । एवमुपासितुः पूर्ववत्फलमाह-युज्यंते हास्मै सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचायेति । ' श्रेष्ठचाय ' श्रेष्ठमावाय " अयं नः श्रेष्ठो भवतु " इत्यभिप्रायेण ' युज्यंते ' उद्यमं कुर्वंति इत्यर्थः । शेषं समानम् ॥ २ ॥

इदानी प्राणस्य सर्वेजाणिसम्यगगमनहेतुःत्वगुणेनोपासनमाह-साम प्राणो वे सामेति । यतः 'प्राणो वै साम ' । अतस्तं सामेत्युपासीतेत्यर्थः । पूर्ववत्प्राणस्य सामस्वं साधयति-प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि 'सम्यंचीति । सम्यगञ्चन्ति सङ्गच्छन्ते इति सम्यञ्चीत्पर्थः । शेषं पूर्ववत् । पूर्ववतुपासनाफलमाह-सम्यश्चि हास्मिन्त्सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचाय कल्पंत इति। न केवलं 'सम्यंचि ' संगच्छमानान्येव। ध्रिप तु तानि अस्मिनुपासके ' श्रष्टियाय ' श्रेष्टभावाय 'कल्पंते' क्छतानि भवंतीत्यर्थः। रोषं स्पष्टार्थम् ॥ ३ ॥ क्षत्त्रं प्राणो वे क्षत्त्रम् । (म्प्रा ) प्प्राणो हि वे क्षत्त्रं ज्ञायते हैनस्प्राणुः क्षणितोः प्य क्षत्त्रमात्रमाप्तोति क्षत्रस्य सायुज्यध्य सलोकतास्रयति सुर एवम्बेद् ॥ ४॥

इति चतुर्दशे काण्डे षष्टे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थ-प्रपाठके सप्तदशं ब्राह्मणम् ॥ १४ (६) ४। १७।(८) ५-१४॥ इति चतुर्दशे काण्डे षष्टः प्रपाठको बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थः प्रपाठकश्च समाप्तः ॥१४ (६) ४॥ कण्डिकासंख्या ॥१२९॥

क्षत्त्रम् । प्राणो वै क्षत्त्रम् । प्राणो हि वै क्षत्त्रम् । त्रायते हैनं प्राणः क्षणितोः । प्र क्षत्त्रमात्र-मामोति । क्षत्त्रस्य सायुज्यं सलोकतां जयति । य एवं वेद् ॥ ४ ॥

इदानी प्राणस्य पालकगुणवन्वेनोपासनमाह-क्षत्रं प्राणो वे क्षत्रमिति । यस्मात्प्राणः 'क्षमिति ' वे 'प्रसिद्धम् । तस्मान्तं क्षत्रमित्युपासीतेत्यर्थः । पूर्ववत्प्राणस्य क्षत्रत्रशब्दवाच्यत्वं सावयति—प्राणो हि वे क्षत्त्रत्तं त्रायते हेनं प्राणाः क्षणितोरिति । 'एनं 'देहपिंडं 'प्राणो ह' 'क्षणितोः ' शस्त्रादिहिसितात पुनर्मासपूरणं कुर्वन् यस्मात् 'त्रायते 'पालयति । तस्मात् क्षतत्राणात् 'प्राणः ' 'वे 'प्रसिद्धं क्षत्त्र-मित्यर्थः । एतद्वेदनफलमाह-प्र क्षत्त्रमात्रमामोतीति । प्रशब्दः आप्नोर्तात्यनेन संबध्यते । क्षत्त्रमात्रं प्राप्तोति '। प्राण एव भवतीत्यर्थः । 'मात्रं कात्स्म्यें त्र्वधारणे '' (३।३।१७८) इत्यमरः । यद्वा 'क्षत्त्रं 'प्राणं प्राप्तोति'। किंविशिष्टं 'आ 'सामस्येन 'त्रायते 'पालयतीत्यात्रस्तम् । शेषं पूर्ववत् ॥ ॥ ॥

इति श्रीहृषीकेशब्रह्मभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपारेब्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकव्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकांडे पंचमेऽध्याये चतुर्दशं प्राणोपासनाब्राह्मणं परिसमासम् ॥ १४॥ (८) ५–१४॥



# अथ चतुर्दशे काण्डे सप्तमे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमे प्रपाठके प्रथमं ब्राह्मणम्।

आदितोऽष्टमेऽध्याये बृ॰ आ॰ पश्चमेऽध्याये पश्चदशं ब्राह्मणम् ।

भूमिरन्तुरिक्षन्द्योदित्यष्टावक्षराणि । (ण्य) अष्टाक्षर्थ् ह वाऽएकङ्गा-यत्र्ये पडमेतुदु हास्याऽएतत्स खावदेषु छोकेषु ताबद्ध जयाति बोऽस्याऽ एतुदेवुम्पदम्वेदु ॥ १ ॥

(ऽ) ऋचो युजूथ्एँवि सामानीत्यष्टावक्षराणि । (ण्य) अष्टाक्षरथ्ँ इ वाऽ एकङ्गायत्र्ये पदमेतुद् हैवास्याऽएतत्स यावतीयन्त्रयी विद्या तावद्ध जयति योऽस्याऽएतुद्वुम्पद्म्येद् ॥ २ ॥

#### गायत्रव्रह्मोपासनाव्राह्मणम् ।

भूमिरन्तिरक्षं द्यौरिति अष्टावक्षराणि । अष्टाक्षरं ह वा एकं गायञ्ये पदम् । एतदु हास्याः एतत् । सः यावदेषु लोकेषु, तावद्ध जयति । योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ १ ॥

ऋचो यजूंपि सामानीति अष्टावक्षराणि । अष्टाक्षरं ह वा एकं गायव्ये पदम् । एतदु हैवास्याः एतत् सः । यावतीयं त्रयी विद्या, तावद्ध जयित । योऽस्या एतदेवं पदं वेद् ॥ २ ॥

त्रहाणो हृदयाद्यनेकोपाधिविशिष्टस्योपासनमभिहितम् । अथ साम्प्रतं गायत्रयुपाधिविशिष्टस्योपासनं कथनीयमित्यारभ्यते । सकलच्छन्दसं हि गायत्रीछन्दः प्रधानभूतम् । तत्प्रयोक्तृगयत्राणात् गायत्रीति कथिष्यति ।
न चान्येषां छन्दसां प्रायः प्राणत्राणसामर्थ्यम् ।प्राणात्मभूता च सा, सर्वच्छन्दसां चात्मा प्राणः । प्राणश्च क्षतत्राणात् क्षत्त्रमिति कथितम् । प्राणश्च गायत्री । तस्मात्तदुपासनमेव विधास्यते हिजोत्तमजन्मगायत्रीनिमत्तम् । तस्मात्प्रधाना गायत्री । " ब्राह्मणा च्युत्थायाभिवदन्ति स ब्राह्मणो विरजो विचिकित्सो
ब्राह्मणो भवति " इत्युत्तमपुरुषार्थसम्बन्धं ब्राह्मणस्य दर्शयति तच ब्राह्मणत्वं गायत्रीजन्ममूरून् ।
अतो वक्तव्यं गायत्रयाः सत्तत्वम् । गायत्र्या हि सृष्टो हिजोत्तमो निरंकुश एव उत्तमपुरुषार्थसाधने
अधिक्रियते । अतस्तन्मूङः परमपुरुषार्थसम्बन्धः । तस्मात्तदुपासनविधानाय ब्रूते—भूमिरन्तिरक्षं द्योरित्यष्टावक्षराण्यष्टाक्षरमित्यादि । भूमिरन्तिरक्षं द्योरिखेतानि अष्टाबक्षराणि यस्य तदिदमष्टाक्षरम् । ' ह वै " प्रसिद्धयवद्योतकौ । ' एकं " प्रथमं "गायत्र्य" गायत्र्याः ' पदं " यकारेणैवाष्टत्वपूरणम् ' एतदुह् " एव । एतदेवास्याः
' पदं " पादः प्रथमो भूम्यादिलक्षणः त्रैलोक्यात्मा अष्टाक्षरत्वसामान्यात् । एवमेतत् त्रैलोक्यात्मं गायत्र्याः
प्रथमं पादं ' यो वेद " तस्यैतत्पलम् । ' सः " विद्वान् " यावत् " यित्वित्ति ( एषु लोकेषु " जेतव्यं तावत्सर्वं ' जयति " । ' योऽस्या एतदेवं पदं वेद " ॥ १ ॥

तथा 'ऋचो यज्षि सामानीति 'त्रयीविद्यानामाक्षराणि । एतान्याष्टौ । एवं तथैवाष्टाक्षरं 'ह वा एकं

प्याणोऽपानो क्व्यानऽइत्यष्टावश्वराणि । (ण्य ) अष्टाक्षरध्र इ वाऽपुक-ङ्गायञ्चे पद्रमेतुदु हैवास्याऽएतत्स धावदिदम्प्राणि तावद्ध जयति यो-ऽस्याऽएतुदेवुम्पदम्वेदु ॥ ३ ॥

(दा) अथास्याऽएतदेव । तुर्रायन्दर्शतम्पदम्परोरना यऽएव तपित यद्वे चुतुर्थन्तच्रीयन्दर्शतम्पद्मिति दृहराऽइव ह्येषु पर्रारनाऽइति सुर्विमु ह्येषु रज्ऽउपुर्ध्यपिर तुपत्येव ७ हैव श्रिया यशासा तपित वोऽस्याऽएत-देवुम्पद्मवेदु ॥ ४ ॥

सैणा गायत्त्री । (त्त्र्ये ) एतिस्मस्तुरीये दर्शते पडे परोरजासे प्यतिष्ठिता

प्राणोऽपानो व्यान इति अष्टादक्षराणि । अष्टाक्षरं ह वा एकं गायज्ये पदम् । एतदु हैवास्याः एतत् । सः यावादिदं प्राणि, तावद्ध जयति । योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ ३ ॥

अथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदम् । परोरजाः य एप तपिता। यद्धे चतुर्थं, तत्तुरीयम् । दर्शतं पद-मिति । ददश इव ह्येपः । परोरजा इति । सर्वमु ह्येप रज उपर्युपरि तपित । एवं हैव श्रिया यशसा तपित । योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ ४ ॥

सैषा गायत्री एतस्मिन् तुरीये दर्शते पदे परोरजसि प्रतिष्ठिता । तद्दे तत्सत्ये प्रिष्ठिता ।

गायत्र्ये पदं 'द्वितीयम् । 'एतदु हैवास्याः एतत् ' ऋग्यज्ञःसामलक्षणम् । अष्टाक्षरत्वसामान्यादेव । 'स यावती इयं त्रयी विद्या 'त्रय्या विद्यया यावत् फलमाप्यते 'तावद्व जयति '। 'योऽस्या एतत् 'गायत्र्या-ख्रयीलक्षणं 'पदं वेद '॥ २॥

तथा ' प्राणः अपानः व्यानः' एतान्यपि प्राणाद्यभिधानाक्षराण्यष्टौ । तच गायत्र्यास्तृतीयं पदम् । ' यावदिदं प्राणि ' जातं ' तावद्ध जयति '। ' योऽस्या एतदेवं ' गायत्र्यास्तृतीयं ' पदं वेद '॥ ३ ॥

अथानन्तरं गायत्र्याव्रिपदायाः राब्दलक्षणायास्तुरीयं पदं कथ्यते । अभिधेयभूतं 'अस्याः' प्रकृताया गायत्र्या 'एतदेव' वक्ष्यमाणं 'तुरीयं पदम् 'तुरीयं दर्शतं पदम् । परोरजा य एप तपित इति । तुरीयमित्यादिवाक्य-पदार्थं व्याचष्टे स्वयमेव श्रुतिः । 'यद्दे चतुर्थं 'प्रसिद्धं लोके तदिह तुरीयशब्देनोच्यते । 'दर्शतं पदं ' इत्यस्य कोऽर्थः इत्यभिषीयते । 'दर्शर इव हि एषः' हि मण्डलान्तर्गतः पुरुषः । अतो दर्शतं पदं गद्यते । 'परोरजाः ' इत्यस्य पदस्य कोऽर्थ इति कथ्यते । 'सर्वं ' कृत्सनं 'उ हि एषः ' मण्डलस्यः पुरुषः 'रजः ' जातं समस्तं लोकिमिति यावत् । उपर्युपर्याधिपत्यभावेन सर्वं लोकं रजोजातं 'तपित '। उपर्युपरीति वीष्सा समस्तलोका-िषपत्यख्यापनार्यो हि । सर्वशब्देनैव सिद्धत्वात् वीप्सा अपार्थिका । नायं दोषः । येषामुपरिष्टात् सूर्यो दश्यते तिद्दिपय एव सर्वशब्दो भवेत् इत्याशंकानिरासार्थो वीष्सा । " ये चामुष्मात् परांचो लोकाः तेषां चष्टे देव-कामानां च " इति श्रुत्यन्तरात् । तस्मात् सकलनिरोधार्था वीप्सा । यथा असावादित्यः सर्वधिपत्यलक्षणया 'श्रिया' 'यशसा ' च ख्यात्या 'तपित '। 'योऽस्या एतदेवं ' तुरीयं दर्शतं 'पदं वेद '॥ ॥

'सैषा' त्रिपदोक्ता या त्रैलोक्यत्रैविद्यप्राणादित्रयलक्षणा 'गायत्री' एतर्सिमश्चतुर्थे ' तुरीये दर्शते पदे परोरजिस

१-अश्राक्षरविश्वेषेणाध्स्वपूरणम् ।

तद्भै तुत्सत्ये प्रतिष्ठिता चुक्षुव्धैं सत्युञ्चक्षुहिं वे सत्यन्त्रस्माद्यदिडानीन्ह्री व्विवदमानावयातामहमहाक्षमहमश्रीषमिति युऽएव ब्ह्यादहमहाक्षिति तुस्माऽएव श्रुहध्याम ॥ ५॥

तद्वे तुत्सत्यम्बुले प्रतिष्ठितम् । ( म्प्रा ) प्प्राणो वै बुलन्तुत्प्राणे प्पृतिष्ठितन्तुरुमादाहुर्ब्बेळ्थ्ँ सत्याद्वोजीयऽहृत्येवुम्बेषु गायुत्र्यध्यात्मं प्यातिष्ठिता ॥ ६ ॥

सा हैपा गयाँस्तुत्रे । प्राणा वै गुयास्तुत्प्राणाँस्तत्रे तद्यद्ग्याँस्तत्रे तुरमाहायत्री नाम स यामेवामूमन्वहिषेव सा स युरमाऽअन्नाह तुर्य प्राणाँस्रायते ॥ ७॥

चक्क्षेवें सत्यम् । चक्क्षिं वे सत्यम् । तस्माद्यदिदानीं हो विवदमानावेयातामहमद्राक्षमहमश्रीषामिति । य एव ब्रूयाद्हमद्राक्षमिति । तस्मा एव श्रद्दध्याम ॥ ६ ॥

तद्वै तत्सत्यं बले प्रतिष्ठितम् । प्राणो वै बलम् । तत्प्राणे प्रतिष्ठितम् । तस्पादाहः-बलं सत्या-

दोजीय इति । एवं उ एषा गायत्री अध्यातमं प्रतिष्ठिता ॥ ६ ॥

सा हैपा गयांस्तत्रे । प्राणा वै गयाः । तत्प्राणान् तत्रे । तद्यत् गयान् तत्रे । तस्मात् गायत्री नाम । स यामेवासूमन्वाह । एवैव सा । स यस्मा अन्वाह । तस्य माणान् त्रायते ॥ ७ ॥

प्रतिष्ठिता ' मूर्तामूर्तरसत्वात्सूर्यस्य रसापाये हि वस्तु नीरसमप्रतिष्ठितं भवति, यथा काष्टादिदग्धसारम् । तदत्तथा मूर्तामूर्तात्मकं जगत् गायत्री सूर्ये प्रतिष्ठिता तदसत्वात् स ह त्रिभिः पादैः। 'तद्दै ' तुरीयं पदं 'सत्ये प्रतिष्टि-तम '। कि पुनस्तत्सत्यमित्याख्यायते । ' चक्षुर्वे सत्यं '। कथं १ चक्षुः सत्यमित्याह—' चक्षुहि वै सत्यं ' कथं १ प्रसिध्यते । तस्माद्यदिदानीमेव ' द्वौ विवदमानौ ' विरुद्धं वदमानौ एयातामागच्छेताम् । ' अहमद्राक्षं ' दृष्टवानिस्म इति । अन्य आह, ' अहमश्रीषं ' इति । यत् त्वया दृष्टं न तथा तद्रत् अस्तीति । तयोः ' य एव ब्रुयात् अहमद्राक्षमिति '-' तस्मै एव श्रद्ध्याम ' न पुनर्यो ब्रुयादहमश्रीषमिति । श्रोतुर्मुषा श्रवणमपि संभवति । न चक्षघो मृषा दर्शनम् । तस्मानाश्रौषमिति कथितवते श्रद्थ्याम । तस्मात्सत्यप्रतिपत्तिहेतुत्वात् सत्यं चक्षः । तिसिन् सस्ये चक्षुषि सह त्रिभिरितरैः पादैः तुरीय पदं प्रतिष्ठितमिति याबदुक्तं च स आदित्यः किसन् प्रतिष्ठित इति । चक्षषीति ॥ ५ ॥

'तद्वै 'तुरीयपदाश्रयं. 'तत्सत्यं वले प्रतिष्ठितम् '। किं पुनस्तद्वलमिति वृते । 'प्राणो वै वलं '। तस्मिन् ' प्राणे ' वले ' प्रतिष्ठितं ' तत्सत्यम् । तथा दोक्तं सूत्रे—" तदोतञ्च प्रोतञ्च " ( द्वले सत्यं प्रतिष्ठितम्, 'तस्मादाहुर्वलं सत्वादीजीयः ' ओजस्तरमित्याहुः । यस्मिन् हि यदाश्रितं भवति । तस्मादाश्रितात् आश्रयस्य बलवत्तरत्वं प्रसिद्धम् । न हि दुर्बलं बलवतस्तदाश्रयभूतम् । ' एवम्बेषा ' एवमुक्त-न्यायेन उ एषा 'गायत्री 'अध्यातममध्यस्ते प्राणे 'प्रतिष्ठिता '। 'सा एषा गायत्री प्राणे '। स्रती गायत्र्यां जगत् प्रतिष्ठितम् ॥ ६ ॥

युस्मिन् प्राणे सर्वे देवाः एकं भवन्ति सर्वे वेदाः कर्माणि फलं च, 'सा वे गायत्री प्राणरूपा 0789

ताएँ हैके साविज्ञीमनुष्टुभमुन्याहुः । (व्र्जा) व्यागनुष्टुवेतहाचमनुब्धू-मऽइति न तथा कुर्याद्रायज्ञीमेवानुब्सूयाद्यदि ह वाऽअपि बह्निव प्पति-गृह्याति न हेव तुद्रायञ्चयाऽएकुञ्चन पदुम्प्रति ॥ ८॥

स युऽइमास्त्रीहाँकान्पूण्णान्प्रतिगृहीयात् । (त्सो) सोऽस्याऽएतु-त्प्रथमुम्पदमाप्रयाद्यय यावतीयन्त्रयी व्यिया यस्तावत्प्रतिगृह्णीयात्सो-ऽस्याऽएतुद्वितीयम्पदमाप्रयाद्यय यावदिदम्प्राणि यस्तावत्प्रतिगृह्णीया-

तां हैके सावित्रीमनुष्टुभमन्वाहुः । वागनुष्टुष् । एतदाचमनुत्रूम इति । न तथा कुर्यात् । गायत्री-मेवानुत्रूयात् । यदि ह वा अपि बह्विव प्रतिगृद्धाति । न हैव तद्रायञ्या एकंचन पदं प्रति ॥ ८ ॥ स य इमान् त्रीन् लोकान् पूर्णान् प्रतिगृद्धीयात् । सोऽस्या एतत्प्रथमं पद्माप्नुयात् । अथ यावतीयं,त्रयी विद्या । यस्तावत्प्रतिगृद्धीयात् । सोऽस्या एतत् द्वितीयं पद्माप्नुयात् । अथ याव-

सती जगत आत्मा सा विषा 'गयांस्तत्रे ' त्रातवती । के पुनर्गयाः । 'प्राणाः ' वागादयः 'बै ' । गयश्च्यदकरणात् तांस्तत्रे । सेषा 'गयत्रा नाम ' । यद्यस्मात् 'गयांस्तत्रे ' । 'तस्माद्गायत्रीनाम ' गयत्राणाद्गायत्रीति प्रथिता । ' सः ' आचार्य उपनीय त्राक्षणमष्टवर्ष ' यामेवाम् ' सावित्री सिवतृदेवताकामन्वाह पच्छोऽर्द्वचेशः समस्ताच्च 'एषैव 'साक्षाज्ञगत्प्राणात्मिका जगत आत्मा गायत्र्येव प्राणो माणवकाय समर्थितो नान्य इत्याह । इदानी व्याख्याता नान्या 'सः ' आचार्यः 'यस्मै 'माणवकायान्वाहा- नुविक्ति । 'तस्य ' 'गयान् 'प्राणान् 'त्रायते 'नरकादिपतनात् ॥ ७ ॥

मतान्तरं दृष्वा वटवे उपदेश्या गायत्री द्यमेव भविष्यति इति विश्रमो माऽभूदित्यभिप्रेत्य मतान्तरं दूषयितुमुपन्यस्यति—तां हैके सावित्रीमनुष्टुभमन्वाहुरिति । 'एके ' शाखिनः " तत्सिवितुर्वृणीमहे वयं देवस्य
भोजनम् ॥ श्रेष्ठं सर्वधातमं तुरं भगस्य धीमहि "—इत्यनुष्टृन्छन्दस्कां ' तां 'प्रसिद्धां 'सावित्रीं ' (तै. आ.
११११) सिवतृदेवताकां उपनीताय अन्वाहुरनुवदन्ति 'ह'। तदभिप्रायमाह—वागष्टुप् इति । " वागनुष्टृविति
तयऽ एव वाचो महिमा " (श.प.१०१२।१।४) इत्यग्निरहस्ये प्रित्पादितत्वात् ' अनुष्टुप् ' 'वाक् ' च शरीरे
सरस्वतीरूपा । तस्याश्च बाचः साक्षात्सरस्वतीरूपत्वात् वागात्मिकाऽनुष्टृवेव वटवे वक्तत्र्या । तत्समर्पणे हि
सरस्वती समर्पिता स्यात् । अतो वयमेतामनुष्टृच्छक्षणां ' वाचं 'सरस्वतीमेवापेक्ष्यमाणां माणवकायानुत्रृमः इति
वदन्तस्तामेवोपदिशन्ति । ' न तथा कुर्यात् '। यत्ते आहुः मृषेव तत् । ' गायत्रीमेवानुत्रृयात् '। तदुपदेशे
हि सर्वमपि पुमर्थसाधनजातं वटव उपदिष्टं स्यात् । तस्याः त्रैळोक्यत्रैविद्यसर्वप्राणात्मकत्वकथनेन सर्वात्मकवस्योक्तत्वात् । अनुष्टुगुपदेशे तु सरस्वतीमात्रमेवोपदिष्टं स्यात् । कि चेदं प्रासंगिकमुक्त्वा इदानीं गायत्रीज्ञानफळकथनाभिप्रायेण गायत्रीविदं स्तौति—यदि ह वा अपि चिद्ववेत्यादिना । ' यदि ह वे अपि ' एकंचित्त् ' बह्वि ' न हि तस्य सर्वात्मनो नामास्ति किञ्चिद्विश्वात्मकादिकः । ' प्रतिगृह्वाति ' ' न हैव ' प्रतिग्रहजातं ' गायत्र्या एकंचन ' एकमपि ' पदं प्रति ' पर्याप्तम् । दूरतस्तु दोषाधायकत्वं तस्येत्वर्थः ॥ ८ ॥

स य इति । 'स यः' गायत्रीवित् 'इमान्' भूरादीन् 'त्रीन्' गोऽश्वादिधनपूर्णान् 'लोकान्' 'प्रतिगृहीयात्'। 'सः' प्रतिप्रहः 'अस्याः 'गायत्र्याः 'एतत्प्रथमं पदं 'यत् व्याख्यातं 'आप्नुयात्।' त्सोऽस्याऽएतुन्त्वीयम्पद्माप्त्याद्यास्याऽएत्देव तुरीयन्दर्भतुम्पद्मपरोः रजा युऽएष तुपति नैव केनचनाप्यङ्कतऽउऽएत्।वत्यतिगृहीयात् ॥ ९ ॥

(तु) तुस्याऽउपस्थानम्। (ङ्गा ) गायुत्र्यस्येकपदी द्विपदी त्रिपदी चतु-ष्पञ्चपद्सि न हि पुद्यसे । नुमस्ते तुरीयाय दुर्शनाय पद्याय परोर्जसेऽसाव-दो मा प्रापदिति यन्द्रिष्यादसावस्मै कामो मा समर्द्धीति वा न हैवास्मै स कामः सुमृद्धचते युरमाऽएवुमुपिष्ठतेऽहुमदः प्यापिमिति वा ॥ १०॥

दिदं प्राणि । यस्तावत्प्रतिगृह्णीयात् । सोऽस्या एतत् तृतीयं पदमाष्नुयात् । अथास्या एतदेव त्वरीयं दर्शतं पदम् । परोरजा य एप तपति । नैव केनचनाप्यम् । कुतउ एतावत् प्रतिगृह्णीयात्॥९॥

तस्या उपस्थानम्-" गायन्यस्येकपदी द्विपदी त्रिपदी चतुष्पद्यपदसि न हि पद्यसे। नमस्ते त्रीयाय दर्शताय पदाय परोरजसेऽसावदो मा प्रापत "-इति । यं द्विष्यात-" असावस्में कामो मा समर्द्धि "-इति वा । न हैवास्मै स कामः समृध्यते-यस्मा एवमुप-तिष्ठते। " अहमदः प्रापम् "-इति वा ॥ १० ॥

प्रथमपदिवज्ञानफलं तेन मुक्तं भवेत्, न तु अधिकदोषोत्पादकः स प्रतिग्रहः । 'अथ 'पुनः ' यावती इयं त्रयी विद्या ' ' यस्तावत्प्रतिगृह्णीयात् <mark>' । ' सः ' ' अस्याः ' ' एतत् द्वितीयं पदमाप्नुयात् ' द्वितीयपद-</mark> विज्ञानफलं तेन भुक्तं भवेत् । तथा ' अथ ' पुनः ' याविददं प्राणि ' ' यस्तावत् प्रतिगृह्णीयात् '। ' सः ' ' अस्याः ' ' एतत् तृतीयं पदमान्त्रयात् ' । तेन तृतीयपदिविज्ञानफलं भुक्तं स्यात् । तथा च-त्रैलोक्याविक्छ-न्नस्य त्रैविद्याविद्यन्नस्य सर्भप्राण्यविद्यनस्य च प्रतिप्रहे पादत्रयिज्ञानम्लमेवानेन भुक्तं भवेत् नाविकद्रोष-भाक्तं तस्य इति गायत्रीविज्ञानस्तुत्यर्थमेव श्रुत्या एवं कल्पयित्वा इद्मुच्यते । पादत्रयसममपि यः कश्चितप्रति-गृह्वीयात् तत् पादत्रयविज्ञानफलस्यैव क्षयकारणम् । न त्वस्य दोषकर्तृत्वे क्षमम्। न चैवं वस्तुतो दाता प्रतिप्रहीता वा गायत्रीविद्विज्ञानस्तुतये कल्प्यने । दाता प्रतिप्रहीता च यद्यप्येवं सम्भाव्यते । तथाऽपि नासा-वस्य प्रतिप्रहोऽपरावक्षमः। कस्मात् १ यतोऽभ्यधिकमपि पुरुषार्यविज्ञानं अवशिष्टमेव चतुर्थपाद्विषयं गायत्र्याः, तदर्शयति-अथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एप तपतीति । तचैतत् ' नैव ' केनचिदिप प्रतिप्रहेणाप्यं नैव प्राप्यमिति यावत् । यथा पूर्वोक्तानि त्रीणि पदानि कुतश्चन नैवाप्यानि । कथंत्रित् कल्ययित्वा एवमभिहितम् । तन्वतः ' कुत उ एता ऋप्रतिगृह्धायात् ' त्रैलोक्यादिसमम् । इत्येवं श्रुतिसिद्धे च सित न शूद्राद्यपादानकप्रतिप्रहनिषेधकशास्त्रविरोधः । तस्मात् गायत्री एवंप्रकारा उपारंपेति यावत् ॥ ९ ॥

एवमुक्तगायत्र्युपासनासंग्रहविषयमेव मंत्रं ऐहिकफलविशेषोपायकथनार्थमवतारयति—तस्या उपस्थानमिति । अस्यार्थ:- 'तस्याः ' गायत्र्याः ' उपस्थानं ' एत्य नमस्करणं अनेन मंत्रेण । कोऽसौ मंत्र इति कथयति-गाय इयस्येकपदी द्विपदीत्यादि-प्रापदित्यंतम् । हे ' गायत्रि ' ! त्वं त्रैलोक्यात्मकपादेन ' एकपदी ' भवसि । श्रयीविद्यारूपेण द्वितीयेन 'द्विपदी' असि । प्राणादिना तृतीयेन ' त्रिपद्यसि ' मण्डलान्तर्गतपुरुषलक्षणेन चतुर्थन तुरायेण ' चतुष्पद्यसि ' एवं चतुर्भिः पादैरुपासकैः ' पद्यसे ' ज्ञायसे । अतः परं परेण निरुपाधिकेन स्वेनात्मना

 वै) एतुद्ध वै तुज्जनको व्वेदेहः । (हो) बुडिलमाश्वतराश्विमुवाच यश्र हो तुद्रायत्रीविड्ब्ब्र्थाऽअ्थ क्थु हस्त्रीभूतो व्वहसीति मुंकु उ ह्यं त्याः सम्ब्राण्न विवद्याञ्चकरेति होवाच ॥ ११ ॥

एतद वै तत् जनको वैदेही बुडिलमाश्वतराश्विमुवाच । यन्नु हो तत् गायत्रीविद्बूशाः । अय कथं हस्तीभूतो बहसीति । मुखं ह्यस्याः सम्राट् न विदांचकर इति होवाच ॥ ११॥

' अपदिस '। अविद्यमानं पदं यस्याः तव येन पद्यसे सा त्वमपदिस । यस्मान्न हि पद्यसे । नेति नेत्यात्मत्वात् । अतोऽन्यवहार्यविषया । अतस्वमपदसीति । अथ पादत्रयापेक्षया चतुर्थपादस्य प्राधान्यमभिप्रेत्य तस्य नमस्करणः मुच्यते-नमस्ते तुरीयाय दर्शताय पदाय परोरजाते इति । एवं नमस्करणमुक्त्वा शेषेण यथोक्तनमस्कार-प्रयोजनमुच्यते । ' असौ ' शत्रुः पाप्मा त्वत्प्राप्तिविन्नकरः । ' अदः ' पाप्मरूपशत्रोः यत् त्वत्प्राप्तिविन्नव र्रत्वं मम तच 'मा प्रापत् ' नैव प्राप्नोतु । इतिराब्दः पापक्षयफलोपस्थानमंत्रपरिसमात्य्यर्थः ।

इदानी प्रवृद्धदेषवंतं प्रति उक्तोपस्थानमंत्रे ऊहप्रदर्शनेनाभिचीारिकं उपस्थानांतरमाह-यं द्विष्योदिति । ' यं द्विष्यात् ' यं प्रति देवं कुर्यात् स्वयं विद्वान् । तं प्रति अनेनीपस्थानम् । ' असी ' रात्रुरमुकनामा इति तन्त्राम गृह्णीयात् । 'अस्मै ' देवदत्ताय शत्रवे अभिप्रेतः 'कामः ' अभिलिधितोऽर्थः ' मा समर्द्धि ' समृद्धि मा प्राप्तीत । तथा च - '' असावदो मा प्रापत् '' इत्यस्य स्थाने '' असावस्म कामो मा समार्द्धे '' इत्यूहं कृत्वा गायज्यस्येकपदीत्यादिना पूर्वोक्तेन मंत्रेणाभिचरलुपतिष्ठेतेति वाक्यार्थः । 'न हैवास्मै ' देवदत्ताय शत्रवे 'स कामः समृध्यते '। कस्मे ! 'यस्मा एवमुपतिष्ठते'। कामिनं प्रति आभिचारिकमुपस्थानांतरमाह-अहमदः प्राप-मिति बेति । अहं 'अदः 'देवदत्ताभिप्रेतं मद्भिलिबतं 'वा ' प्रानं ' प्रान्यां इति वा उपतिष्ठते । " असाबदो मा प्रापत् '' इत्यादित्रयाणां मंत्रपदानां यथाकामं विकल्पः ॥ १० ॥

गायत्रीमुखिवज्ञानमंतरेण तद्विज्ञानं पूर्णं न भवति । अतस्तद्विः तनार्थं अर्थवादोऽभिधीयते – एतद्ध वा इत्या-दिना । 'एतत् ' 'ह ' किल ' वै ' समिते । तत् तत्र गायत्रीविज्ञानविषये ' जनको वैदेहः ' ' बुडिलम् ' नामतः अश्वतराश्वस्यापत्यमाश्वतराश्वः तं किल उक्तवान् । यन्तु इति वितर्के । 'हो ' अहो आश्वर्यमेतत् । तदिति यद्थें । यत् स्वं ' गायत्रीवित् ' ' अत्रूथाः ' गायत्रीविदहमस्मीति यदत्रूथाः । किमिदं तत् तस्य वचसः अनुनुरूपं अकथः । 'कथं' यदि गायत्रीवित् गायत्र्याः प्रतिप्रहदोषेण ' हस्तीभूतः ' हस्ती भूत्वा वृथाऽभिमानं 'वहसीति'। स प्रत्याह राज्ञा स्मारितः- मुखं ह्यस्या इति 'हि' यस्मात् 'अस्याः' गायत्र्याः 'मुखं' हे 'सन्नाह' 'न विदाबकर ' " णलुत्तमो वा " इति (पा॰ सू॰ ७ । १ । ९१ ) इति स्मरणात् । णिच्वाभावात् न वृद्धिः न विज्ञातवानस्भीति ' ह ' ' उवाच ' । एवमंगविकल्वात् गायत्रीविज्ञानं मम अफलं जातम् ॥ ११ ॥

१-अह्छोपायेन परपीडनमभिचारः।

९-अत एवाह कारयायनः-" रिपुनिम्रहकामश्रेरकुर्यारकाम्यमशङ्कितः " ॥ ३९ ॥ इति मंत्रश्रांतिहरापरपर्याथसूत्रमंत्रमकाशि-कायाम्॥

तुरुयाऽअग्निरेव मुखम् । यदि ह वाऽअपि बृह्विवाग्नावभ्याद्रधाति सुर्वि-मेव तत्सुन्दहत्येवुॐ हुवैवंविद्यद्यपि बृह्विव पापुङ्करोति सुर्व्वमेव तृत्सं-प्साय शुद्धः पूर्तोऽज्ररोऽमृतः सुम्भवति ॥ १२ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे सप्तमे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमे प्रपाठके प्रथमं ब्राह्मणम् ॥१४। (७) ५।१॥ (८) ५–१५॥

इति चतुर्द्शे काण्डेऽष्टमोऽध्यायः ( १४-८) बृहद्।रण्यकोपनिषदि पञ्चमोऽध्यायः समाप्तः ॥१४-५॥ कण्डिकासंख्या ॥ ३८॥

तस्या अग्निरेव सुखम् । यदि ह वा अपि बह्विव अग्नावभ्याद्धित । सर्वमेव तत्संद्हाते । एवं हैव एवंविद्यद्यपि बह्विव पापं करोति । सर्वमेव तत्संप्साय ग्रुद्धः पूतोऽजरोऽमृतः सम्भवति ॥ १२ ॥

एवं बदंतं प्रति राजा मुखमुपिदशिति—तस्याऽ अग्निरेव मुखमिति । श्रृणु ति (तस्याः 'गायत्र्याः 'अग्निरेव मुखम् '। 'यदि ह वै अपि बिह्नव 'इंधनं 'अग्नावस्यादधित 'लैकिकाः । 'सर्वमेव 'तत्संदह-स्येवेन्थनमित्रः । 'एवं ह 'एव 'एवंवित् 'गायत्र्या अग्निर्मुखं इत्येवं वेत्तीत्येवंवित् स्यात् स्वयं गायत्र्यात्मा स्वयमित्रमुखगायत्र्यात्मा सन् 'यद्यपि बिह्नव 'बह्नेव 'पापं 'प्रतिप्रहादिदोषं 'करोति '। तत्सर्व पापजातं 'सम्प्साय 'सम्यक् भक्षयित्वा 'शुद्धः 'अग्निवत्पापस्पर्शरहितः 'प्रतश्च 'प्रतिप्रहजनित्पापफलसंवंधरिहतः अग्निमुखगायत्र्यात्मा 'अजरः अमृतश्च संभवित '॥ १२॥

इति श्रीह्रविकेशत्रह्मभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवत्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतप्यत्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोगनिषद्बृह-दारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीयं खिलकाण्डे पंचमेऽध्याये पंचदशं गायत्रत्रह्मोपासनात्राह्मणं परिसमाप्तम् ॥ १४।(८)५।१५॥ (बृ. उप. )-पंचमोऽध्यायश्च परिसमाप्तः॥ १४।(८)।५॥



# अथ चतुर्दशे काण्डे नवमेऽध्याये बृहदारण्यकोपनिषदि षष्ठेऽध्याये प्रथमं ब्राह्मणम् ।

<mark>आदितः सप्तमे प्रपाठके</mark> बृ॰ आ॰ पञ्चमे प्रपाठके द्वितीयं त्राह्मणम् ।

श्वेतुकेतुई वाऽआरूणेयः । पञ्चालानाम्परिषद्धानगाम सऽञ्जानगाम जैवल्यम्प्रवाहणम्परिचार्यमाणन्तुमुदीक्ष्याभ्यवाद् कुमारा३ऽइति सु भो३ऽ इति प्रातिशुश्रावात्रुशिष्टा न्वासि पित्रेत्योमिति होवाच ॥ १ ॥

#### पश्चामिविद्याबाह्मणं वा श्वेतकेतुबाह्मणम्।

श्वेतकेतुई वा आरुणेयः पश्चालानां परिषदमाजगाम । स आजगाम जैवेलं प्रवाहणं परिचार-यमा णम् । तमुदीक्याभ्युवाद कुमारा ३ इति । स भो ३ इति प्रतिशुश्राव । अनुशिष्टो न्विसि पित्रेति । ॐ इति होवाच ॥ १ ॥

ओंकारो दमादित्रयं वाय्वादिदेवतार्चनपूर्वेकमान्युपासनं ब्रह्माब्रह्मोपासनानि तत्फलं तदर्थावगतिरित्येते अर्था अस्मिन् खिलकाण्डे निर्वृत्ताः । संप्रति प्राधान्येन ब्रह्मोपासनानि सफलानि श्रीमन्यादिकर्म च वक्तन्य-मिरयेतदर्थं षष्ट्रोऽज्यायः प्रवर्तते । तत्र कर्मकाण्डे ज्ञानकाण्डे वा यदस्तु प्राधान्येन नोक्तं तदस्मिन् काण्डे वक्तव्यं अस्य खिलाधिकारत्वात् । तथा च तद्कुं "श्वेतकेतुर्ह वाऽआरुणेयः" इति ब्राह्मणम् इत्सस्य सम्बन्धः, खिलाधिकारोऽयं तत्र यदनुक्तं तदिभधीयते इति सामान्यसंगितः । पूर्वं " द्वया ह प्राजापत्याः "--( रा. प. वृ. १।१।१ ) इत्युद्गीयब्राह्मणे स्वामाविकज्ञानकर्मलक्षणः पाप्मा सूचितः । परं तु तस्येदं कार्यमिति विपाकस्त नोक्तः । शास्त्रीयस्यैव त प्रदर्शितस्यनात्मप्रतिपत्यंतेन ग्रन्थेन । ब्रह्मविद्यारंभे तद्वैराग्यस्य विवक्षितत्वात तत्रापि केवलेन कर्मणा पितृलोको विद्यया संयुक्तेन च कर्मणा देवलोक ( रा.प.वृ. १।२।२४ ) इस्यमिहितम् । तत्र केन पितलोकं प्राप्नोति केन वा देवलोकं इति न गदितम् । तचेह खिलप्रकरणे अशेषतो वक्तव्य-मित्यत आरम्यते । अन्ते च सर्वोपसंहारः शास्त्रस्य इष्टः । तथा पञ्चमाध्याये च ज्ञानकर्मसमुचयकारिणा मुमूर्षुणा " अम्रे नय सुपथा "-( श. प. वृ. ८ । ३ । १ ) इति मार्गयाचनं कृतम् । तत्र सुपथेति विशेषणात् अनेकेषां पथां सद्भावो मन्त्रेण सामर्थ्यातप्रदर्शितः । सुपथेति विशेषणात्पंथानश्च कृतविपाक-प्रतिपत्तिमार्गाः । वक्ष्यति च "यत्कृत्वा" (कं० ३) इत्यादि । ते च कति कर्मणो विपाकप्रतिपत्ति । इति सकलभवगत्युपसंहारार्थोऽयमारंभः । एतावती हि भवगतिः । एतावान् कर्मणो विपाकः। स्वाभाविकस्य शास्त्रीयस्य च सविज्ञानस्येति एका विशेषसंगतिः। '' एतावदरे खल्वमृतत्वं, अमृतत्वस्य तु नाशाऽस्ति वित्तेन " ( श. प. घृ. ५ । ४ । २ ) इत्यत्र कर्मन्युदासेन ज्ञानमेवामृतत्वसाधनमित्युक्तम् । तत्र हेतुर्नोक्तः । तत्कथनायेदं ब्राह्मणम् । इत्यपरा विशेषसंगतिः । यस्मात् इयं कर्मणो गतिः । न नित्ये त्वमृतत्वे न्यापारोऽस्ति । तस्मात् एतावदेवामृतत्वसाधनमिति सामर्थ्याद्भेतृत्वं सम्पद्यते । अपि चौक्तमप्तिः

१-" जैवलिम् " इति काण्वः पाठः !

व्वेत्थ यथेमाः प्रजाः । प्रयत्यो व्विप्रतिप्रयान्ता ३ इति नेति होवाच व्वेत्थ यथेमुँ छोकम्पुनराप्रयान्ता ३ इति नेति हैवोवाच व्वेत्थ यथाऽसौ छोकु ऽ एवुम्बहु भिः पुनः प्रयद्भिन्न सम्पूर्य्यता ३ ऽ इति नेति हैवोवाच ॥ २ ॥

वेत्थ, यथेमाः प्रजाः प्रयत्यो विप्रतिषद्यांता ३ इति । नेति होवाच । वेत्थ, यथेमं लोकं पुन-राषद्यांता ३ इति । नेति हैवोवाच । यथाऽसी लोक एवं वहुभिः पुनः पुनः प्रयद्भिर्न संपूर्यता ३ इति । नेति हैवोवाच ॥ २ ॥

होत्रे—'' न त्वेबैनयोस्त्वमुत्क्रांति न गति न प्रतिष्ठां न तृप्ति न पुनरावृत्ति न लोकं प्रत्युत्थायिनं वेत्थ''— ( श. प. ११।६।२।४) इति । तत्र प्रतिबचने—" ते बाडएतेडआहुती हुते उत्क्रामतः " ( श. प. ११।६।२।६) इत्यादिना आहुतेः कार्यमुक्तम् । तचैतत्कर्तुराहुतिलक्षणस्य कर्मणः फलम् । न हि कर्तारमना-श्रित्याद्वतिलक्षणस्य कर्मणः स्वातंत्रयेणोत्कांत्यादिकार्यारंभ उपपद्यते । कत्रीर्यत्वात्कर्मणः कार्यारंभस्य साधना-श्रयः वाच कर्मणः । तत्राग्निहोत्रस्तु स्वर्थात् अग्निहोत्रस्यैव कार्यमिति गदितं षट्प्रकारमपि, इह त तदेव कर्तुः फलिमत्युपदिस्यते षट्प्रकारमपि । कर्मणः फलिवज्ञानस्य विवक्षितत्वात् तद्वारेण च पंचामिद्र्शनं इही-त्तरमार्गप्रतिपत्तिसायनं विधित्सितम् । एवमशेषभवगत्यपसंहारः । कर्मकाण्डस्यैषा निष्टा । इस्येतत् इयं दिदर्शियपुराख्यायिकां प्रणयति-श्वेतकेतुई वाऽआरुणेय इति । श्वेतकेतुर्नाम अरुणस्यापत्यमा-रुणि:, तस्यापत्यमारुणेयः । ऐतिह्यार्थो हरान्दः । वैरान्दो निश्चयार्थः । पित्राञ्जरिष्टः सन् आत्मनो यराः-प्रथनाय ' पञ्चालानां परिषद्माजगाम । पञ्चालाः प्रसिद्धाः विद्वज्जनविशिष्टत्वेन । तेषां परिषद्मागत्य जिल्ला राजोऽपि परिषदं जेष्यामीति गर्वेण 'स आजगाम '। जीवलस्यापसं 'जैवलं 'पञ्चालराजं प्रशहणाभिधानं स्वभृत्यैः 'परिचारयमाणं ' आत्मनः परिचारणं कारयंतिमत्यर्थः । स राजा पूर्वमेव तस्य विद्याऽभिमानगर्वै श्रत्वा विनेतन्योऽयमिति मत्वा तमुदीक्ष्योरो भ्य आगतमेव अभ्युवादाभ्युक्तवान् 'कुमारा ३ इति ' सम्बोध्य । प्छतिर्भत्सनार्था । 'सः ' एवसुक्तः 'प्रतिश्रुश्राव '। मो ३ इत्यप्रतिरूपमपि क्षत्रियं प्रति उक्तवान् । कद्धः सन् 'अनुशिष्टो नु ' शासितो नु 'असि ' भवसि ' पित्रा ' इत्युवाच राजा । प्रत्याह चेतरः । 'ॐ इति ' वाढमन्शिष्टोऽस्मि । पृच्छ यदि संशयस्ते ॥ १ ॥

यद्येवं 'वेरथ' विजानासि किं १ 'यथा' येन प्रकारेण 'इमाः प्रजाः ' प्रसिद्धाः ' प्रयत्यः ' मियमाणाः ' विप्रतिपद्यांता ३ इति ' विप्रतिपद्यन्ते । विचारणार्था व्छितः । विप्रतिपद्यान्त ३ इति दीर्घत्वं छान्दसम् । समानेन मार्गेण गच्छन्तीनां मार्गेद्वविद्यं यत्र भवति । तत्र काश्चित्प्रजा अनेन मार्गेण गच्छति काश्चिदन्येनेति विप्रतिपत्तिः । यथा ताः प्रजाः विप्रतिपद्यन्ते, तर्तिक वेरथेत्पर्थः । ' नेति होवाच ' इतरः । तर्ति ' वेत्थ' १ ' वथेमं छोकं पुनरापद्यान्ता ३ इति' पुनरापद्यन्ते । यथा पुनरागच्छन्ति इमं छोकम् । ' नेति होवाच ' श्वतकेतुः । ' वेत्थ ' १ ' यथा ' ' असौ ' एवं प्रसिद्धेन न्यायेन पुनः पुनरसकृत् प्रयद्भिर्मयमाणैः ' यथा ' येन प्रकारेण ' न सम्पूर्यता ३ इति ' न सम्पूर्यतेऽसौ छोकः । तर्तिक वेत्थ १ ' नेति हैवोवाच ' ॥ २॥

व्हेत्थ यतिथ्यामाहुत्याध्रँ हुतायाम्।(मा)आपः पुरुषवाचो भूत्वा समुत्थाय व्हद्नती ३८ इति नेति हैवोवाच व्हेत्थो देवयानस्य वा पथः प्रतिप्रदम्पित्-याणस्य वा यत्कृत्वा देवयानम्वा पुन्थानम्प्रतिप्रयते पितृयाणम्वा ॥ ३ ॥ ( वाऽपि ) अपि हि नऽऋषेर्व्हचः श्वतम् । (न्ह्रे) हे सृतीऽअशृणवम्पित्-णामहन्देवानामुत मृत्यानाम् । ताभ्यामिदाम्बश्चमेजतस्रमेति यदन्तरा पितुरम्मातुरञ्जेति नाह्मतऽएकञ्चनु व्वेद्वेति होवाच ॥ ४ ॥

बेत्य, यतिथ्यामाहुत्यां हुतायामापः पुरुषवाचो भूत्वा समुत्थाय वदंती ३ इति । नेति हैवो-वाच । वेत्य उ, देवयानस्य वा पथः प्रतिपदं पितृयाणस्य वा । यत् कृत्वा देवयानं वा पन्यानं प्रतिपद्यते पितृयाणं वा ॥ ३ ॥

आपि हिनः ऋपेर्वचः श्रुतम्-'' द्वे सृती अश्रुणवं पितृणामहं देवानामुत मर्त्यानाम्। ताभ्यामिदं विश्वमेजत्समेति यदंतरा पितरं मातरं च ''-( वा. सं. १९ । ४०) इति। नाहमत एकंचन वेद इति होवाच ॥ ४॥

<sup>&#</sup>x27;वेत्थ' ! 'यतिथ्या' यत्संख्याकायां आहुत्यामाहुतौ ' हुतायां ' ' आपः ' पुरुषवाचः ' पुरुषस्य या वाक् सैव यासां वाक् ताः पुरुषवाचः ' भूत्वा ' पुरुषशब्दवाच्या वा भूत्वा यदा पुरुषाकारपरिणताः तदा पुरुषवाचो भवन्ति । ' समुत्थाय ' सम्यगुत्थाय उद्भृताः सत्यः ' वदन्ती ३ इति ' । ' नेति हैवोवाच ' । यदोवं ' वेत्थ उ ' ! ' देवयानस्य पथः ' मार्गस्य ' प्रतिपदं ' प्रतिपदते येन सा प्रतिपत् तां प्रतिपदं ' पितृयाणस्य वा ' प्रतिपदम । प्रतिपच्छन्दवाच्यमर्थमाह—यत्कर्म ' कृत्वा ' यथा विशिष्टं कर्म कृत्वेति यावत् । ' देवयानं वा पन्थानं ' मार्गं ' प्रतिपद्यते ' । ' पितृयाणं वा ' यत्कर्म कृत्वा प्रतिपद्यते । तत् कर्म प्रतिपद्मिधीयते । तां प्रतिपदं किं वेत्थ ! देवलोकपितृलोकप्रतिपत्तिसाधनं किं वेत्थेति यावत् ॥ ३ ॥

ननु-मार्गह्यमेव नास्ति । तत्सद्भावे प्रमाणभावात् । त्वं तूत्प्रेक्षामात्रेण मद्व्यामोहार्थं पृच्छिस इत्याशङ्कायामाह-अपि हीति । 'अपि ' अत्रापि अस्य प्रकाशकं 'ऋषेः 'मन्त्रस्य 'वचः 'वाक्यं 'नः 'श्रुतमस्ति ।
मन्त्रोऽप्यस्यार्थस्य प्रकाशको विद्यत इत्येतत् । कोऽसौ मन्त्र इत्यमिधीयते — हे सुर्तीऽअश्रृणविमिति । 'हे सुती 'हौ मार्गी 'अश्रुणवं 'श्रुतवानिस्म । तयोरेका पितृणां प्रापिका पितृङोकसंवद्धा तथा सृत्या पितृङोकं प्रामोतीत्यर्थः । अहमश्रुणविमिति व्यवहितेन सम्बन्धः । 'हेवानामुत' अपि हेवानां सम्बन्धिनी अन्या । हेवान् प्रापयिति सा । के पुनः उमाम्यां सृतिभ्यां पितृन्देवांश्व गच्छन्तीति गद्यते—उत मर्त्यानामिति । 'उत मर्त्यानाम्' अपि मनुष्याणां सम्बन्धिन्यो । मनुष्या एव हि सृतिभ्यां गच्छन्तीति यावत् । 'ताभ्यां 'सितभ्यां 'इदं विश्वं' समस्तं एजद्गच्छन् 'समेति 'सम्यगागच्छति । ते च हे सृती 'यदंतरा 'ययोरन्तरा यदन्तरा 'पितरं मातरं च 'मातापित्रोरन्तरा मध्ये इत्येतत् । कौ तौ मातापितरौ द्यावापृथिव्यावण्डकपाले इयं धै माताऽसौ पितिति हि व्याख्यातं वावापृथिव्योः पितृमातृत्वं मध्यमकाण्डे तृतीयप्रपाठकांत्यज्ञाह्मणेन (श. प. १२।८।१।२१)। अण्डकपाल्यमेन्यं संसारविषय एव एते सृती, नात्यंतिकामृत्यवगमनाय । इत्तर आह—नाहमिति । अतोऽस्मात् प्रक्षसमुदायात् 'एकंचन 'एकमपि प्रश्नं 'न वेद 'इति होवाच श्वेतकेतुः ॥ ४॥

( चा ) अथ हैनम्बुसत्योपमन्त्रयाञ्चके । (क्रेडना ) अनादृत्य ब्बुसतिङ्क-मारः प्युद्रहाव सऽञ्जानगाम पितुरन्तु थुँ होवाचेति वाव किल नो भवान्य-राऽन्रज्ञिष्टानुवोचऽइति कथुएँ सुमेधऽइति पुश्च मा प्यरनान्त्राजन्यवन्धु-रप्पाक्षी चतो चैकञ्च च्येंडेति होवाच कतमे तऽ इतीमऽ इति ह प्यतीका-न्युद्राजहार ॥ ५ ॥

सु होवाच । तथा नस्त्वन्तात जानीथा युथा युदहङ्किञ्च व्वेद सुर्विमह-न्तत्तुभ्यमुवीचम्प्रेहि तु तुत्र प्रतीत्य ब्त्रह्मचर्ब्यम्बत्स्यावऽइति भवानेव गच्छित्विति ॥ ६॥

अथ हैनं वसत्योपमन्त्रयांचके । अनादृत्य वसति कुमारः प्रदुद्राव । स आजगाम पितरम् । तं होवाच । इति वाव किल नो भवानपुराऽनुशिष्टानवोच इति । कथं सुमेध इति । पश्च मा प्रश्नान् राजन्यबन्धुरप्राक्षीत् । ततो नैकश्चन वेद । इति होवाच । कतमे त इति । इम इति ह प्रतीका-न्युदाजहार ॥ ५॥

स होवाच । तथा नस्त्वं तात जानीथाः । यथा यदहं किश्च वेद सर्वमहं तत्तुभ्यमवीचम् । प्रेहि त तत्र । प्रतीत्य ब्रह्मचर्ये वत्स्याव इति । भवानेव गच्छित्विति ॥ ६ ॥

अथानन्तरं अपनीय विद्याभिमानगर्वं ' एनं ' प्रकृतं श्वेतकेतुं ' वसत्या ' वसतिप्रयोजनेन ' उपमन्त्रया-ब्बक्रे ' इह वसन्तु भवन्तः पाद्यमर्थ्यं चानीयतामित्युपमन्त्रणं कृतवान् राजा । ' अनादय वसर्ति कुमारः ' श्वेतकेतुः 'प्रदुदावं ' प्रतिगतवान् । 'पितरं ' प्रति 'सः ' चाजगाम । पितरमागत्य चोवाच 'तं '। कथम् १ ' इति वाव किल ' एवं किल । नोऽस्मान् ' भवान् ' 'पुरा' समावर्तनकाले ' अनुशिष्टान् ' सर्वा-भिर्विद्यार्भिवचः 'अवोचः '। ' इति ' सोपालं पुत्रस्य वचः श्रुत्वा आह पिता । ' कथं ' केन प्रकारेण च दु:खमुपजातम् । हे ' सुमेधः ! ' शोभना मेवा यस्येति सुमेधः ! शृणु मम यथावृत्तं-' पश्च ' संख्याकान् 'प्रश्नान् ''मा 'मां 'राजन्यबन्धुः ' राजन्या बन्धवो यस्पेति । परिभववचनमेतत् राजन्यबन्धुरिति । अप्राक्षीत्पृष्टवान् । ततस्तरमात् ' एकंचन 'एकमि ' न वेद ' न विज्ञातवानिस्म । ' कतमे ते 'राज्ञा पृष्टाः प्रश्ना इति । ' इमे ' ते ' इति ' ' ह ' ' प्रतीकानि ' मुखानि प्रश्नानां उदाजहारोदाहृतवान्।। ९ ॥

<sup>&#</sup>x27; स होवाच ' पिता पुत्रं ऋद्भुपरामयन् ' तथा ' तेन प्रकारेण ' नः ' अस्मान् ' त्वं ' हे ' तात ! ' वत्स ! 'जानीथाः 'गृह्वीथाः । 'यथा ' 'यदहं किञ्च ' विज्ञानजातं 'वेद '। ' सर्वेमहं ' 'तत् तुभ्य-मबोचम् ' इत्येव जानीथाः गृह्वीथाः । कोडन्यो मम प्रियतरोऽस्ति त्वत्तः । यद्र्थं रक्षिष्ये । अहमपि एतर्न्न जानामि यद्राज्ञा पृष्टम् । तस्मारप्रेहि जागच्छ । 'तत्र ' गत्वा राज्ञि ' ब्रह्मचर्यं वतस्यावः ' विद्यार्थ इति । स जाइ-अवानेव गच्छत्विति । नाइं तस्य मुखं निरीक्षितुमुत्सहे ॥ १ ॥

सऽञ्जानगाम गौतमः । (मो) यत्र प्रवाहणस्य जैवलेरास तुस्माऽआस-नुमाहार्ग्योदकुमाहारयाञ्चकाराय हास्माऽअर्घञ्चकार ॥ ७ ॥

सु होवाच । व्वरम्भवते गौतमाय द्द्यऽडति सु होवाच प्यतिज्ञातो मऽएप व्वरो यान्तु कुमारस्यान्ते व्वाचमुभाषथास्ताममे व्यूडीति ॥ ८॥ सु होवाच । देवेषु वै गौतम तहरेषु मानुषाणाम्बूहीति ॥ ९॥

सु होवाच । व्यिज्ञायते हु।िस्त हिरण्यस्यापात्तङ्गोऽअश्वानान्दासीना-म्प्रवादाणाम्परिधानानम्मा नो भवान्बहोरनन्तस्यापर्ध्वन्तस्याभ्यवद्याः न्यो भूदिति स वै गौतम तीर्थेनेच्छासाऽइत्युपेम्यहम्भवन्तमित व्वाचा ह स्मैव पूर्व्वेऽसप्यन्ति ॥ १०॥

स आजगाम गीतमः । यत्र प्रवाहणस्य जैवलेरास । तस्मा आसनमाहार्य, उद्कमाहारयां-चकार । अय हास्मा अर्वे चकार ॥ ७ ॥

स होवाच । वरं भवते गौतमाय दश्च इति । स होवाच । प्रतिज्ञातो म एप वरः । यां तु कुमा-रस्यांते वाचमभाषयाः । तां मे बूहीति ॥ ८ ॥

स होवाच । दैवेषु वै गौतम तत् वरेषु । मानुवाणां बूहीति ॥ ९ ॥

स होवाच । विज्ञायते ह । अस्ति हिरण्यस्यापात्तम् । गोऽअश्वानां दासीनां प्रवाराणां परिधाना-नाम् । मा नो भवान् बहोरनन्तस्यापर्यन्तस्याभ्यवदान्यो मूदिति । स वै गौतम तीर्थेनेच्छासे इति । उपैम्यहं भवन्तमिति । बाचा ह स्मैव पूर्व उपयन्ति ॥ १० ॥

<sup>&#</sup>x27;स आजगाम गौतमः'। गोत्रतो गौतमः। कुत्र १ 'यत्र प्रवाहणस्य जैवलेरास 'प्रवाहणस्य जैवलेरिति षष्टीद्रयं प्रथमार्थे । जीवलस्यापस्यं जैवलिः प्रवाहणनामा राजा ' आस ' आसने आस्थायिकां कृतवान् । ततो राजा ' तस्मै 'गौतमायागताय आसनमनुरूपमाहार्य आहत्य अर्प्यपाद्यादिसिद्धये ' उद्कं ' भृत्येर हारयाञ्च- कार । ' अथ ह ' ' अस्मै ' ' अर्थं ' पुरोत्रसा सार्द्धं कृतवान् यन्त्रवन्म पुर्वकं च ॥ ७ ॥

कृत्वा चैवं पूजां 'स होवाच ' 'वरं भवते गौतमाय ' तुम्यं 'दब्ब इति ' गोऽश्वादिलक्षणम् । 'स होवाच' गौतमः । 'प्रतिज्ञातो मे 'मम 'एष वरः '। त्वया कृतायां प्रतिज्ञायां इढीकुर्वात्मानम् । 'यां तु वाचं कुमारस्य 'मम पुत्रस्य 'अन्ते 'समीपे अभाषथाः प्रश्लरूपान् । तामेव 'मे बूहि '। स एव नो दर इति ॥८॥ 'स होवाच 'राजा । 'दैवेवु 'वरेषु 'तद्वै गौतम'यत् त्वं प्रार्थयसे । मानुषाणामन्यतमं प्रार्थय वरम् ॥९॥

<sup>&#</sup>x27;स होवाच 'गौतमः। मवता 'विज्ञायते ह '। ममास्ति सः। न तेन प्रार्थितेन कृत्यम् । मधं दित्सिस्त मानुषं वरम्। यस्मान्ममाप्यस्ति हिरण्यस्य प्रभूतस्यापात्तं प्राप्तम् । 'गोअश्वानां ' अपात्तमस्तीति सर्वत्रानुषङ्गः। ' दासीनां प्रवाराणां 'परिवाराणां 'परिवानानां 'च। न च यन्मम विद्यमानं, तत् त्वत्तः प्रार्थनीयं, त्वया वा देयम्। प्रतिज्ञातश्च वरस्वया। त्वमेव जानीषे, यदत्र युक्तम्। प्रतिज्ञा रक्षणीया त्वेति। मम पुनर्यमाशयः सा भूत्। नोऽस्मानिम अस्मानेव केवलान् प्रति ' भवान् ' सर्वत्र वदान्यो भूत्वा ' अवदान्यो मा भूत् ' कदर्यो

सु होपायनकीर्ताऽउवाच । तथा नस्त्वुङ्गीतम साऽपराधास्तव च पिता-महा खथेयम्बिद्येतः पूर्वित्र कुस्मिश्चन त्राह्मणुऽउवास तान्त्वहन्तुभ्यम्व-क्ष्यामि को हि त्वैवम्बुवन्तसुर्हति प्यत्याख्यातुमिति ॥ ११ ॥

(त्य) असी वै छोकोऽग्रिगीतम । तस्यादित्यऽएव समिद्रशम्यो धूमोऽहरार्चिश्चन्डमाऽअङ्गारा नक्षत्राणि न्विष्फ्राक्टिङ्गास्त्रास्मित्रग्री देवाः श्रद्धां ज्ञह्वति तस्याऽआहुतेः सोमो राजा संभवति ॥ १२॥

स होपायनकीतीं उवाच । तथा नस्त्वं गौतम माऽपराधाः । तव च पितामहा यथा। इयं विद्येतः पूर्वे न कस्मिश्चन ब्राह्मण उवास । तां त्वहं तुभ्यं वक्ष्यामि । को हि त्वैवं ब्रुवंतमईति प्रत्याख्यातुमिति ॥ ११ ॥

असी वै लोकोऽग्निगौंतम । तस्यादित्य एव समित् । रइमयो धूमः । अहर्राचैः। चंद्रमा अंगाराः । नक्षत्राणि विष्कुलिंगाः । तस्मिन्नेतस्मिन्नग्नौ देवाः श्रद्धां जुद्वति । तस्या आहुतेः सोमो राजा सम्भवति ॥ १२ ॥

मा भूदित्यर्थः । 'बहोः' प्रभूतस्य 'अनन्तस्य' अनन्तप्तरुस्य 'अपर्यंतस्य' अपरिसमाप्तिकस्य पुत्रपीत्रादिकस्य इसेन्तदीहरास्य वित्तस्य मां प्रत्येव तु अदाता मा भूत् भवान् ।न चात्यन्तादेयमस्ति भवतः । एवं कथिते आह—'सः' तं वे 'हे 'गौतम !' 'तीर्थेन ' न्यायेन शास्त्रविहितेन ' इच्छासे ' इच्छास्वाप्तुम् । इत्युक्तो गौतम आह—' उपिमि ' उपगच्छामि शिष्यत्वेनाहं भवन्तमिति । 'वाचा ह स्म एव ' किल्ठ ' पूर्वे ' माह्मणाः क्ष त्रेय १ विद्यार्थिनः सन्तः वैश्यान् वा, क्षत्रिया वा वैश्यान् आपदि 'उपयन्ति' शिष्यवृत्या हि उपगच्छन्ति नोपनयनेन न शुश्रृषादिभिः ॥ १०॥

अतः 'सः 'गौतमः 'ह ' 'उपायनकीर्तो ' उपायनकीर्तनमात्रेणैव ' उवाच ' उक्तवान् । नोपायन-मकारयिद्वियेतावत् द्रष्टव्यम् । उपायनमुपगमनं पादोपस्पर्शनम् । एवं गौतमेन आपदन्तरे अमिहिते स होवाच् राजा पीडित मत्वा क्षमापयन् । 'तथा' नोऽस्मान्प्रति 'मा अपराधाः' अपराधं माऽकार्षाः । अस्मदीयोऽपराधो न प्रहीतव्य इति यावत् । 'यथा तव पितामहाः' । 'इयं विद्या' त्वया प्राधिता इतस्वरसम्प्रदानात्पूर्वं प्राक् 'न' कर्सिमिश्चदिष ' नाह्मणे ' उवासीषितवती । तथा त्वमिष जानीषे । सर्वदा क्षत्रियपरंपरयेयं विद्या आगता । सा स्थितिर्मयाऽपि रक्षणीया यदि शक्यते इति कथितं '' दैवेषु वै गौतम तहरेषु मानुषाणां मृहीति ''। न पुनस्त-मारेयो वर इति । अतः परं न शक्यते रिक्षतुम् । तामिष विद्यां 'अहं तुम्यं ' कथिष्टपामि । कोऽप्यन्योऽपि 'हि' यसमात् 'एवं नुवंतं त्यां अर्हति प्रथाएयातुं' न कथिष्यामीति । अहं पुनः कथं न वस्ये तुम्यमिति ॥११॥

" असी वे लोकोऽप्रिगोंतम" इत्यादिः चतुर्थः प्रश्नः प्राथम्येन निर्णायते । क्रममंगस्तु एतिकर्णयायत्तवात् इतरप्रश्निर्णयस्य । ' असी ' बौलांकोऽप्रिः हे ' गीतम ! ' बुलोंके अप्रिदृष्टिः अनग्नी विधीयते । यथा योषि- एपुरुषयोः । तस्य बुलोकाग्नेः ' आदित्य एव समित् ' सर्मिषनात् । आदित्येन हि समिष्यतेऽसी लोकः ।

१-" कीत्यीवास " इति काण्वः पाठः ।

' रहमयो धूमः '। सिभवः उत्थानसामान्यात् । सूर्याद्धि रहमयो निर्गताः । सिभवश्च धूमो लोके उत्तिष्ठति । ' अहरार्चिः ' प्रकाशसामान्यात् । ' चन्द्रमाः अंगाराः ' तज्ज्योतिष्ट्वसादस्यात् । ' नक्षत्रागि विष्फुर्लि<mark>गाः '</mark> अल्पप्रकाशकत्वसामान्यात् । ' तस्मिन् ' एवंगुणविशिष्टे ' एतस्मिनग्नी ' बुलोकाग्नी ' देवाः ' इन्द्राद्यः 'श्रद्धां जुद्दति ' आहुतिद्रव्यस्थानीयां प्रक्षिपन्ति । तस्या आहुतेः ' 'सोमो राजा ' पितृणां त्राह्मणानां च ' सम्भवति '। तत्र के देवाः, कथं गुह्नति, किं वा श्रद्धाख्यं हविरिति । अतः कथितमस्माभिः सम्बन्धेन त्वेषैनयोस्त्वमुद्धान्तिमित्यादिपदार्थषट्कनिर्णयार्थमग्निहोत्र उक्तम् । ''ते वाऽएते ( अग्निहोत्रसम्बन्धिन्यो ) <mark>आहुती</mark> हुते ( सत्यौ ) उत्कामतः । ते अन्तारिक्षमाविशतः । ते अन्तारिक्षमेवाहवनीयं कुर्वाते । वायुं समिधम् । मरीचीरेव ग्रुकामाहुतिम् । ते अन्तरिक्षं तर्पयतः । ते तत उत्कामतः । ते दिवमाविशतः । ते दिवमाहवनीयं कुर्वाते । आदित्यं सिमधम् "। ( रा. प. ११।६।२।६-७ ) इत्येवमाद्यभिहितम् । तत्राप्तिहोत्राहर्ता संसाधने एवोत्ज्ञान मतः । यथा इह यैः सावनीर्विशिष्टे एते आहवनीयाग्निसमिद्धमांगारविष्फुलिङ्गाहुतिद्वन्यैः । ते तथैवीत्नामतः अस्मालोकादमुं लोकम् । तत्राप्रिरप्रित्वेन सभित् सिमःवेन धूमो धूमत्वेन अङ्गारा अङ्गारत्वेन विश्वलङ्का विष्पुः <mark>लिङ्गत्वेन आहुतिद्रः</mark>यमपि पयआज्याहुतिद्रव्यत्वेनैव सर्गादौ अव्याकृतावस्थायामपि परेण सुरमारमना व्यवति-ष्टते । तत् विद्यमानमेव सस्थान अग्निहोत्रलक्षणं कर्म अपूर्वेणात्मना व्यवस्थितं सत् तत् पुनः व्याकरणकाले तथैव अन्तरिक्षादिना आहवनीयाग्न्यादिभावं कुर्वत् विपरिणमते । तथैव इदानीमपि अग्निहोत्राख्यं कर्म । एव-मग्निहोत्राहुत्यपूर्वपरिणामात्मकं जगत् समग्रं इति आहुत्योरेव स्तुत्यर्थत्वेन उत्क्रांत्यादि आलोकप्रत्युत्थाय्यंताः षट् पदार्थाः कर्मप्रकरणे अधस्तात् ( श. प. ११।६।२ इत्यत्र ) निर्णाताः । इह तु कर्तुः कर्भविपाकविवश्चायां बुलोकाम्यादि आरम्य पञ्चाप्तिदर्शनं उत्तरमार्गप्रतिपत्तिसायनं विशिष्टकर्मक्रमोगाय विवित्सितमिति बलोकादे-र्दरीनं प्रस्तूयते । तत्र ये आध्यात्मिकाः प्राणा इहाग्निहोत्रस्य होतारः त एवाधिदैविकत्येन परिणताः सन्तः इन्द्रादयो भवन्ति । त एव तत्र होतारो युलोकाग्नौ । ते च इह अग्निहोत्रस्य फलभोगीयाग्निहोत्रं हुतवन्तः । त एव फलपरिणामकालेऽपि तत्कलभोकृत्वात् तत्र तत्र होतृत्वं प्राप्नुवन्ति तथा <mark>तथा</mark> विपरिणममाना देवरान्दवाच्याः सन्तः, अत्र च यत्पयोद्रव्यं अग्निहोत्रकर्णश्रयभूतं इह आहवनीये प्रक्षितं अग्निना मक्षितं अदृष्टेन सूक्ष्मेण रूपेण विपरिगतं सह कर्त्रा यजमानेन अमुं लोकं धूमाक्किमेगांतरिक्षं अंतरिक्षात् चुलोकं आविशन्ति । ताः सुक्षाः आहुतिकार्यभूताः अग्निहोत्रसम्बाधिन्यः कर्तृसहिताः ध्रद्धाः शब्दवाच्याः सोमलोके कर्तः कार्यारंभाय युलोकं प्रविशन्यो हयन्ते इत्यमिधीयन्ते । तास्तत्र हुताः युलोकं प्रिविस्य सोमैमण्डले कर्तः देहमारमन्ते तदेतःकथ्यते । 'देवाः श्रद्धां जुह्नति तस्या आहतः सोमो राजा संमवति ' " श्रद्धा वा आप: '' इति श्रुते: । '' वेत्य यतिध्यामाहुत्यां हुतायामाप: पुरुषवाची भूत्वा समुत्याय वदन्ती ३ इति "-(कं. ३) प्रश्नः । तस्य च निर्णयविषये " असी लोकोऽग्निः " इति प्रस्तुतम् । तस्मादापः कर्मसमवायिन्यः कर्तः शरीरारंभिकाः श्रद्धाशब्दवाच्याः इति अध्यवसीयते । भूयस्वात् आपः पुरुषवाच इति व्यपदेशः । न तु इतराणि भूतानि सन्तीति । कर्मप्रयुक्तश्च कार्यारम्भः । कर्म चासमवायितम् । ततश्चापां प्राचान्यं कार्यकर्तृत्वे तु न त्वापः पुरुषवाच इति व्यपदेशः । कर्मकृतो हि जन्मारंभः सर्वत्र । तत्र यद्यपि अग्नि-

<sup>9-</sup>सोमो नाम चंद्रमंडलवर्ती प्रकाशासा पुरुषः । चंद्रसेमयोविवेकस्तु-अप्रकाशस्यरूपं मंडलमुच्यते । चंद्रशब्द्वाच्या-अकेण तुरुयरूपत्वात् । प्रकाशस्वभावो वृद्धिश्चयभां खेतः तदंतर्गतो देवः सोमः इत्यभिधीयते । सोमशब्द्वाच्या लतातहत-वृद्धिश्च्यचलासामान्यात् । अतो मंडलात्मत्वेन तदंवर्गतत्वेन च चंद्रसोमयोविवेकः इत्यनवद्यम् । कृष्णपक्षे क्षीयमाणः सोमः अमावास्यायामादित्यांतर्गतः सन् तहततोयेन शुक्षपक्षे क्रमेणाप्यायते । तदेतदाप्यायनं सोमलंके कर्तृशरीरात्मकस्य सोमस्य संभवः इति इष्टब्यम् । इति द्विवेदगङ्गः ॥

पर्जन्यो वाऽअग्रिगौतम । तुस्य सम्बत्सरुऽएव समिद्भ्धाणि धूमो व्विचुदर्भिरशनिरङ्गारा हाडुनयो व्विष्फुल्रिगास्त्रिसन्नेत्रिसन्नश्री देवाः स्रोमञ्जूहति तुस्याऽआहुतेर्वृष्टिः सुम्भवति ॥ १३ ॥

(त्य) अयम्बै छोकोऽग्रिग्गीतम् । तस्य पृथिन्येव समिद्रायुर्द्भो रात्रिर्सिर्दिग्रोऽङ्गाराऽअवान्तरिक्शो विष्णु छिंगास्तरिमन्नेतृस्मिन्नग्री देवा व्वृष्टिं जुह्नति तुस्याऽ आहुतेरुन्नथ् सुम्भवति ॥ १४ ॥

पर्जन्यो वा अग्निगीतम । तस्य संवत्सर एव समित् । अश्राणि धूमः । विद्यदर्चिः । अज्ञानि-रंगागः । हादुनयो विष्फार्लिगाः । तस्मिन्नेतस्मिन्नमी देवाः सोमं जुहाते । तस्या आहुतेर्नृष्टिः सम्भवति ॥ १३ ॥

अयं वे लोकोऽग्निगींतम । तस्य पृथिव्येव समित् । वायुर्धूमः । रात्रिरार्चः । दिशोऽङ्गाराः । अवांतरिद्शो विष्फुलिंगाः । तिसमन्नेतिसम्नग्नौ देवा वृष्टिं जुद्धति । तस्या आहुतेरन्नं सम्भवति॥ १४॥

होत्राहुतिस्तुतिद्वारेण उरक्रांत्यादयः प्रस्तुताः षट् पदार्था स्पीहे । तथाऽपि वैदिकानि समग्राण्येव कर्माण अग्निहोत्रप्रभृतीनि लक्ष्यन्ते । दाराऽग्निसम्बद्धं हि पाङ्कं कर्म प्रस्तुत्याभिहितम् " कर्मणा पितृलोकः " ( श. प. वृ. १८ । १ । २ । २४ ) इति । वक्ष्यति च " अथ ये यज्ञेन दानेन तपसा लोकं जयन्ति "-(कं. १९) इति ॥ १२॥

' पर्जन्यो वा अग्निगींतम ' । द्वितीय आहुत्याधारः आहुत्योरावृत्तिऋमेण । ' पर्जन्यो ' नाम वृष्ट्युप-करणाभिमानी देवतात्मा । ' तस्य संवत्सर एव समित् ' । संवत्सरेण हि शरदादिभिर्प्रीष्मांतैः स्वावयदै-विपरिवर्तनेन पर्जन्योऽग्निद्दीयते । 'अआणि ध्मः' ध्रमप्रभवत्वात् ध्रमवदुपलक्ष्यत्वाद्या । ' विद्युदर्चिः ' प्रकाश-सामान्यात् । ' अरानिरंगाराः ' उपशांतिकाठिन्याभ्याम् । ' ह्वादुनयः ' स्तनियत्नुशब्दाः ' विष्कुलिङ्गाः ' विक्षेपानेकत्वसामान्यात् । " तस्मिन्नेतस्मिन् " इति आहुत्यधिकरणिनिर्देशः । ' देवाः ' इति त एव होतारः । सोमं ' राजानं ' जुहृति ' योऽसौ वुलोकाग्नौ श्रद्धायां हुतायां अभिनिष्यतः । सोमात् द्वितीये पर्जन्याग्नौ ह्रयते तस्याश्व सोमाहुतेईष्टिः 'सम्भवति '॥ १३॥

' अयं वै लोकोऽप्रिगीतम '। ' अयं लोकः ' अनेकप्राण्युपभोगसंपन्नया पृथिव्या समिधा समिध्यतेऽप्तिः। अत एवोक्तं-तस्य पृथिटयेव समिदिति । ' वायुर्ध्मः ' पृथिव्याश्रयोत्थानसामान्यात् । पार्थिवं हि इंधन-द्भव्यम् । व्यजनमाश्रित्य वायुरुत्तिष्टति । यथा समिदाश्रयेण धूमः । ' रात्रिर्जिः ' समित्सम्बन्धप्रभवत्वसामान्यात् । अप्नः समित्सम्बन्धेन हि अर्चिः संभवति । तथा पृथिवी समित्सम्बन्धेन शर्वरो पृथिवीद्यायां हि शार्वरं तमः कथयन्ति । ' दिशोऽङ्गाराः '। उभयोरुपशांतत्वसामान्यात् । ' अवान्तरदिशो विष्कुलिंगाः ' उभयोविक्षेपा-त्मत्वसम्भवात् । तिसमन्नेतिसमिन्नत्यादि पूर्ववत् । 'वृष्टि जुहृति '। 'तस्या आहुतेरत्रं सम्भवति '। वृष्टिभव-त्वस्य प्रसिद्धत्वात् बीहियवानादेः ॥ १४ ॥

पुरुषो वाऽ अग्निगौतम । तुरुय व्व्यात्तमेव सिम्दिराणो धूमो व्वागिचि-श्रुक्षुरङ्गाराः श्रोत्रम्विष्फुर्लिगास्तुरिमन्नेतुरिमन्नस्रो देवाऽञ्जन्नं जुह्नति तुरुया रञ्जाहुते रेतः सुम्भवति ॥ १५ ॥

योषा वार अग्निगौतम । तुरूयार उपुरूथर एव सिम्छोमानि धूमो योनिरिच्चिर्य्यद्वन्तः करोति तेरङ्गारार अभिनन्दा व्विष्फुल्जिंगारतिस्मन्नेत्र-रिमन्नग्नौ देवा रेतो जुह्वति तुरूयार आहुतेः पुरुषः सुम्भवति सु जायते सु जीवति यावज्ञीवत्युथ यदा म्झियतेरथेनमग्नये हर्शन्त ॥ १६ ॥

पुरुषो वा अग्निर्गीतम । तस्य व्यात्तमेव समित् । प्राणो धूमः । वागर्चिः । चक्षुरङ्गाराः । श्रोत्रं विष्फुलिङ्गाः । तस्मिन्नेतस्मिन्नम्नौ देवा अन्नं जुहृति । तस्या आहुते रेतः सम्भवति ॥ १५ ॥

योषा वा अग्निगौतिम । तस्या उपस्य एव समित् । लोमानि धूमः । योनिरिचः । यद्न्तः करोति तेऽङ्गाराः । अभिनंदा विष्कुलिंगाः । तस्मिन्नेतस्मिन्नो देवा रेतो जुह्वति । तस्या आहुतेः पुरुषः सम्भवति । स जायते । स जीवति । यावजीवति । अथ यदा स्त्रियते । अथैनमन्नये हराति ॥ १६ ॥

<sup>&#</sup>x27;पुरुषो वा अग्निगींतम '। प्रसिद्धः शिरोहस्तादिमान् 'पुरुषः ' चतुर्थोऽग्निः। 'तस्य न्यात्तं ' विवृतं मुखमेव 'सिमत् '। विवृतेन हि मुखेन दीय्यते पुरुषो वाचनस्वाध्यायादौ। यथा सिमद्भोऽग्निः। 'प्राणो धूमः ' तदुत्थानसामान्यात्। मुखात् हि प्राण उत्तिष्ठति। 'वाक्' शब्दः 'आर्चैः' न्यंजकत्वसामान्यात्। अर्चिव्यंजकम्। तथा वाक् शब्दः अभिधेयन्यंजकः। 'चक्षुरंगाराः 'उपशमसादृश्यात् प्रकाशाश्रयत्वसामान्याद्।। 'श्रोत्रं विष्कुलिङ्गाः 'विक्षेपसामान्यात्। 'तस्मिन्नेतसिमन्नग्नौ देवा अन्नं जुह्ति '। अहो नैव देवा अन्नमिह जुह्तते दृश्यन्ते। नायं दोषः। प्राणानां देवत्वोपपत्तः। अधिदैविमन्द्रादयो देवाः। त एवाध्यात्मं प्राणाः। ते चानस्य पुरुषे प्रक्षेप्तारः। 'तस्या आहुते रेतः संभवति '। अन्वपरिणामो हि रेतः॥ १९॥

<sup>&#</sup>x27;योषा वा अग्निगीतम'। योषेति स्त्री पंचमो होमाधिकरणोऽग्निः। 'तस्या उपस्थ एव सिमत्'। तेन हि सा सिमध्यते। 'छोमानि धूमः 'तदुत्थानसामान्यात्। योनिरिचः 'वर्णसामान्यात्। 'यदंतः करोति तेऽङ्गाराः 'अन्तष्करणं मैथुनव्यापाराः तेऽङ्गाराः वीयोपशमहेतुत्वसामान्यात्। यथा हि उपशमकारणं मैथुनं तथा अङ्गारमावः अग्नेरुपशमकारणम् । 'अभिनन्दा विष्कुछिङ्गाः'। 'अभिनन्दाः 'सुख्छवाः सुद्रविसामान्यात् 'विष्कुछिंगाः'। 'तिसम्नेतिसिम्नग्नौ देवा रेतो जुहृति '। 'तस्या आहुतः पुरुवः संमवति '। एवं युपर्जन्येदंछोकपुरुषयोपाऽग्निषु क्रमेण ह्रयमानाः सोमदृष्टयन्नरेतोभावेन स्थूछतारतम्यक्रममापयमानाः श्रद्धा-शब्दवाच्याः आपः पुरुषशब्दमारमन्ते। यः प्रश्नश्चतुर्थः ''वर्थ यतिथ्यामाहुत्यां हुतायां आपः पुरुषवाचो भूत्वा ससुत्थाय वदंती ३ इति 'स एष निर्णातः। पंचम्यामाहुतौ योषाऽग्नौ हुतायां 'रेतो भूत्वा आपः पुरुषवाचो भवंति' इति 'सः'पुरुषः एवं क्रमेण जातो जीविति। क्रियन्तं काछिषिति कथ्यते—यावजीवतीित। 'यावत् 'अस्मन् देहे स्थितिनिमित्तं कर्म विद्यते ताविदिति यावत्। 'अथ 'तत्क्षये 'यदा 'यस्मिन् काछे 'ग्नियते '। तदा 'एनं 'मृतं 'अग्नये 'अग्न्यर्थमेव अन्त्याहुत्ये 'हरन्त 'ऋविजः॥ १६॥

तुस्याभिरेवाभिभभवति । समित्समिष्द्मो धूमोऽर्ज्ञिरार्ज्ञिरङ्गाराऽअङ्गारा व्यिष्फाछिङ्गास्तरिस्मन्नेत्रस्मिन्नग्री देवाः पुरुषं जहिति तुस्याऽआहुतेः पुरुषो भास्वरवर्णः सुम्भवति ॥ १७॥

ते युऽएवमेतुद्धिदुः । (स्ब्रें) ये चामीऽअरण्ये श्रद्धार्थं सत्यमुपासते तेऽर्ज्ञि-रभिसुम्भवन्त्यिचिषेऽहरुद्गऽआपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपश्चाचान्पणमासा-नुदङ्ङादित्यऽप्रति मासभ्यो देवलोकुन्देवलोकादादित्यमादित्याहै चुतं तान्वेद्यतात्पुरुषो मानसऽपुत्य ब्लब्लोकान्गमयाति ते तेषु ब्लब्लोकेषु पुराः पुरावतो व्वसन्ति तुषामिह न पुनुरावृत्तिरास्ति ॥ १८ ॥

तस्याग्निरेवाग्निर्भवति । समित्सिमत् । धूमो धूमः । अर्चिरार्चिः । अङ्गारा अङ्गाराः । विष्फुलिङ्गा विष्फुलिङ्गाः । तस्मिन्नेतस्मिन्नग्नौ देवाः पुरुषं जुह्नति । तस्या आहुतेः पुरुषो भास्वरवर्णः सम्भवति ॥ १७॥

ते य एवमेतदिदुः। य चामी अरण्ये श्रद्धां सत्यमुपासते। तेऽचिरिभसम्भवन्ति। अचिषोऽहः। अद्ग आपूर्यमाणपक्षम् । आपूर्यमाणपक्षाद्यान्यण्मासानुदङ्ङादित्य एति । मासेभ्यो देवलोकम् । देवलोकादादित्यम् । आदित्याद्वैद्युतम् । तान् वैद्युतात्पुरुषो मानस एत्य ब्रह्मलोकान् गमयति । तं तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परावतो वसंति । तेषामिह न पुनरावृत्तिरास्ति ॥ १८ ॥

तस्याहुतिभूतस्य प्रसिद्धोऽप्रिरेव होमाधिकरणम् । न परिकल्योऽप्रिः । प्रसिद्धैव 'सिमत् सिमत् ' 'धूमो धूमः '। ' अर्चिरिच: '। ' अङ्गारा अङ्गाराः '। ' विष्फुलिङ्गा विष्फुलिङ्गाः ' यथाप्रसिद्धमेव समस्तमित्यर्थः। ' तस्मिन्नेतस्मिन्नप्तौ देवाः ' पुरुषमंत्याहुति ' जुह्नति '। ' तस्या आहुतेः पुरुषो भास्वरवर्णः ' अतिरायदीप्तिमन् निषेकादिभिः अन्त्याहुत्यन्तैः कम्मीभः संस्कृतत्वानः ' संभवति ' निष्पचते ॥ १७ ॥

सांप्रतं प्रथमप्रश्निनराकरणार्थं वृतं-ते रित । ' ते ' के ' ये ' 'एवं' यथोक्तं पंचामिदर्शनं ' एतत् विदुः ' एवंशब्दात् अग्निसमिद्धमार्च्यङ्गारविष्फुलिङ्गाश्रद्धादिविक्षाः पञ्चाग्नयो निर्दिष्टाः । तानेवैतान् पञ्चाग्नीन् विद्वारिति यावत् । न तु अग्निहोत्राहुतिदर्शनिवषयमेवेतदर्शनम् । तत्र हि उक्तं उत्कांसादिपदार्थषट्कं निर्णीय दिवमेवा-हवनीयं कुर्वत इत्यादि । इहापि अमुष्य लोकस्याग्नित्वं आदित्यस्य च समिष्वं इत्यादिबहुसाम्यम् । तस्मात तच्छेषमेवैतदर्शनिमिति न यतिध्यामिति प्रश्नप्रतिवचनपारिप्रहाचितध्यामित्यस्य प्रश्नस्य प्रतिवचनस्य वा याव-देव परिप्रहः तावदेव एवंशब्देन पराम्रप्टं युक्तम् । अन्यथा प्रश्नानर्थक्याविज्ञातत्वाच संख्यायाः अग्नयएव वक्तव्याः । अथ विज्ञातमपि अनुद्यते । यथा प्राप्तस्यैबानुवादनं युक्तम् । न तु असौ लोकोऽग्निरित्यर्थोपलक्षणार्थः । तथाऽप्यत्र नान्येन चोपलक्षणं युक्तम् । श्रुत्यंतराच समाने हि प्रकरणे छांदोग्यश्रुतौ-" पंचाप्नीन् वेद "-

( छां. उ. ५ । १० । १० ) इति पंचसंख्याया एबोपादानात् अनिष्महोत्रशेषमेतत्पंचाष्मिदर्शनम् । यत्तु, अप्नि-सिमदादिसामान्यम् । तदिष्महोत्रस्तुत्यर्थमबोचाम । तस्मात् न उत्क्रांत्यादिपदार्थषट्कपरिज्ञानात् आर्चेरादिप्रतिपत्तिः एविमिति प्रकृतोपादानेन आर्चिरादिप्रतिपत्तिविधानात् । के पुनस्ते १ ' ये एवं विदुः ' गृहस्था एव ।

ननु—तेषां यज्ञादिसाधनेन धूमादिप्रतिपत्तिविधित्सता । न, अनेविविदामिष गृहस्थानां यज्ञादिसाधनोपपत्तेः ।

मिक्षुवानप्रस्थयोश्च अन्तः अरण्यसम्बन्धेन ग्रहणात् । गृहस्थकर्मसम्बन्धत्वाच पंचाग्निदर्शनस्यांतः । न चापि

बक्षचारिणः एवं विदुरिति गृह्यन्ते । तेषां तु उत्तरे पथि प्रवेशः स्मृतिप्रामाण्यान्—'' अष्टाशीतिसहस्राणामृषीणा
मूर्व्चरेतसाम् । उत्तरेणार्यम्णः पंथास्तेऽमृतत्वं हि मेजिरे "—( ) इति । तस्मात् ये गृहस्था

एवं अग्निजोऽहं—अग्नेरएत्यं इत्येवं क्रमेणाग्निम्यो जातः अग्निरूपः इत्येवं ये विदुस्ते च । ' ये चामी अरण्ये '

वानप्रस्थाः परिवाजकाश्चारण्यनिष्टाः श्रद्धाऽश्रद्धायुक्ताः सन्तः ' सत्यं ' ब्रह्म हिरण्यगर्भात्मानमुपासते । न पुनः

' श्रद्धां ' चोपासते ' ते अचिरिमसम्भवन्ति '।

ये च गृहस्थाः पंचित्रिविद्यां सत्यं वा ब्रह्म न विदुः । तावत् श्रद्धाद्याह्यतिक्रमेण पंचम्यामाहृतौ हुतायां ततो योषाऽप्रेर्जाताः पुनर्लोकं प्रत्युत्थायिनोऽग्निहोत्रादि कर्मानुष्ठातारो भवंति । तेन कर्मणा धूमादिक्रमेण पुनः पितृलोकं पुनः पर्जन्यादिक्रमेण इमं आवर्तते । ततः पुनर्थोषाश्चेर्जाताः पुनः कर्म कृत्वेत्येवमेव घटीयन्त्रवत् गत्यागतिम्यां पुनःपुनरावर्तते । यदा त्वेवं विदुः । ततो घटीयन्त्रव्यूमणात् विनिर्मुक्ताः सन्तः ' अर्धिरिभिसंभः वन्ति '। अर्धिरिति नाग्निज्वालामात्रम् । किं तार्हे अर्धिरिभमानिनी अर्धिःशब्दवाच्या देवता ६ त्तरमागेलक्षणा व्यवस्थितैव, तामिभसंभवन्ति । न हि परित्राजकानां अर्धिषा एवं साक्षात्सम्बन्थोऽस्ति । तेन देवतैवोपादीयते अर्धिःशब्दवाच्या । ततः अहर्देवताम् । मरणकालनियमानुपपत्तेरहःशब्दोऽपि देवतैव । आयुषः क्षये हि मरणम् । न एवंविदा अहन्येव मर्तव्यं इत्यहर्मरणकालो नियन्तुं शक्यते । न च रात्रौ प्रेताः सन्तः अहः प्रतीक्षंते '' स याविक्षिप्यते मनस्तावदादित्यं गच्छन्ति " इति श्रुखन्तरात् । अहः आपूर्यमाणपक्षमहर्देवतया अतिवाहिता आपूर्यमाणपक्षदेवतां प्रतिपद्यन्ते । शुक्रपक्षदेवतामित्यर्थः । ' आपूर्यमाणपक्षाद्यान् पण्मासान् उदङ् ' उत्तरां दिशं ' आदित्यः ' सवितेव ' एति ' प्राप्नोति तन्मासान् प्रतिपद्यते ।

शुक्रपक्षदेवतया अतिवाहिताः सन्तो मासानिति बहुवचनात् संघचारिण्यः षडुत्तरायणदेवताः । तेम्यः 'मासेम्यः 'षण्मासदेवतामिरतिवाहिताः देवलोकाभिमानिनीं देवतां प्राप्नुवन्ति । 'देवलोकादादित्यं '। 'आदिखाद्वैद्युतं 'विद्युदिभमानिनीं देवतां प्राप्नुवंति । विद्युदेवतां प्राप्तान् ब्रह्मलोकवासी 'पुरुषः 'ब्रह्मणा मनसा सृष्टः 'मानसः 'कश्चिदेखागत्य 'ब्रह्मलोकान् गमयित '। ब्रह्मलोकानिति अधरोत्तरभूमिमेदेन भिन्ना इति गम्यंते । बहुवचनप्रयोगात् उपासनतारतम्योपपत्तेश्च । ते तेन पुरुषेण गमिताः सन्तः 'तेषु ब्रह्मलोकेषु ' पराः 'प्रकृष्टाः सन्तः स्वयं 'परावतः 'प्रकृष्टाः समाः संवत्तराननेकान् 'वसन्ति '। ब्रह्मणोऽनेकान् कल्पान् वसन्तीति यावत् । तावत्तेषां ब्रह्मलोकं गतानां 'नास्ति ' 'पुनरावृत्तिः '। अस्मिन् संसारे न पुनरागमनम् ।

' इहेति ' अस्मच्छाखायां तेषां इहेत्याकृतिमात्रप्रहणमिति चेत् ; न, श्वीभूते पौर्णमासी इति यद्वत् ' इहेति' विशेषणानर्थक्यात् । यदि हि नावर्तंत एव इहप्रहणमनर्थकमेव भवेत् । श्वीभूते पौर्णमास्याः श्वीभूतत्वमनुक्तं न झायत इति विशेषणितुम् । न हि तत्र श्वआकृतिः शब्दो विचत इति श्वश्शब्दो निर्धक एव प्रयुज्यते । यत्र तु विशेषणशब्दे प्रयुक्ते अन्विष्यमाणे विशेषणभळं चेत्र गम्यते । तत्र युक्तोऽपार्थकत्वेनोत्स्रष्टुं विशेषणशब्दः । न तु सत्यां विशेषणभळावगतौ । तस्मादस्मात् कल्यात् अर्ध्वमावृत्तिर्गम्यते ॥ १८॥

( स्त्यु ) अथ से यज्ञेन दानेन तुपता लोक अपनित ते धूममि सम्भ-वन्ति भूमाद्यात्रिध्य रात्रेरपक्षीयमाणपञ्चमपक्षीयमाणपक्षाद्यान्वण्मासान्द्र-क्षिणाऽऽदित्यऽएति आसेभ्यः पितृलोकुम्पितृलोकुाचन्द्रन्ते चन्द्रम्प्राप्यात्र-म्भवन्ति ताँस्तुत्र देवा खुथा छोम्थ् राजान्माप्यायस्वापशीयस्वेत्येवुमे-नाँस्तुत्र भक्षयन्ति तेषां यदा तुत्पर्ध्वंदैत्युथेमुमेवाकाशमभिनिष्पयन्तऽ आकाशाद्वायुम्वायोर्व्विष्टम्बृष्टेः प्रथिवीन्ते प्रथिवीम्प्राप्यात्रं भवन्ति तुऽएवुमेवानुपुरिवर्तन्तुरथ बुरएते। पुन्थानी नु व्विदुस्ते कीद्याः पतुङ्गा यदिदुन्दन्दग्कम् ॥ १९॥

इति चतुर्दशे काण्डे सप्तमे प्रपाठके बहुदारण्यकोपनिषदि पश्चमे प्रपाठके द्वितीयं त्राह्मणम् ॥ १४ (७) ५ । २॥ (९) ६-१ ॥

अथ ये यज्ञेन दानेन तपता लोकं जयंति । ते धूममभितंभवंति । धूमाद्रात्रिम् । रात्रेरपक्षीय-माणपक्षम् । अपक्षीयमाणपक्षाद्यान्वणमासान्दक्षिणाऽऽदित्य एति । मासेभ्यः पित्रलोकम् । पित्र-लोकाइंद्रम् । ते चन्द्रं प्राप्यात्रं भवन्ति । तांस्तत्र देवा यथा सोमं राजानमाप्यायस्वापक्षीय-स्वेति एवमेनांस्तत्र भक्षयंति । तेषां यदा तत्पर्यवैति । अथेममेवाकाशमिनिष्पद्यंते । आकाशा-द्वायुम् । वायोर्नेष्टिम् । ते पृथिवीं प्राप्यानं भवंति । त एवमेवानुपरिवर्तते । अय य एती पंथानी न विदुः । ते कीटाः पतंगाः । यदिदं दंदशुकम् ॥ १९ ॥

<sup>&#</sup>x27; अथ ' पुनः ' ये ' नैवं विदुः उत्क्रांत्याद्यग्निहोत्रसम्बन्धपदार्थषट्कस्यैव वेदितारः केवलकर्मिणो यज्ञेनाग्निन होत्रादिना दानेन बहिर्वेदिमिक्षमाणेषु इञ्यसम्बन्धिमागलक्षणेन, तपसा बहिर्वेदोव दीक्षाव्यतिरिक्तेन ऋच्छ्चान म्द्रायणादिना लोकं जयन्ति । शाखांतरे " लोकान् जयन्ति "-( का. श. ) इति लोकानिति बहुवचनात् । तत्रापि फलतारतम्यमभिप्रेतम् । 'ते धूममभिसम्भवन्ति '! उत्तरमार्गे इव इहापि देवता एव । भूमादि-शब्दवाच्यां धूमदेवतां प्राप्तुवंतीत्यर्थः । आतिंवा। हेकत्वं च देवतानां तद्वदेव । 'धूमाद्राप्तिं ' रात्रिदेवतां ततः अपक्षीयमाणपक्षदेवताम् । ततः ' यान् षण्मासान् ' दक्षिणां दिशमादित्यः 'एति ' तान् मास-देवताविशेषान् प्राप्तवंति । 'मासेभ्यः पितृलोकम् । 'पितृलोकाचंद्रम् ' । 'ते चन्द्रं प्राप्यानं भवंति '। ' तांस्तत्र ' अन्नभूतान् ' यथा सोमः राजानम् ' इह यहे ऋत्विजः ' आप्यायस्वापक्षीयस्वेति ' न मन्त्रः कि तर्हि । आप्याय्याप्याप्य चमसस्यं भक्षणेनापक्षयं च विधाय पुनःपुनर्भक्षयन्तीति यावत् ।। एवं देवा अपि सोमलोके लब्धदेहान् कर्मण उपकरणभूतान् पुनःपुनिश्रामयन्तः कर्मानुरूपं फलं प्रय-च्छन्ति । तद्धि तेषामाप्यायनं सोमस्याप्यायनार्थं वा उपभुक्षते उपकरणभूतान् देवाः । 'तेषां ' कर्मिणाः 'यदा 'यस्मिन् काले 'तत्' यहदानादिलक्षणं सोमलोकप्रापंक कर्म 'पर्यवैति 'परिगच्छति परिश्ली यत इति यावत् । 'अय ' तदा 'इममेव ' प्रसिद्धं 'आकाशं ' 'अभिनिष्पवन्ते ' । यास्ताः अद्धाशब्दवाच्याः घुलोकामौ हुताश्चापः सोमाकारपरिणताः । याभिः सोमलोके काम्मिणामुपभोगाय देहे

सो ह वै ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ब्वेद । ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्यानाम्भवति प्राणो वै ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानाम्भवत्यपि च खेषाम्बुभूषति सुऽए ।म्वेद ॥ १ ॥

ज्येष्ठश्रेष्ठवाह्मणं वा प्राणविद्यावाह्मणम् ।

यो ह वे ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद । ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवति । प्राणो वे ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च । ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवति । अपि च येपां जुभूपति । य एवं वेद ॥ १ ॥

**आरब्धं** अब्मयं ताः कर्मक्षयात् हिमपिण्ड इव आतपसंसर्गात् । प्रविकीयन्ते । प्रतिकीनाः सूक्ष्मा आका-हाभूता इव भवंति । तदिद्रमिर्भायते । आकाशाद्वायुमिति । 'वायोईप्टिं ' प्रति सम्पयन्ते, पर्जन्याग्नौ सोमर् राजानं जुहतीति । ततो वृष्टिभूता इमां पृथिवीं पन्तति । 'ते पृथिवीं प्राप्य ' त्रीहियवायनं 'भवन्ति'। तत् गदितं '' तिसन्नेतिसन्तर्री देवा वृष्टि जुह्नति । तस्या आहुतरनं सम्भवति '' इति । ते पुनः पुरुषाग्नी हुयन्ते अनुभुजां रेतःसिचि । ततो रेतोभूता योषाऽग्नौ हूयन्ते । ततो जायन्ते । ते लोकं प्रत्युत्थायिनः । प्रत्युपतिष्ठंते अप्रिहोत्रादिकमनुतिष्टंति । ततो धूमादिना पुनः सोमलोकं पुनारेमं लोकमिति । 'ते एवमेव 'कामिणो 'अनु ' 'परिवर्तते ' घटीयत्रवत् चक्रीभूता बंभ्रमतीति यावत् । उत्तरमार्गाय सद्योमुक्तये वा यावत् ब्रह्म न विद्वारिति तु कामयमानः संसरित इति अभिहितम् । 'अथ ' पुनर्ये उत्तरं दक्षिणं च ' एतौ पंथानौ न विदः ' । उत्तरस्य दक्षिणस्य वा पयः प्रतिपत्तये ज्ञानं कर्म वा नानुतिष्ठन्तीत्येतत्ते किं भवन्तीत्याख्यायते । <sup>6</sup> ते कीटाः पतंगाः '। 'यदिदं 'यचेदं 'दंदशूकं 'दंशमशकभित्येतद्भवन्ति । एवं हि इयं संसारगतिः कष्टा । अस्यां निमप्रस्य पुनरुद्वार एव दुर्छमः । तथा च श्रुत्यन्तरं--" तानीमानि क्षुद्राण्यसकृदावतीनि भूतानि भवन्ति ते जायस्व म्रियस्व " इति । तस्माःकृत्स्नोःसाहेन यथाशक्ति स्वाभाविककर्मज्ञानपरित्यागेन दक्षिणोत्तर-मार्गाप्रतिबद्धप्राप्तिसाधनं कमे ज्ञानं चानुतिष्टेतेति बाबयार्थः । तथा चाबोचत् । " अतो वै खलु दुर्निःप्रतरं ) इति श्रुत्यन्तरात् मोक्षाय प्रयतेतेत्यर्थः । एवं प्रश्नाः सर्वे निर्णाताः । तस्माज्ञगुप्सेत " ( " असी वे लोकः " ( कं. १२ ) इत्यारम्य " पुरुषः सम्भवति " ( कं. १६ ) इति चतुर्थः प्रश्नः। " यतिथ्यामाहृत्यां " (कं. ३ ) इत्यादिः प्रायभ्येन । पत्रमस्तु द्वितीयत्वेन " देवयानस्य वा पयः प्रतिपदं पितृयाणस्य वा " ( कं. ३ ) इति दक्षिणोत्तरमार्गप्राप्तिकाधनकथनेन । तेनैव च प्रथमः । अग्नेरारम्य केचि-द्वि: प्रतिपद्यन्ते केचिद्धमं (कं. १८। १९) इति । विप्रतिपत्तिः पुनरावृत्तिश्चेति द्वितीयः प्रश्नः। विय-दादिकमेण इमं लोकमागच्छन्ति (कं. १४) इति । यथाऽसौ लोको न सम्पूर्यते (कं. १९) कीटपतंगादि-प्रतिपत्तेश्व केषांचित् (कं. १९) इति तृतीयोऽपि प्रश्नो निर्णातः ॥ १९॥

इति श्रीह्विकिश्वसभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरिवाजकाचार्थस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथवाहाणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे षष्ठेऽध्याये प्रथमं पञ्जाग्निविद्यावाहाणं वा श्वेतकेतुवाहाणं परिसमातम् ॥ १४॥ (९) ६ ॥

प्राणो गायत्रीस्युक्तं पूर्वम् । कस्मात्युनः कारणातः प्राणमानो गायन्याः न पुनर्वागादिभावः इति । यस्मातः

(294)

यो ह वै व्वितिष्ठाम्वेद । व्वितिष्ठः स्वानाम्भवति व्वाग्वै व्वितिष्ठा व्वितिष्ठः स्वानाम्भवति युऽ एवम्वेद ॥ २ ॥

यो ह वै प्रतिष्ठाम्वेद । प्रातितिष्ठति समे प्रतितिष्ठति दुग्गें चक्कुर्वें प्रतिष्ठा चक्कुषा हि समे च दुग्गें च प्रतितिष्ठति प्रतितिष्ठति समे प्रति-तिष्ठति दुग्गें युऽ एवम्वेद ॥ ३॥

यो ह वै विसष्टां वेद । विसष्टः स्वानां भवति । वाग्वै विसष्टा । विसष्टः स्वानां भवति । य एवं वेद ॥ २ ॥

यो ह वै प्रतिष्ठां वेद । प्रतितिष्ठति समे । प्रतितिष्ठति दुगें । चक्षुवै प्रतिष्ठा । चक्षुवा हि समे च दुगें च प्रतितिष्ठति । प्रतितिष्ठति समे । प्रतितिष्ठति दुगें । य एवं वेद ॥ ३ ॥

ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च प्राणो न नागादयो ज्येष्ठचश्रेष्ठचमाजः । कथं ज्येष्ठत्वं श्रेष्ठत्वं च प्राणस्य इत्येतिनिर्दिधारियवर्षा इदं प्रकस्यते । अथवा—उक्ययजुःसामक्षत्त्रादिमावैः प्राणस्यैनोपासनमुक्तं सत्स्वप्यन्येषु चक्षुरादिषु । तत्र हेतुमात्रमिहानन्तर्येण सम्बच्यते । न पुनः पूर्वशेषता । विवक्षितं तु खिळत्वादस्य काण्डस्य पूर्वत्र यत् अनिम्हितं विशिष्टफळं प्राणविषयमुपासनं तत् वक्तव्यमिति । 'यः 'कश्चित् । 'ह वै ' इत्यवधारणार्थौ । यं ज्येष्ठश्चेष्ठगुणं वश्च्यमाणं 'यो वेद '। असौ भवत्येव 'ज्येष्ठश्च श्लेष्ठश्च '। एवं फळेन प्रकोभितः सन् प्रश्नायान् मिमुखीभूतः । तस्मै चाह – 'प्राणो वै ज्येष्ठश्च श्लेष्ठश्च '। कथं पुनर्जायते प्राणो ज्येष्ठश्च श्लेष्ठश्चेति । यसमान्त्रिष्ठकाल्पस्यावशिष्टः । तथाऽपि नाप्राणं श्लेष्ठं विरोहतीति प्रथमो वृत्तिलामः प्राणस्य नयनादिभ्यः, अतः ज्येष्ठो वयसा प्राणः । निवेककालादारभ्य गर्मं पुष्यिति प्राणः । प्राणे हि ळब्धवृत्तौ पश्चाबक्षुरादीनां वृत्तिलामः । अतः प्राणस्य ज्येष्ठतं चक्षुरादिषु मवति ।

ननु—कश्चित् कुले उयेष्ठो गुणहीनत्वानु न श्रेष्ठः, मन्यमः किनिष्ठो वा गुणाइयत्वात् भवेत् श्रेष्ठः । न तये-त्याह—प्राणो वे उयेष्ठश्च श्रेष्ठश्च इति । कयं पुनः प्राणस्य श्रेष्ठ्यं जायते । तदिह सम्वादेन दर्शयिष्यामः । सर्वथाऽपि तु प्राणं उयेष्ठग्युणं 'यः 'वेदोपास्त । सः 'स्वानां ' ज्ञातीनां 'ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ' भवित '। 'अपि च ' 'येषां ' स्वज्ञातिन्यतिरिक्तानां मन्ये ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च भविष्यामीति ' सुभूषित ' भवितुमिच्छति । तेषामपि ज्येष्ठश्रेष्ठप्राणदर्शी ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च भविति । ननु—च योनिनिमित्तं ज्येष्ठस्वं तदिच्छातः कथं भवतीति। नेष दोषः । प्राणवत् वृत्तिलाभत्वस्यैव ज्येष्ठस्वस्य विविश्वतत्वात् ॥ १ ॥

'यो ह वै विसष्टां वेद विसष्टः स्वानां भवितं । तद्दर्शनानुरूपेण फलम् । येषां च ज्ञातिव्यतिरेकेण विसष्टो भवितुमिन्छिति तेषां च विसष्टा भविति। 'वार्ये विसष्टा । वासयित अतिश्येन वसित वा इति विसष्टा । वाग्मिनो हि धनवन्तो वसन्ति अतिश्येन । आच्छादनार्थस्य वसे रूपम् । वास्यन्ति च अभिभवन्ति हि वाचा वाग्मिनोऽन्यान् । तेन विसष्टगुणवत्परिज्ञानात् विसष्टगुणो भवतीति दर्शनानुरूपं फलम् ॥ २ ॥

'यो ह वै प्रतिष्ठां वेद ' अतिशयेन प्रतिष्ठानां प्रतिष्ठागुणवत् तत् चक्षुर्यो वेद । तस्यैतस्पर्कः

यो ह वै सम्प्रम्वेद । सुॐ हास्मै पद्यते यङ्कामङ्काम्यते श्रोत्रम्वै सःपच्छुते हीमे सुर्वे व्वेदाऽ अभिसम्पन्नाः सुॐ हास्मै पद्यते यङ्ःम-ङ्काम्यते युऽ एवम्वेद ॥ ४ ॥

यो ह बाड आयुतनम्बेद् । (दा) आयुतनभ्र स्वानाम्भवत्यायुतन-ञ्जनानाम्मनो बाड आयुतनमायुतनभ्र स्वानाम्भवत्यायतनञ्जनानां युड एवम्बेद् ॥ ५ ॥

स्रो ह वै प्यजातिम्बेद । प्यजायते प्यज्ञया पशुभी रेतो वे प्यजातिः प्यजायते प्यजया पशुभिर्म्युऽएवम्बेद ॥ ६ ॥

यो ह वै सम्पदं वेद । सं हास्मै पद्यते । यं कामं कामयते । श्रोत्रं वै सम्पत् । श्रोत्रे हीमे सर्वं वेदा अभिसम्पत्नाः । सं हास्मै पद्यते । यं कामं कामयते । य एवं वेद ॥ ४ ॥

यो ह वा आयतनं वेद । आयतनं हि स्वानां भवति । आयतनं जनानाम् । मनो वा आयत-नम् । आयतनं स्वानां भवति । आयतनं जनानाम् । य एवं वेद ॥ ५ ॥

यो ह वै प्रजाति वेद । प्रजायते प्रजया पशुभिः । रेतो वै प्रजातिः । प्रजायते प्रजया पशुभिः । य एवं वेद ॥ ६॥

<sup>&#</sup>x27;प्रतितिष्ठति समें 'देशे काले च । तथा 'दुर्गे' विषमे च दुर्गमने च देशे दुर्भिक्षादी वा काले विषमे । यथेवं कथ्यतां का असी प्रतिष्ठा ? 'चर्र्युवें प्रतिष्ठा '। कथं चर्रुवः प्रतिष्ठात्वं, इति ब्रजीति—'चर्रुवा' समे च दुर्गे च 'दृष्वा 'प्रतितिष्ठति'। अतः अनुरूपं फलं 'प्रतितिष्ठति समे '। 'प्रतितिष्ठति दुर्गे '। 'य एवं वेंद '॥ ३॥

<sup>&#</sup>x27;यो ह षै संपदं वेद ' संपद्गुणयुक्तं 'यो वेद '। तस्यैतत्फलं 'अस्मै ' विदुषे 'संपद्यते ह '। 'यं कामं कामयते 'स कामः । किं पुनः संपद्गुणकं ? 'श्रोत्रं वै संपत् '। कयं पुनः श्रोत्रस्य संपद्गुणतं इत्यमिधीयते— 'श्रोत्रे 'सित 'हि 'यस्मादिमे 'सर्वे वेदा अभिसम्पनाः '। श्रोत्रेन्द्रियवतः अध्येयत्वात् वेदविहितकर्मायत्ताश्च कामाः । तस्मात् 'श्रोत्रं वै संपत् '। अतो विज्ञानानुरूपं कलं 'संहास्मै पद्यते '। सः 'यं कामं कामयते '। 'य एवं वेद '॥ ४ ॥

<sup>&#</sup>x27;यो ह वा आयतनं वेद '! आयतनमाश्रयः । तद्यो वेद 'आयतनम् स्वानां भवत्यायतनं जनानां ' अन्येषामपि । र्कि पुनस्तदायतनिमत्यभिर्धायते । 'मनो वा ' आयतनमाश्रय इंद्रियाणां विषयाणां च । मनआश्रिता हि विषया आत्मनो भोग्यत्वं प्रतिपद्यन्ते । मनःसंकल्पवशानि चेंद्रियाणि प्रवर्तते । अतः 'मनः ' आयतनभिन्द्रियाणाम् । अतो दर्शनानुरूप्येण फल्रम् । 'आयतनं स्वानां भवति ' 'आयतनं जनानां ' य एवं वेद '॥ ५॥

<sup>&#</sup>x27;यो ह वै प्रजाति वेद '। 'प्रजायते प्रजया 'पश्चिमश्च संपन्नः। 'रेतो वै प्रजातिः '। रेतसा प्रजन-नेन्द्रियमुपंरुक्ष्यते । तद्विज्ञानानुरूपं फलम्। 'प्रजायते प्रजया पश्चिमर्थ एवं वेद ॥ ६॥

ते हेमे प्राणाः । ( ऽ ) अह्थेंश्चेयसे विवत्रमाना ग्रह्म जग्मः ॐ छो नो व्वसिष्ठऽ इति तुद्धोवाच सुस्मिन्वऽ दुन्कान्त ऽइद्थ्ँ सुरीरम्प्रापीयो सन्यते सु वो व्वसिष्ठऽ इति ॥ ७॥

व्वाग्घोचकाम । मा सम्वत्सरम्योज्यागृत्योवाच कथुमराकत मुहते जीवितुमिति ते होचुर्ग्यथा कडाऽअवडन्तो व्वाचा प्राणन्तः प्राणेन पुरुयन्तश्चक्षुपा शृण्वन्तः थ्रोत्रेण व्विद्वाणुँतो मनता प्रजायमाना रेतसेव-मजीविष्मेति प्यविवेश ह व्वाक् ॥ ८॥

( क्नु ) चुक्षु हों चकाम । तुत्सम्वत्सरम्य्रोप्यागृत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्स्यथाऽन्धाऽअपश्यन्तश्रुक्षपा प्राणुन्तः

ते हेमे प्राणा अहंश्रेयसे विवदमाना ब्रह्म जग्मुः । को नो विसिष्ठ इति । तद्धोवाच । यस्मिन् व उत्क्रांते इदं शुरीरं पार्थीयो मन्यते । स वो वसिष्ठ इति ॥ ७ ॥

वाग् होचकाम । सा संवत्सरं प्रोष्यागत्योवाच । कथमशकत मट्टते जीवितुमिति । ते होचुः । यथा कडा अवद्नतो वाचा । प्राणंतः प्राणेत । पर्यन्तश्चक्षुषा । शृण्वंतः श्रोत्रेण । विद्वांसो • मनसा । प्रजायमाना रेतसा । एवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह वाङ् ॥ ८ ॥

चक्षुहों चक्राम । तत्संवत्सरं प्रोष्यागत्योवाच । कथमराकृत महते जीवितुमिति । ते होचुः ।

'ते ह इमे प्राणाः 'वागादयः ' अहंश्रेयसे ' अहं श्रेयान् इत्येतस्मै प्रयोजनाय 'विवदमानाः ' विरुद्धं वदमानाः ' ब्रह्म जग्मुः ' ब्रह्म गतवन्तः ब्रह्मशब्दवाच्यं प्रजापितं गत्वा च तत् ब्रह्म ऊनुरुक्तवन्तः । 'कः ' नोऽस्माकं मध्ये 'वितष्टः ' को नोऽस्माकं मध्ये वसित च वासयित च । 'तत् ' ब्रह्म तैः पृष्टं सत् ' ह उवाच ' उक्तवत् । 'यस्मिन् वः ' युष्माकं मध्ये ' उत्क्रांते ' निर्गते देहात् ' इदं शरीरं ' पूर्वस्मात् अतिशयेन 'पापीयः ' पापतरं ' मन्यते ' लोकः । शरीरं हि नाम अनेकाशुचिसंवातत्वात् जीवतोऽपि पापमेव । ततोऽपि कष्टतरं यस्मिनुत्क्रांते मविति । वैराग्यार्थमिद्मुच्यते पापीय इति । ' स वः ' युष्माकं मध्ये ' वसिष्टः ' भविष्यति । जानन्तिप वसिष्टं प्रजापतिनोवाच अयं वसिष्टः इतीतरेषामिष्रयपरिहाराय । ते एवमुक्ता ब्रह्मणा प्राणादय आत्मनो वीर्यपरीक्षणाय क्रमण उच्चक्रमुः ॥ ७ ॥

तत्र 'वागेव 'प्रथमं 'ह ' अस्माच्छरीरात् उचकामोत्कांतवती । 'सा 'चोत्कस्य 'संवत्सरं ' 'प्रोष्य ' प्रोपिता भूत्वा पुनरागत्योवाच । 'कथमशकत ' शक्तुवन्तो यूयं 'महते 'मां विना 'जीवितुमिति '। एव-मुक्ताः ' ऊचुः '। 'यथा लोके 'कडाः 'मूकाः 'अवदंतो वाचा, ' 'प्राणंतः 'प्राणनन्यापारं कुर्वतः प्राणेन, 'पश्यंतः ' दर्शनन्यापारं 'चक्षुषा 'कुर्वतः, 'श्रृण्वन्तः 'श्रवणन्यापारं कुर्वन्तः 'श्रोत्रेण, ' 'विद्वांसः' 'मनसा ' कार्योकार्यादिविषयं, 'प्रजायमाना रेतसा 'पुत्रानुत्पाद्यंतः 'एवमजीविष्म 'वयम् । इत्येवं प्राणे-दंत्तोत्तरा वाक् आत्मनो न वसिष्ठत्वं बुद्ध्वा 'प्रविवेश '॥ ८॥

तथा-चक्षुहोंचका पेत्यादि पूर्ववत् । ' श्रोतं मनः प्राजातिः ' इस्रेतत्पर्यायत्रयं व्याख्येयम् ॥ ९-१२ ॥

अत्र " तद्धोचुः " इत्यधिकं काण्वाः पठिन्त ।

प्राणेन व्वदन्तो व्वाचा शृण्वन्तः श्रोत्रेण व्विद्वाधिसो मनसा प्रजाय-माना रेतसैवमनीविष्मेति प्रविवेश ह चुक्षः ॥ ९ ॥

श्चोत्र हो बकाम । तुत्सम्बत्सरम्योष्यागृत्योवाच कथुम शकत महते जीवितामिति ते हो चुर्म्यथा बाधिराऽअश्वण्वन्तः श्चोत्रेण प्राण्ननः प्राणेन च्वरन्तो व्याचा पुरुयन्तश्चश्चषा व्विद्वाण्डमा मनमा प्रजायमाना रेतसै-वुमजीविष्मेति प्यविवेश ह श्चोत्रम् ॥ १०॥

(म्म) मनो होचकाम । तुत्तम्बरम्योष्याग्रत्योवाच कथ्मशकत सहते जीवितामित ते होच्चर्यथा मुग्धाऽअविद्वाधितो सनता प्राण्नतः प्राणेन व्यदन्तो व्वाचा पुर्यन्तश्रक्षुषा शृण्वन्तः श्रोत्रेण प्रजायमाना रेतसैव-मजीविष्मेति प्रविवेश हु मनः ॥ १३॥

(नो) रेतो हो चकाम । तुत्सम्बत्सरम्योष्यागृत्योवाच कथमशकत महते जीवित्रमिति ते हो चुर्ज्यथा क्वीबाऽअप्प्रजायमाना रेतसा प्राणन्तः प्राणेन व्वदन्तो व्याचा पुर्यन्तश्रक्षुषा शृष्वन्तः श्रोत्रेण व्विद्यार्थसो मुनसैव-मजीविष्मेति प्यविवेश ह रेतः ॥ १२ ॥

( तोऽथ ) अथ इ प्पाणुऽचन्किमिष्युन् । (न्य ) युथा महासुह्युः

यथाऽन्था अपरयंतश्रक्षुपाः प्राणंतः प्राणेन । वदन्तो वाचा । श्रुण्वन्तः श्रोत्रेण । विद्वांसो मनसा । प्रजायमाना रेतसा । एवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह चक्षुः ॥ ९ ॥

श्रीत्रं होश्वकाम । तत्संवत्सरं प्रोष्यागत्योवाच । कथमशकत महते जीवितुमिति । ते होचुः । यथा बिधरा अशृष्वंतः श्रोत्रेण। प्राणंतः प्राणेन । वदन्तो वाचा । पश्यंतश्चञ्जवा । विद्वांसो मनसा । प्रजायमाना रेतसा । प्रमजीविष्मेति । प्रविवेश ह श्रोत्रम् ॥ १० ॥

मनो होच्चकाम । तत्संवत्सरं प्रोष्यागत्योवाच । कथमशकत महते जीवितुमिति । ते होचुः । यथा सुग्धा अविद्वांसो मनसा । प्राणंतः प्राणेन । वदंतो वाचा । पश्यंतश्चक्षुपा । श्रुण्वंतः श्रोत्रेण । प्रजायमाना रेतसा । एवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह मनः ॥ ११ ॥

रेतो होच्चक्राम । तत्संवत्सरं प्रोष्यागत्योवाच । कथमशकत महते जीवितुमिति । ते होचुः । यथा क्षीवा अप्रजायमाना रेतसा । प्राणंतः प्राणेन । वदंतो वाचा । पश्यंतश्चक्षुषा । शृण्वंतः श्रोष्ठेण । विद्यांसो मनसा । एवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह रेतः ॥ १२ ॥

अय ह प्राण उत्क्रामिष्यन्, यथा महासुहयः सैन्धवः पद्वीशशंकुन् संवृहेत्, एवं हैवेमान

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> अय ह प्राण उत्क्रिमिष्यन् ' उत्क्रमणं करिष्यन्—तदानीमेव स्वस्वस्थानात्प्रचिलताः वागादयः किमिवेस्-३३४४

सैन्धवुः पद्बीशशक्कून्त्सम्बृहेदेवु भुँ हैनेमान्प्राणान्त्तुम्बवर्ह ते होचुम्म्रा भगनऽ उत्कमीर्न है श्र्यामस्त् इहते जीवित मिति तस्य है मे बिङ्क रतेति तथेति ॥ १३ ॥

सु। इ व्वागुवाच । यहाऽअहम्बुसिष्टाऽस्मि त्वन्तद्वसिष्ठोऽसीति चुक्ष-र्व्यद्वाऽअहुम्प्रतिष्ठाऽस्मि त्वन्तुत्प्रतिष्ठोऽसीति श्रोत्रं यद्वाऽअहुणु सम्य-द्धिम त्वन्त्त्सम्यदसीति मुनो यद्द्याऽअह्मायतनम्हिम त्वन्तुदायतनम-सीति रेतो यहाऽअहम्प्रनातिरहिम त्वन्तत्प्रनातिरसीति तुस्यो मे किमुन्नं किम्बासऽ इति युदिदं किञ्चाश्वभयऽआक्रिमिभयऽआकीटपतङ्ग्रेभयस्तने ऽब्रमापो व्वासऽइति न ह वाऽअस्यानव्रअग्धम्भवति नानव्रम्प्रतिगृहीतं यऽएव्मेत्दनस्यात्रम्वेद ॥ १४ ॥

प्राणान संववर्ष । ते होचुः । मा भगव उत्क्रमीः । न वै शक्ष्यामः त्वहते जीवितुमिति । तस्य वै मे बर्लि कहतेति तथेति ॥ १३ ॥

सा ह वागुवाच । यद्वा अहं विसिष्ठाऽस्मि त्वं तद्वसिष्ठोऽसीति । चक्षु:-यद्वा अहं प्रतिष्ठाऽस्मि त्वं तत्प्रतिष्ठोऽसीति । श्रोत्रम् यद्वा अहं संपद्दिम त्वं तत्संपद्तीति । मनः-यद्वा अहमायतनमस्मि त्वं तदायतनमसीति । रेतः यद्वा अहं प्रजातिराहिम त्वं तत्प्रजातिरसीति । तस्य उ मे किमन्नं किं वास इति । यदिदं किञ्च । आश्वभ्यः । आक्रिमिभ्यः । आकीटपतंगेभ्यः। तत्तेऽन्नम् । आपी वासः इति । न ह वा अस्यानन्नं जग्धं भवति । नानन्नं प्रतिगृहीतम् । य एवमेतदनस्यान्नं वेद् ॥ १४ ॥

प्रथमं बलिदानाय प्रवृत्ता ' वाक् सा ह ' किस् ' उवाच ' उक्तवती । ' यद्वै अहं वसिष्ठा अस्मि ' यन्सर वसिष्ठतं 'तत् त्वं वै 'तत्तेन वसिष्ठगुणेन 'त्वं तद्वसिष्ठोऽसीति '। यदा 'वहं प्रतिष्ठा अस्मि ' 'त्वं तत्प्र-

ब्रुवत । 'यथा ' लोके महांश्वासी सुहयश्व ' महासुहयः '। महान् परिमाणतः सुहयः शोमनो हयो लक्षणो-पेतः । सिंधुदेशे भवः ' सैन्धवः ' अभिजनतः । ' पड्बीशशंकून् ' पादवंधनान् शंकून् पड्वीशाश्च ते शंक-वश्च तान् ' संबहेत् ' उद्यच्छेत् युगपदुरखनेत् अश्वारोहे आरूढे परीक्षणाय । ' एवं ह ' एव ' इमान् ' बागादीन् ' प्राणान् ' ' संववर्ह ' उद्यतवान् स्वस्थानात् अंशितवान् । ' ते ' वागादयः ' ऊचुः '। हे ' भगवः ' ! भगवन् ! ' मा उत्कामीः ' यस्मात् ' न वै शक्ष्यामः ' 'त्वदते ' त्वां विना ' जीवीतुं ' । यद्येवं मम श्रेष्ठता विज्ञाता भवद्भिः अहमत्र श्रेष्ठ इति । 'तस्य वै मे 'मम 'वर्लि कुरुत 'करं कुरुत करं प्रयच्छतेति । अयं च प्राणसंवादः कलितो विदुषः श्रेष्टपरीक्षणप्रकारोप्देशः । अनेन हि प्रकारेण विद्वान् को नु खलु अत्र श्रेष्ठ इति परीक्षणं करोति । स एष परीक्षणप्रकारः संवादभूतः कथ्यते । न हि अन्यथा संहत्यकारिणां सतां एषां अंजसैव संवत्सरमात्रमेव एकैकस्य निर्गमनादि उपपद्यते । तस्मात् विद्वानेवानेन प्रकारेण विचारयति वागा॰ दीनां प्रधानं बुभुत्सुः उपासनाय ॥ १३॥

# तृद्धिद्वार्थमः श्रोत्रियाः । (ऽ) अजिष्यन्तऽआचामन्त्यजित्वाऽऽचा-

तद्विद्वांसः श्रोत्रिया अशिष्यन्त आचामन्ति । अशित्वा आचामन्ति । एतमेव तदनमनश्चं कुर्वन्तो मन्यन्ते । तस्मादेविवदिशिष्यनाचामेत् । अशित्वा आचामेत् । एतमेव तद्नमनग्नं कुरुते ॥ १५ ॥

तिष्टोऽसि '। या मम प्रतिष्टा सा त्वमसीति ' चक्षुः '। समानमन्यत् । संपदायतनप्रजातित्वगुणान् क्रमेण समर्पितवंतः । यद्येवं साधु वर्किं दत्तवन्तः, वृत ' तस्य मे ' एवंगुणविशिष्टस्य ' किमन्नं किं वास इति ' आहुरितरे । यदिदं ' लोके ' किंच ' किंचिदल्पमपि ' आश्वभ्यः आकिसिभ्यः ' श्वात्रेण सह किम्यन्तं कीट-पतंगान्तं च तेन सह सर्वमेव यत् प्राणिभिरद्यमानं अत्रं तत्सर्वं तदात्रम् । सर्वं प्राणस्यात्रमिति दृष्टिरत्र दिधीयते । केचित् सर्वभक्षणे दोषामावं वदंति प्राणान्नविदः । तदसंगतम् । शास्त्रांतरेण प्रतिषिद्धत्वात् । तेनास्य विकल्प इति चेन. अविधायकत्वात् । ' न ह वा अस्याननं जग्धं भवति ' इति " सर्वं प्राणस्यैतत् " इत्येतस्य विज्ञानस्य विहितस्य स्तुत्यर्थमेतत् । तेनैकवाक्यतापत्तेः । न तु शास्त्रांतरविहितस्य वाधने सामर्थ्यं अन्यपरवादस्य । प्राण-मात्रस्य सर्वमित्येतदर्शनार्थं दर्शनमिह विधित्सितम् । न तु सर्वं मक्षयेदिति । यत्तु सर्वमक्षणे दोषामावज्ञानं तिन-ध्येव प्रमाणाभावात् । विदुषः प्राणत्वात्सर्वान्नोपपत्तेः सामध्यीददोष इति चेन्न शेषान्नत्वानुपपत्तेः । सत्यं, यद्यपि विद्वान् प्राणो येन कार्यकारणसंघातेन सहितस्य विद्वता तेन कार्यकारणसंघातेन किमिकीटदेवाद्यशेषान्न-मक्षणं नोपपद्यते । तेन तत्र अशेषात्रमक्षणे दोषामावज्ञापनमपार्थकम्, अप्राप्तत्वात् अशेषात्रमक्षणदोषस्य ।

ननु-प्राणः सन् मक्षयत्येव क्रिमिकीटाचनमपि । बाढं । किं तु, न तद्विषयः प्रतिषेधोऽस्ति । तस्मादेव रक्तं र्किञुकं तत्र दोषामानः (१)। अतः तद्रूपेण दोषामानज्ञानमनर्थकम्, अप्राप्तत्वात् अशेषानमञ्जणदोषस्य। किं तु-येन कार्यकारणसंघातसंसर्गेण निषेधः क्रियते तत्सम्बन्धेन तु इह नैव प्रतिप्रसवोऽस्ति । तस्मात्प्रतिषेधातिक्रमे दोष एव भवेत् । अन्यविषयत्वात् ' न ह वा ' इत्यादेः । न च-त्राक्षणादिदेहस्य सर्वानत्वदर्शनमिह विधी-यते । किं तु, प्रांणमात्रस्येव । यथा च सामान्येन समग्रानस्य प्राणस्य किञ्चिद्नाजातं कस्यचित् जीवनहेतुः । यथा विषं विषजस्य क्रिमेः तदेवान्यस्य प्राणान्नमपि सदृष्टमेव दोषमुत्पादयति मरणादिलक्षणम् । तथा सर्वान-स्यापि प्राणस्य प्रतिषिद्धान्नमक्षणे ब्राह्मणत्वादिशरीरसम्बन्धात् दोष एव भवेत् । तस्मानमुषा ज्ञानमेव अभक्ष्य-मक्षणे दोषामावज्ञानम् । ' आपो वास इति ' आपो मक्ष्यमाणा वासःस्थानीयास्तव । अत्र च प्राणस्यापो वासः इरयेतद्दीनं तु वासःकार्ये आपो विनियोक्तं शक्याः । तस्माद्यथा प्राप्ते भक्षणे दर्शनमात्रं कर्तव्यम् । ' न ह वै ' अस्य सर्वे प्राणस्यानं इत्येवंविदः अनन्नमनदनीयं 'जग्धं ' मुक्तं ' भवति ' । यद्यव्यनेन अनदनीयं भुक्तं अदनीयमेव भुक्तं मवेत्। न तु तत्कृतदोषेण लिप्यते इत्येतद्विद्यास्तुतिः इत्यवादि। तथा 'नाननं प्रति-गृहीतम् ' यद्यपि अप्रतिग्राह्यं हस्त्यादि प्रतिगृहीतं भवेत् । तदप्यन्नमेव प्रतिग्राह्यं प्रतिगृहीतं भवेत् । तत्रापि अप्रतिप्राह्मप्रतिप्रहृदोषेण न लिप्यते इति स्तुत्यर्थमेव । 'य एवमेतदनस्य ' प्राणस्यान्नं ' वेद '। फलं तु प्राणात्ममाव एव । न तु एतत्फलाभिप्रायेण । किं ताहिँ स्तुत्यभिप्रायेणेति । नतु-एतदेव फलं कस्मान भवति । न प्राणात्मदर्शिनः प्राणात्मभाव एव फलम् । तत्र च प्राणात्मभूतस्य सर्वात्मनाऽनदनीयमपि अद्यमेव । तथा-Sप्रतिप्राह्ममि प्रतिप्राह्ममेवेति यथाप्राप्तमेवोपादाय विद्या स्त्यते । अतो नैव फलविधिसरूपता वाक्यस्य॥१४॥

यस्मादापो नासः प्राणस्य तस्मात् ' निद्रांसः ' नाहाणाः ' श्लोत्रियाः ' अधीतचेदाः ' अशिष्यन्तः '

मन्त्येतमेव तुद्नमुनमं कुर्व्यन्तो मन्यन्ते तुस्मादेवस्थिद्शाचामे द्शित्याऽऽचामदेतमेव तुद्नमुनमङ्करते॥ १५॥

इति चतुर्दशे काण्डे सप्तमप्रपाठके बृहदारण्यकोपानिषदि पश्चम-प्रपाठके तृतीयं ब्राह्मणम् ॥ १४ (७)५।३॥ (९) ६-२॥

स युः कामयेत महत्प्राप्रयामिति । (त्यु ) उद्गयनुऽआपूर्स्वमाणपश्चे पुण्याहे द्वादशाहमुपसद्वती भूत्वौदुम्बरे कथ्ँ से चमसे वा सन्वौषधम्फला-नीति सम्भृत्य परिसमुह्य परिल्डिख्यामिमुपसमाधायावृताऽऽज्युथुँ सथ्ँ-रुकुत्य पुर्येसा नक्षत्रेण मुन्यएँ सन्नीय सहीति ॥ १ ॥

# श्रीमन्थकर्मबाह्मणम् ।

स यः कामयेत । महत्प्राप्नुयामिति । उदगयन आपूर्यमाणपक्षे पुण्याहे द्वादशाहमुपसद्वती भूत्वा, औद्धरवरे कंसे चमसे वा सर्वेषिषं फलानीति संभृत्य, परिसमुद्धा, परिलिख्य, अग्निमुपसमा-धाय, आवृताऽऽज्यं संस्कृत्य, पुंसा नक्षत्रेण मंथं सन्नीय जहोति ॥ १ ॥

भोक्ष्यमाणाः आचात्रन्त्यपः । ' अशित्वाऽऽचामन्ति ' भुक्तवा चोत्तरकालमपो भक्षयन्ति । तत्र तेषामाचामतां कोऽभिप्राय इति वृते । ' एतमेव ' ' अनं ' प्राणं ' अनम्रं कुर्वन्तो मन्यन्ते' । अस्ति चैतत् । यो यस्मै वासो ददाति तमनमं करोमीति हि मन्यते । प्राणस्य च आपो वास इत्यमिहितम् । यदपः पित्रामि तत्प्राणस्य वासो ददामीति विज्ञानं कर्तेन्यं इत्येवमर्थमेतत् । ननु-भोद्यमाणो मुक्तवांश्च प्रयतो भविष्यामि इत्याचामित । तत्र च प्राणस्यानग्रताकरणार्थत्वे न द्विःकार्यताऽऽचमनस्य भवेत् । तत्र च कार्यद्वयं आचमनस्येकस्य युक्तम् । यदि प्रायत्यार्थं नानम्रतार्थम् । अथानम्रतार्थं न प्रायत्यर्थम् । यस्मादेवं तस्मात् द्वितीयं आचमनान्तरं प्राण-स्यानम्रताकरणाय भवतु । न, क्रियाद्वित्वोपपत्तेः । द्वे होते क्रिये मोध्यमाणस्य भुक्तवतश्च यदाचमनं स्मृतिविहितं तत्प्रायत्यार्थं भवति कियामात्रमेव । न तु तु रायत्यदर्शनादि अपेक्षते । तत्राचमनांगभूतासु अप्सु वासोज्ञानं प्राणस्य इतिकतर्न्यतया चोद्यते । ननु-तिस्मन् क्रियमागे आचमनस्य प्रायत्यार्थता बाध्येत क्रियान्तरत्वात आचमनस्य । तस्मात् भोक्ष्यमाणस्य भुक्तवतश्च यदाचमनं तचापो वासः प्राणस्येति दर्शनमात्रं विधीयते. अप्राप्तत्वादन्यतः ॥ १५ ॥

इति श्रीह्वीकेशत्रह्मगावत्युज्यपाद्शिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीवासु-देवनसमगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथनासणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोपनिषद्बृहदा-रण्यकटीकायां वासदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिरुकाण्डे षष्ठेऽव्याये द्वितीयं ज्येष्ठश्रेष्ठ-बाह्मणं वा प्राणविद्याबाह्मणं परिसमासम् ॥ १४ (९) ६ । २ ॥

ज्ञानकरंणोर्गतिरुक्ता । तत्र ज्ञानं स्वतंत्रम् । कर्म तु दैवमानुषिवत्तद्वयायत्तम् । तेन कर्मार्थं वित्तमुमार्जनीयम् । त्व अप्रस्यवायकारिणोपायेनेति । तदर्थ श्रीमन्याख्यं कर्म आरम्यते महत्त्वप्राप्तये । महत्त्वे च सति अर्थ-

यावन्तो देवाः। (स्तवः) त्वाये जातवेदस्तिय्र्यञ्चो घ्रन्ति पुरुषस्य कुामान् । तुभ्योऽहुम्भागधेयञ्चहोमि ते मा तृप्ताः कृमिस्तर्पयन्तु स्वाहा ॥ २ ॥

या तिरुश्री निपुद्यसेऽहुम्बिधरणीऽहति । तान्त्वा घृतुरूय धारया युने

- (१) " यावन्तो देवास्त्विय जातवेदस्तिर्यंचो घ्रन्ति पुरुषस्य कामान् । तेभ्यो-ऽहं भागधेयं जुहोमि ते मा तृताः कामैस्तर्पयन्त स्वाहा ॥ २ ॥
  - (२) या तिरश्ची निपसद्येऽहं विधरणीऽ इति। तां त्वा वृतस्य धार्या यजे

सिद्धं वित्तम् । तदेतदभिधीयते—स यः कामयेतेति । 'सः ' वित्तार्थी कर्मण्यधिकृतः 'यः 'काम येत ' । किं १ ' महत् ' महत्वं ' प्राप्तुयां ' महान् स्यामिति इति यावत् । तत्र श्रीमन्थकर्मणो विधि-त्सितस्य काल उच्यते । ' उदगयने ' आदित्यस्य । तत्र सर्वत्र प्राप्ती ' आपूर्यमाणपक्षे ' शुरूपक्षे । तत्रापि सर्वत्र प्राप्ती 'पुण्याहे ' अनुकूलेऽह्वि आत्मनः कर्मसिद्धिकरे इति । एतत् 'द्वादशाहं' यस्मिन् पुण्येऽहिन अनुकूलेऽह्नि कर्म चिकी श्रीत । ततः प्राक् पुण्याहमेवारन्य 'द्वादशाहमुपसद्वर्ता ' उपसद् । वतमुपसद्वर्तम् । उपसदः प्रसिद्धा ज्योतिष्टोमे । तत्र च स्तनोपचयापचयद्वारेण पयोगक्षणं तद्त्रतम् । अत्र च तत्कर्मानुप-संहारात केवलं इतिकर्तन्यतारान्यं पयोमक्षणमात्रं गृह्यते । ननुपसद एव न्नतिमति यदा विम्रहः, तदा सर्व-मितिकर्तव्यतारूपं प्राद्यं भवति । तत्करमान्नोपादीयते इति । कथ्यते, स्मार्तत्वात् कर्मणः । स्मार्तं हीदं श्रीमन्थ-कर्म । ननु श्रुतिविहितं सत् कयं स्मार्तं मवितुमहित । स्मृत्यनुवादिनी हि श्रुतिरियम् । श्रौतत्वे हि प्रकृति-विकारमावः । ततश्च प्राकृतधर्मप्राहित्वं विकारकर्मणः । न त्विह श्रीतत्वम् । अत एव च आवसध्याग्नौ एतत्कर्म विधीयते । सर्वा चावृत् स्मातैवेति । ' उपसद्वती भूत्वा ' पयोव्रती सन्नित्यर्थः । ' औदुंबरे ' उदंबरवृक्षमये ' कंसे चमसे ' वा तस्यैव विशेषणम् । कंसाकारे चमसाकारे वा औदंबर एव । आकारे विकल्पः । नीदुंबरत्वे । ' सर्वीषधं ' सर्वासामोपधीनां समूहम् । यथासंभवं यथाराक्ति च सर्वा ओषधीः समाहृत्य । तत्र श्रास्याणां त दश नियमेन प्राह्याः । त्रीहियवाद्या वक्ष्यमाणाः । अधिकप्रहणे त न दोषो ग्राम्याणाम् । <sup>4</sup> फलानीति <sup>2</sup> । फलानि च यथासंभवं यथासक्ति च । इतिसन्दः समस्तसंभारोपचयप्रदर्शनार्थः । अन्यदिष बस्संभरणीयं तत्सकलं संभृत्येत्यर्थः । क्रमस्तत्र गृह्योक्तो द्रष्ट्रव्यः । परिसमूहनपरिलेखने भूमिसंस्कारः 'अग्नि सुपसमाधाय ' इति वचनात् आवसभ्येऽप्राविति गम्यते । एकवचनात् उपसमाधानश्रवणाच विद्यमानस्यैवोप-समाधानम् । परिस्तीये दर्भान् ' आवृता ' स्मातित्वात्कर्मणः स्थालीपाकावृता गृह्यते । तया ' आज्यं संस्कृत्य '। ' पुंसा नक्षत्रेण ' पुंनामसंयुक्तेन ' मन्यं ' सर्वीषयफलपिष्टम् । तत्रीदुंबरे कंसे वा चमसे वा । ' द्रप्ता मधुना घृतेनोपसिच्य '। एकपा उपमंथन्या उपसंमध्य ' सन्नीय ' अग्नेः खस्य च मध्ये संस्थाप्य धौदुम्बरेण खुवेण च उपस्थाने ' आज्यस्य ' जुहोति ' एतेर्मेत्रैः ॥ १ ॥

" यावन्तो देवां: " इत्यादी: ॥ २ ॥

<sup>&#</sup>x27;' ज्येष्टाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहा '' इत्यारम्य द्वे हे साहुती हुत्वा ' मन्ये संसवमवनयति ' सुचाऽवलेपमाज्यं F28\$

सुधुँराधनीमहुधँ स्वाहा ॥ प्रजापते न त्वदेतान्यन्यऽडाति तृतीया-सुहोति ॥ ३ ॥

ज्येष्ठाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहेति। (त्य) अग्रो हुत्वा मुन्थे सध्यवन् मवनयति प्राणाय स्वाहा व्वतिष्ठाये स्वाहेत्यग्रो हुत्वा मुन्थे सध्यवमुवन् नयति व्वाचे स्वाहा प्रतिष्ठाये स्वाहेत्यग्रो हुत्वा मुन्थे सध्यवमुवन्यति अोत्राय स्वाहाऽऽयतनाय स्वाहेत्यग्रो हुत्वा मुन्थे सध्यवमुवनयति भनसे स्वाहा प्रजात्ये स्वाहेत्यग्रो हुत्वा मुन्थे सध्यवमुवनयति मुनसे स्वाहा प्रजात्ये स्वाहेत्यग्रो हुत्वा मुन्थे सध्यवमुवनयति उत्तसे स्वाहेत्यग्रो हुत्वा मुन्थे सध्यवमुवनयति । ४॥

भूताय स्वाहेति। (त्य) अश्री हुत्वा मुन्थे सप्रम्वमुवनयित भविष्यते स्वाहेत्यश्री हुत्वा मुन्थे सप्रम्वमुवनयित विद्याय स्वाहेत्यश्री हुत्वा मुन्थे सप्रम्वमुवनयित स्वाहेत्यश्री हुत्वा मुन्थे सप्रम्वमुवनयित स्वाहेत्यश्री हुत्वा मुन्थे सप्रम्वमुवनयित । ५॥

प्रथिव्ये स्वाहेति। (त्य) अश्रो हुत्वा मुन्थे स्थ्रम्बनम्बनयत्यन्तुरि-क्षाय स्वाहेत्यश्रो हुत्वा मुन्थे स्थ्रम्बनम्बनयति दिवे स्वाहेत्यश्रो हुत्वा

संराधनीमहं स्वाहा ॥ (३) प्रजापते न त्वदेतान्यन्यः "(बा. सं. २३। ६५) इति द्वतीयां जुहोति ॥ ३॥

१ ज्येष्ठाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्वत्मवनयित । २ प्राणाय स्वाहा विसष्ठाये स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्वत्मवनयित । ३ वाचे स्वाहा प्रतिष्ठाये स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्वत्ववनयित । ४ चक्षुवे स्वाहा संपदे स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्वत्वनयित । ५ श्रोत्राय स्वाहा आय-तनाय स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्वत्वमवनयित । ६ मनसे स्वाहा प्रजात्ये स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्वत्वमवनयित । ४ ॥

भूताय स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्नवमवनयति । ९ भविष्यते स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्नवमवनयति । १० विश्वाय स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मंथे संस्नवमवनयति । ११ सर्वाय स्वाहेत्यग्नी हुत्वा मन्थे संस्नवमवनयति ॥ ५ ॥

१२ पृथिव्ये स्वाहेत्यप्रौ हुत्वा मंथे संस्रवमवनयति । १२ अंतरिक्षाय स्वाहेत्यप्रौ हुत्वा मंथे संस्रवमवनयति । १४ दिवे स्वाहेत्यप्रौ हुत्वा मंथे संस्रवमवनयति । १५ दिग्भ्यः स्वाहेत्यप्रौ

मन्ये संस्नावयति । एतस्मादेव " उपेष्टाय स्वाहा श्रेष्टाय स्वाहा " इत्यादिप्राणर्लिगात् ज्येष्ठश्रेष्टादिप्राणविद ३२९३

मुन्थे सप्रमाननयति दिग्भ्यः स्वाहित्यश्री हुत्वा मुन्थे सप्रमानन-यति ब्ह्रसणे स्वाहेत्यग्री हुत्वा मुन्थे सध्सवमुवनयति श्रञ्जाय स्वाहे-त्यश्री हुत्वा मुन्थे सध्सवमुवनयति ॥ ६ ॥

भूः स्वाहोति। (त्य) अग्रो हुत्वा मुन्थे सप्रुव्रवमुवनयति भुवः स्वाहु-त्यसौ हुत्वा मुन्थे सध्स्रवमुवनयति स्वः स्वाहेत्यसौ हुत्वा मुन्थे सध्-स्रवमुवनयति भूभर्भुवः स्वः स्वाहेत्यस् हत्वा मुन्ये सप्स्रवमुवः नयति॥ ७॥

(त्य ) असुये स्वाहेति। (त्य ) अस्रो हुत्वा मुन्थे सध्स्वमुवनयाति सोमाय स्वाहेत्यग्री हुत्वा मुन्थे सध्स्वमुवनयति तेजसे स्वाहेत्यग्री हुत्वा मुन्थे सप्यमवमुवनयति श्रिये स्वाहेत्यश्री हुत्वा मुन्थे सप्यमवमुव नयाति लक्ष्मये स्वाहेत्यश्री हुत्वा मुन्थे सध्स्रवमुवनयति सवित्रे स्वाहे-त्युशे हुत्वा मुन्थे सूथ्स्रवमुवनयात सुरस्वत्ये स्वाहेत्यशी हुत्वा मुन्थे सथ्रवमुवनयति व्विश्वेभ्यो देवेभ्यः स्वाहित्यग्री हुत्वा मुन्थे सथ्रुव्रवमुव-नयति प्रजापतये स्वाहेत्यस्रो हत्वा मुन्थे सध्स्वमुवनयति ॥ ८॥

इत्वा मंथे संस्ववमवनयति । १६ ब्रह्मणे स्वाहेत्यग्नौ इत्वा मंथे संस्ववमवनयाते । १७ क्षत्राय स्वाहेत्यग्री इत्वा मंथे संस्रवमवनयति ॥ ६ ॥

१८ भः स्वाहेत्यमी हुत्वा मंथे संस्रवमवनयाते । १९ भुवः स्वाहेत्यमी हुत्वा मंथे संस्रवमव-नयति । २० स्वः स्वाहेत्यग्री द्वत्वा मंथे संख्वमवनयति । २१ भूर्भवः स्वः स्वाहेत्यग्री हत्वा मंथे संस्रवमवनयति ॥ ७ ॥

२२ अग्रये स्वाहेत्यग्री हुत्वा मंथे संस्वनमवनयति । २३ सोमाय स्वाहेत्यग्री हुत्वा मंथे संस्वन-मवनयाति । २४ तेजसे स्वाहेत्यमी हृत्वा मंथे संस्ववमवनयाति । २५ श्रिये स्वाहेत्यमी हृत्वा मंथे संस्रवमवनयति । २६ लक्ष्म्ये स्वाहेत्यग्रौ हुत्वा मंथे संस्रवमवनयति । २७ सवित्रे स्वाहेत्यग्री हुत्वा मंथे संस्रवमवनयाति । २८ सरस्वत्ये स्वाहेत्यभी हुत्वा मंथे संस्रवमवनयाति । २९ विश्वेभ्यो देवेभ्यः स्वाहेत्यग्नौ दुत्वा मंथे संस्रवमवनयाति । ३० प्रजापतये स्वाहेत्यग्नौ दृत्वा मंथे संस्रव-मवनयति ॥ ८॥

एवास्मिन् कर्मण्यधिकारः । " रेतसे स्वाहा " इत्यारम्य एकैकामाद्वति हता ' मन्थे संस्रवमवनयति ' । अप-(या उपमन्थन्या पुनर्मध्नाति ॥ ३-८॥

(त्यु) अथैनमभिष्टशति । भ्ञमित ज्वलुद्ति पूर्णमित प्रस्तब्धु-मस्येकसभमित हिङ्कृतमित हिङ्क्यमाणमस्युद्गीथमस्युद्गीयमानमित थावितमित प्रत्याशावितमस्याद्वे सन्दीममित व्विभूरित प्रभूरित ज्योतिरस्यन्नमित निधनमित सम्वग्गेऽसीति॥ ९॥

(त्य ) अथैनमुग्रच्छति । (त्या ) आमोऽस्यामध् हि ते मृयि । स हि राजेशानोऽधिपतिः स मा राजेशानोऽधिपतिङ्करोत्निति ॥ १०॥

(त्यु) अथेनमाचामति । तत्सवितुर्व्वरेण्यम् । मुधु व्वाताऽऋतायते मुधु क्षरन्ति सिन्धवः । माध्वीर्त्रः सन्त्वोषधीः ॥ भूः स्वाहा ॥ ११ ॥

अग्गों देवस्य धीमहि । मुधु नुक्तमुतोषुसो मुधुमत्पुार्थिवध् रुनः। मुधु खौरस्तु नः पिता ॥ भुवः स्वाहा ॥ १२ ॥

धियो यो नः प्रचोड्यात्। मधुमान्नो व्वनस्प्रतिमर्भुधुमाँ १८अस्तु सूर्ध्यः। माध्वीरगीवो भवन्तु नः॥ स्वः स्वाहेति सुर्वाञ्च साविश्रीमन्याह सुर्वाञ्च

अथैनमभिमृशाति—" श्रमिस ज्वलदिस पूर्णमास प्रस्तब्धमस्येकसभमिस हिंकृत-मिस हिंकियमाणमस्युद्गीयमस्युद्गीयमानमिस श्रावितमिस प्रत्याश्रावितमस्याद्गें संदीतमिस विभूरिस प्रभूरिस ज्योतिरस्यन्नमिस निधनमिस संवर्गोऽसि " इति ॥ ९ ॥ अथैनमुचच्छति—" आमोऽस्यामं हि ते मिय । स हि राजेशानोऽधिपतिः स मा राजेशानोऽधिपतिं करोत "-इति॥ १०॥

अथैनमाचामति—" तत्सवितुर्वरेण्यम् "। " मधु वाता ऋतायते मधु क्षरंति सिंधवः। माध्वीर्नः संत्वोषधीः "-( वा. सं. १३।२७) " भूः स्वाहा "॥ ११॥

"भगों देवस्य धीमिह "। " मधु नक्तमुतोषसो मधुमत्पार्थिवं रजः । मधु द्यौर-स्तु नः पिता " (वा. सं. १३ । २८ ) " भुवः स्वाहा "॥ १२ ॥

" धियो यो नः प्रचोद्यात्"-(वा. सं. ३।३५) " मधुमात्रो वनस्पतिर्मधुमा अस्तु सूर्यः। माध्वीर्गावो अवन्तु नः"-(वा. सं. १३।२९) "स्वः स्वाहा"-इति। सर्वी च

<sup>&#</sup>x27; अथैनमभिमृशति ' " अमिस " इत्यनेन मन्त्रेण ॥ ९ ॥

<sup>&#</sup>x27; अथैनमुद्यच्छति '। सह पात्रेण हस्ते गृह्णाति। '' आमोऽस्यामं हि ते मिय '' इत्यनेन ॥ १० ॥

<sup>&#</sup>x27; अधैनमाचामित ' मक्षयित । गायत्र्याः प्रथमपादेन मधुमत्यैकया व्याहृत्या च प्रथमया प्रथमं प्रासं आचामित ॥ ११॥

तथा गायत्रीदितीयपादेन मधुमत्या द्वितीयया दितीयया च न्याहृत्या द्वितीयं प्रासम् ॥ १२ ॥
तथा तृतीयेन गायत्रीपादेन तृतीयया मधुमत्या तृतीयया च न्याहृत्या तृतीयं प्रासम् । 'सर्वं सावित्रीं '
३३९५

मुधुमतीः सुर्वाश्च व्याहृतीरहमेवेद्ध् सुर्वम्भूयासम्भूभर्भुवः स्वः स्वाहेत्यन्ततुऽआचम्य प्रक्षालय पाणी जघनेनामिम्याविश्वराः सुन्विश्वाति ॥१३॥
प्रातुरादित्यसुपतिष्ठते । दिशामेकपुण्डरीकमस्यहम्मनुष्याणामेकपुण्डरीकुम्भूयाससिति स्रथेतसेत्य जघनेनामिसासीनो व्वध्शक्षपति ॥१४॥
तुधुँ हैतसुहालकऽआहाणः । (व्वां ) व्वाजसनेयाय याज्ञश्वर्वयायान्तेवासिनऽचुक्त्वोवाचाऽपि सुऽष्नध् शुष्के स्थाणौ निधिश्चेज्ञायेरञ्छालाः
प्ररोहेयुः पुलाशानीति ॥ १५॥

(त्ये) एतुमु हैव व्वाजसनेयो याज्ञवल्क्युः। (ल्क्यो) मधुकाय पैङ्ग्या-यान्तेवासिनऽडक्त्वेवाचाऽपि यऽएनध्र शुष्के स्थाणी निपिञ्चेचायेर-ज्ञाखाः प्ररोहेयः पुरुष्ठाञ्चानीति ॥ १६ ॥

(त्ये) एतुमु हैव मुधुकः पुष्ट्ग्यः । (श्रू) चूडाय भागवित्तयेऽन्तेवा-सिनऽडुक्त्वोवाचाऽपि युऽएनथ्रँ शुष्के स्थाणी निषिश्चेन्तायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पुछाज्ञानीति ॥ १७ ॥

सावित्रीमन्वाह । सर्वाध्य मधुमतीः। सर्वाभ्य व्याहतीः। ''अहमेवेदं सर्व भूयासम्''। ''भूर्भुवः स्वः स्वाहा'' इति । अन्ततः आचम्य । प्रक्षाल्य पाणी । जवनेनाप्तिं प्राक्शिराः संविश्ति॥ १३॥

प्रातरादित्यमुपतिष्ठते—'' दिशामेकपुंडरीकमस्यहं मनुष्याणामेकपुंडरीकं भूयासम्''—
इति । यथेतमेत्य । जवनेनाप्तिमासीनो वंशं जपति ॥ १४ ॥

तं हैतमुद्दालक आरुणिर्वानसनेयाय याज्ञवल्क्यायांतेवासिन उक्त्वोवाच । अपि य एनं शुष्के स्थाणी निर्विचेत् । जायेरन् शाखाः । प्ररोहेयुः पलाशानि इति ॥ १५ ॥

एतमु हैंव वाजसनेयो याज्ञवल्कयो मधुकाय पैंग्यायांतेवासिन उक्त्वोवाच । अपि य एनं शुष्के स्थाणी निर्विचेत् । जायेरन् शाखाः । प्ररोहेयुः पलाशानि इति ॥ १६ ॥

एतमु हैव मधुकः पैंग्यश्रूडाय भागवित्तयेऽन्तेवासिन उक्त्वोवाच । आपि य एनं शुष्के स्थाणी निर्षिचेत् । जायेरन् शाखाः । प्ररोहेयुः पठाशानि इति ॥ १७ ॥

<sup>&#</sup>x27; सर्वाश्च मधुमतीः सर्वाश्च व्याहृतीरुक्त्वा ''अहमेवेदं सर्वे भूयासं'' इति च अन्ते भूर्भुवः स्वः स्वाहेति समस्तं मक्ष-यति । यथा चतुर्भिग्रीसैः तत् द्रव्यं सर्वे परिसमाप्यते । तथा पूर्वमेव निरूपयेत् । यत्पात्राविष्ठसं तत्पात्रं सर्वे निर्णिज्य तूष्णी पिबेत् । ' पाणी प्रक्षाल्य ' ' आचम्य ' । 'जवनेनाग्निं' पश्चादग्नेः ' प्राक्तिशराः ' 'संविद्याति' शेते॥ १३॥

<sup>&#</sup>x27;प्रातः ' सन्ध्यामुपास्य 'आदित्यमुपतिष्ठते ' '' दिशामेकपुण्डरीकं '' इत्यनेन मन्त्रेण । 'यथेतं ' यथा-गतमेत्यागत्य । जबनेनाग्रिमुपासीनः 'वंशं जपति '॥१४॥

<sup>&</sup>quot;तं हैतमुहालक आरुणिः" इत्यादि "सत्यकामो जावालोऽन्तेवासिम्य उक्त्वोवाचाऽपि य एनं शुक्ते स्थाणौ

- (त्ये) एतुमु हैव चूडो भागवितिः। (र्जा) जानक्यऽआयस्थूणा-यान्तेवासिनऽडक्त्वोवाचाऽपि युऽएन१५ँ शुब्के स्थाणी निषिश्चेजायेर-ञ्छाखाः प्ररोहेयुः पुलाज्ञानीति॥ १८॥
- (त्यं) एतुमु हैव जानिकरायस्थूणः। सत्यकामाय जाबाखायान्तेवा-सिनऽडक्त्वोवाचाऽपि खुऽएनध् सुब्के स्थाणी निपिञ्चेजायरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पुरु। सामिक्षेत्राति ॥ १९॥
- (त्ये) एतुमु हैन सत्यकामो जानालः । (लोऽन्ते) अन्तेवासिभ्यऽ न्यानानाऽपि यऽएनध्य गुष्के स्थाणी निषिञ्चेन्नायेर्ञ्छालाः प्ररो-हेयुः प्रलाशानीति तुमेत्नापुत्राय नुष्ठनन्तेवासिने वा न्यूयात् ॥ २०॥

(च) चतुरौदुम्बरो भवाते। (त्यौ) औदुम्बरश्रमसऽऔदुम्बरः खुवऽ औदुम्बरऽइध्मऽऔदुम्बर्ग्याऽउपमन्थुन्यौ॥ २१॥

दुश् ग्याम्याणि धान्यानि भवन्ति । व्यीहियुवास्तिलम्। पाऽअणुप्प्रियुङ्गवो

एतमु हैंव चूडो भागवित्तिर्जानकय आयरथूणायांतेवासिन उवस्वोवाच । अपि य एनं शुष्के स्थाणो निर्विचेत् । जायेरन् शाखाः । प्ररोहेयुः पलाशानि इति ॥ १८ ॥

एतमु हैव जानिकरायस्थूणः सत्यकामाय जावालायांतेवासिन उक्त्वोवाच । अपि य एनं शुष्के स्थाणी निर्विचेत् । जायेरन् ज्ञाखाः । प्ररोहेयुः पलाज्ञानि इति ॥ १९ ॥

एतमु हैव सत्यकामो जावालोऽन्तेवासिभ्य उक्त्वोवाच।अपि य एनं ग्रुष्के स्थाणौ निर्षिचेत्। जायेरन् शाखाः। प्ररोहेयुः पलाशानि इति। तमेतं नाषुत्राय वा अनन्तेवासिने वा ब्रूयात्॥२०॥ चतुरोद्धम्बरो भवति।(१) औदुंबरश्चमसः।(२) औदुंबरः खुवः। (३) औदुम्बर

इध्मः । ( ४ ) औदुम्बर्यी उपमन्थन्यौ ॥ २१ ॥

दश ग्राम्याणि धान्यानि भवन्ति-१ ब्रीहि २ यवाः ३ तिल ४ मापाः ५ अणु ६ वियंगवः

निर्षिचेत् जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानि '' इत्येवमन्तम् । 'एनं ' मन्यं उद्दालकात्प्रभृति एकैकाचार्य-क्रमागतं सत्यकाम आचार्यो बहुभ्यः ' अन्तेवासिभ्य उक्त्वा उवाच '। किमन्यदुवाचेत्यभिर्धायते । ' अपि य एनं शुष्के स्थाणौ ' गतप्राणेऽपि ' एनं ' मन्यं भक्षणाय संस्कृतं निर्धिचेत्प्रक्षिपेत् । ' जायेरन् ' उत्ययेरन् एवास्मिन् स्थाणौ किमुत अनेन कर्मणा कामः सिध्येदिति ध्रुवफैलमिदं कर्मेति कर्मस्तुत्यर्थमेतत् । विद्याधिगमे षद् तीर्थानि । तेषामिह प्राणदर्शनस्य मन्यविज्ञानस्याधिगमे दे एव तीर्थे अनुज्ञायेते । पुत्रश्वातेवासी च ॥१५-२०॥

' चतुरौदुम्बरो भवतीति ' व्याख्यातम् ॥ २१ ॥

, 'दश प्राम्याणि धान्यानि भवन्ति '। प्राम्याणां तु धान्यानां दश नियमेन प्राह्याणि इत्यवादि । तान्येतानि

१-समानप्रकरणे छांदोग्यं "स यदि लियं (स्त्रप्ते ) पश्येत्समृद्धं कर्मेति विवात् " इति (छां. छ. ५। २। ८) इति कर्म-सिद्धिक्षानोपायो ज्ञापितः ॥

गोधूमाश्च मसूराश्च खल्वाश्च खलुकुलाश्च तुन्त्सार्द्धम्पिष्ट्वा द्रधा मुधुना घृतेनोपसिश्चत्याज्यस्य जुहोति ॥ २२ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे सप्तमे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिषादे पञ्चमे प्रपाठके चतुर्थे ब्राह्मणम् ॥ १४ (७) ६ । ४॥ (९) ६ –३॥ एषाम्बे भूतानाम्पृथिवी रसः। प्रथिव्याऽआपोऽपामोषधयऽओषधीना-म्युष्पुाणि पुष्पुाणाम्फङ्कानि फङ्कानाम्पुरुषः पुरुषस्य रेतः॥ १॥ स ह प्रजापतिरीक्षाञ्चके । हन्तास्मै प्रतिष्ठाङ्कल्प्यानीति स श्चिय्धुँ

७ गोधूमाश्च ८ मसूराश्च ९ खल्वाश्च १० खळकुळाश्च । तान् सार्द्धं पिष्ट्वा दध्ना मधुना घृतेनो पर्सिचाति । आज्यस्य जुहोति ॥ २२ ॥

पुत्रमन्थकर्मब्राह्मणम् ।

एवां वै भूतानां पृथिवी रसः । पृथिवया आपः । अपामोषधयः । ओषधीनां पुष्पाणि । पुष्पाणां फलानि । फलानां पुरुषः । पुरुषस्य रेतः ॥ १ ॥

स इ प्रजापितरीक्षांचके । इन्त अस्मै प्रतिष्ठां कल्पयानीति । स स्त्रियं सस्जे । तां सृष्ट्वा

निर्दिश्यन्ते ' व्रीहियवास्तिलमाषा अणुप्रियंगवः ' अणवश्च अणुशब्दवाच्याः कचिदेशे । प्रियंगवः प्रसिद्धाः कंगुशब्देन । ' खल्वाः ' निष्पावाः बल्लशब्दवाच्या लोके । 'खल्कुलाः' कुल्ल्याः । एतद्यतिरेकेण यथाशक्ति सर्वीषधयो प्राह्माः फलानि चेत्यवोचाम । अयज्ञिकानि वर्जियत्वा ॥ २२ ॥

इति श्रीह्मधीकेशब्रह्मभगवत्पुज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्धपुत्रस्य परमहंसपिरवाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यन्दिनीयशतपथब्राह्मणान्तर्गतमाध्यंदिनशाखोपनिषद्-बृहदारण्यकव्याख्यायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकांडे षष्टेऽध्याये तृतीयं श्रीमन्यकर्मब्राह्मणं परिसमाप्तम् ॥ १४। (९) ६ -३॥

याद्यजनमा यथोत्पादितैर्वा गुणैविंशिष्टः पुत्रः आत्मनः पितुश्च लोक्यो मवतीति तत्सम्पादनाय ब्राह्मणमारस्यते । प्राणदार्शेनः श्रीमन्यकर्म कृतवतः पुत्रमन्ये अधिकारः । यदा पुत्रमन्यं चिकिषिति तदा श्रीमन्यं कृत्वा
ऋतुकालं पत्याः प्रतिक्षेत इत्येतत् रेतस ओषण्यादिसारतमत्वं तत्स्तुत्या अवगम्यते । 'एषां वै '।
'एषां ' चराणां 'भूतानां ' 'पृथिवी रसः ' सारभूता । " सर्वभूतानां मधु " ( रा. प. जृ. २ । ९ । १ )
इति द्धामिहितम् । 'पृथिव्या आपः ' रसः । अप्सु हि पृथिवी ओता च प्रोता च । " यदिदं सर्वमप्स्वोतं च
प्रोतं च " ( रा. प. जृ. ३ । ६ । १ । ) इत्यमिहितम् । ' अपामोषधयः ' रसः । कार्यत्वाद्रसत्वमोषध्याः
' ओषधीनः पुष्पाणि '। 'पुष्पाणां फलानि '। 'फलानां पुरुषः '। 'पुरुषस्य रेतः '। " सर्वेभ्योऽक्रेन्यस्तेजः सम्भूतम् " ( ) इति श्रुयन्तरात् । यत एवं सर्वभूतानां सारतममेतत् ' रेतः '। अतः का
मु खल्च अस्य योग्या प्रतिष्ठेति ॥ १ ॥

'स ह ' स्रष्टा ' प्रजापति: र्रक्षांचक्रे '। र्रक्षां कत्वा ' लियें सस्जे '। 'तां 'च ' स्ट्रवा ' ' अध

सस्ने तुछुँ सृङ्घाऽधऽखपास्त तुरुमात्स्त्रियसधऽखपासीत श्रीह्र्येषा सऽ एतम्य्राञ्चं ग्यावाणमात्सनऽएव समुद्रपारयत्तेनेनासभ्यस्नत् ॥ २॥

(त्र) तस्या व्वेदिकपस्थः। (स्थो) लोमानि बर्हिश्चम्मीधिषुवणे समिछो मध्यतस्तौ मुष्को स यावान्ह ने व्वाजपेयेन यजमानस्य लोको भवति त्रावानस्य लोको भवति युऽएनुम्बिद्धानधोपहासञ्चरत्या स स्नीणाध्य सुकृतम्बद्धकेऽथ युऽइदम्बिद्धानधोपहासञ्चरत्याऽस्य स्नियः सुकृत्वस्व स्नियः सुकृत्वस्व ॥ ३॥

(तऽए) एतुद्ध स्म वै तुद्धिहातुहालकऽआरुणिराह । (है) एतुद्ध स्म वै तुद्धिहालका मोहल्यऽआहेतुद्ध स्म वै तुद्धिहान्कुमारहारितऽआह बहवो मुर्ब्धा ब्राह्मणायना निरिन्द्रिया विसुकृतोऽस्मालोकात्प्रयन्ति मुर्द्धन्मविहार्थेसोऽधोपहासअरन्ति। ॥ ४॥

अध उपास्त । तस्मात् स्त्रियमध उपासीत । श्रीहि एपा । स एतं मांचं मावाणमात्मन एव समुद-पार्यत् । तेनैनामभ्यस्जत् ॥ २ ॥

तस्या वेदिरूपस्यः । लोमानि विहैः । चर्माधिषवणे । सिमद्धो मध्यतस्तौ मुब्कौ । स यावान्ह वै वाजपेयेन लोको भवति । तावानस्य लोको भवति । य एवं विद्वानधोपहासं चरित । आ स स्त्रीणां सुकृतं वृङ्क्ते । अथ य इदमिवद्वानधोपहासं चरित । आ अस्य स्त्रियः सुकृतं वृंजते ॥ ३ ॥

एतद्ध स्म वै तिद्धदानुदालक आरुणिराह । एतद्ध स्म वै तिद्धदात्राको मौद्रल्य आह । एतद्ध स्म वै तिद्धदान्त कुमारहारित आह । वहवो मर्या बाह्मणायना निरिन्द्रिया विद्युक्ततोऽस्मालोका- त्रियन्ति । य इदमविद्धांसोऽघोपहासं चरन्ति । इति ॥ ४ ॥

उपास्त ' मैथुनाख्यं कर्म अधउपासनं नाम कृतवान् । 'तस्मात् ' ' स्त्रियमेवाध उपासीत ' । ' श्रीहिं एषा ' । श्रेष्ठ उपासकः । श्रेष्ठानुश्रयणा हि प्रजा । अत्र वाजपेयसामान्यं श्रुतिराह—' स एतमात्मनो न्नावाणं ' सोमा-भिषवोपकस्थानीयं कठिनसामान्यात् । प्रजननेन्द्रियं ' उदपारयत् ' उत्पूरितवान् स्त्रीन्यंजनं प्रति । ' तेन एनां ' स्त्रियं ' अभ्यस्रजत् ' अभिसंसर्गं कृतवान् ॥ २ ॥

तस्या वेदिरित्यादि समस्तं सामान्यं प्रसिद्धम् । सिमिद्धोऽग्निर्मध्यतो मध्यप्रदेशः स्त्रीव्यञ्जनस्य । 'तौ मुष्कौ ' वृषणौ अधिषवणफलके इति व्यवहितेन सम्बध्यते । वाजपेययाजिनः ' यावान् लोकः ' प्रसिद्धः । 'तावान् ' विदुषो मैथुनकर्मणः फलं इति स्तूयते । तस्मात् बीमत्सा न कार्येति । 'य एवं विद्वानयोपहासं चरति '। 'आ स स्त्रीणां सुकृतं वृक्ते ' वर्जयति । 'अथ ' पुनर्यो वाजपेयसम्पत्ति न जानाति । 'अविद्वान् ' रेतसो रसतमत्वं च 'अवोपहासं चरति '। 'अस्य ' अविदुषः स्त्रियः सुकृतं ' ' आवृंजते '॥ ३॥

<sup>&#</sup>x27; एतद्धस्म वै तद्विद्वानुदालक आरुणिराह । अधोपहासाख्यं मैथुनं कर्म वाजपेयसम्पन्नं विद्वानिति यावत् ।

बहु गुऽइड्णुँ सुम्रस्य वा जाग्यतो वा रेतः स्कन्दाति । तद्भिमृशेद्नु वा मन्त्रयेत यन्मेऽद्य रेतः प्राथिवीमुस्कान्त्सीद्यडोपधीरुप्यसरद्यदुपः । इडमहन्तद्देतऽआद्दे ॥ पुनम्मी मैत्त्रिन्द्रियम्पुनस्तेजः पुनम्भीगः । पुन-रम्रयो धिष्ण्या यथास्थानुङ्कल्पन्तामित्युनामिकाङ्कष्टाभ्यामादायान्तरेण स्तनो वा भञ्जने वा निमृञ्ज्यात् ॥ ५ ॥

(द) अथ युद्धदुकु ऽआत्मानम्पु इयेत्। (तु) तुद्धिमन्त्रयेत सृयि तेज ऽ इन्द्रियं युज्ञो दृद्धविष्य सुकृतिमिति ॥ ६ ॥

श्रीई वाऽएषा स्त्रीणां युन्मले(हासाः । ( स्तु ) तुरुमान्मलोहाससं युश्-स्विनीमभिकम्योपमन्त्रयेत सा चेद्रस्मे न द्यात्काममेनामुपक्रीणीयात्सा

बहु वा इदं सुप्तस्य वा जायतो वा रेत स्कन्दित । तद्भिमृशेदनु वा मंत्रयेत-'' यन्मेऽद्य रेतः पृथिवीमस्कान्त्सीद्यदोषधीरप्यसरद्यदपः । इदमहं तद्रेत आददे ॥ पुनर्मा मैत्विः न्द्रियं पुनस्तेजः पुनर्भगः । पुनरम्नयो धिष्ण्या यथास्थानं कल्पन्ताम् '' । इति-अना-मिकांग्रुष्ठाभ्यामादाय । अन्तरेण स्तनौ वा भ्रुवौ वा निमृञ्ज्यात् ॥ ५ ॥

अय यदि उदक आत्मानं पश्येत् । तद्भिमन्त्रयेत-'' मिय तेज इन्द्रियं यशो द्रविणं सुकृतम् ''-इति ॥ ६ ॥

श्रीई वा एषा स्त्रीणां यन्मलोद्वासाः । तस्मान्मलोद्वाससं यशस्त्रिनीमभिकस्योपमन्त्रयेत ।

तथा ' नाको मौद्गल्यः कुमारहारितश्च आह '। किञ्च-एत आहुरित्यभिधीयते। ' वहवो मर्याः ' मरणधर्मिणो मनुष्याः वाह्मणा अयनं येषां ते 'ब्राह्मणायनाः ' ब्रह्मबन्धवो जातिमात्रोपजीविन इत्यर्थः। ' निरिन्द्रियाः ' विश्विष्टेन्द्रियाः। ' विश्वकृतः ' विगतसुकृतकर्माणः। अविद्वांसो मैथुनकर्मासक्ताः इति यावत्। किं ' अस्मा- छोकात्प्रयन्ति ' परलोकात्परिश्रष्टाः। इति मैथुनकर्मणः अत्यन्तपापहेतुत्वं दर्शयति – य इद्मविद्वांसोऽधोप- हासं चरन्तीति॥ ४॥

श्रीमन्यं कृत्वा पत्या ऋतुकालं ब्रह्मचर्येण प्रतीक्षतो यदिदं 'रेतः स्कन्दिति ' 'बहु वा 'अल्यं वा 'सुप्तस्य वा जाप्रतो वा 'रजःप्रावल्यात् 'तद्भिमृशेत् ' अनुमन्त्रयेत वा 'अनुजपेदित्यर्थः । यदा अभिम्शित् तदा 'अनामिकांऽगुष्ठाभ्यां 'तद्रेतः आदत्ते । "यन्मेऽच रेतः '' इत्यादिना "आददे '' इत्येवमन्तेन मन्त्रेण । "पुनर्माम् " इत्यनेन मन्त्रेण 'निमृञ्ज्यात् ' अन्तरेण ' मध्ये 'श्रुवौ ' श्रुवौ 'स्तनौ ' स्तन्योर्वा ॥ ९ ॥

'अथ यदि ' कदाचित् 'उदके आत्मानं 'आत्मच्छायां 'पश्येत् '। तत्रापि 'अभिमन्त्रयेत 'शनेन' मन्त्रेण "मिय तेजः " इति ॥ ६ ॥

' श्रीर्ह में ' 'एवा 'पत्नी ' स्त्रीणां ' मध्ये ' यत् ' यस्मात् ' मलोद्वासाः ' उद्गतमलवद्वासाः । 'तस्मा त् ३४०० चेद्रसे नेव द्यात्काममेनां यष्ट्या वा पाणिना वोपहत्यातिकामेदिन्दि-येण ते युश्सा युश्रऽश्राद्दऽइत्ययशाऽएव भवति ॥ ७॥

स यामिच्छेत् । (त्का ) कामुयेत मेति तस्यामर्थनिष्ठाप्य मुलेन मुख्य्य सन्धायोपुरुथमरुयाऽअभिमुश्य जपेतुङ्गादङ्गात्सुम्भवासि हुद्या-द्विष जायसे । स त्वमङ्गकषायोऽसि द्विग्धविद्धामिव माद्येति ॥ ८॥

(त्यु) अथ यामिच्छेन्न गुभ्रमन्द्रधीतेति । तस्यामर्थे निष्ठाप्य सुलेन सुलथ् सन्धायाभिष्पाण्यापान्यादिन्द्रियेण ते रेतसा रेतऽआद्दऽहृत्य-रेताऽएव भवति ॥ ९ ॥ ज्ञतम् ७६०० ॥

सा चेद्स्मे न द्यात् । काममेनामपक्रीणीयात् । सा चेद्स्मे नैव द्यात् । कामं एनां यष्ट्या वा पाणिना वोपहत्यातिकामेत्-'' इन्द्रियेण ते यदासा यदा आद्दे "-इति । अयशा एव भवति ॥ ७ ॥

स यामिच्छेत्। कामयेत मेति । तस्यामयै निष्ठाप्य । मुखेन मुखं संधाय । उपस्थमस्या अभिमृश्य जपेत्-'' अङ्गादङ्गात्सम्भवसि हृद्याद्धि जायसे । स त्वमंगकषायोऽसि दिग्धविद्धासिव माद्य ''-इति ॥ ८॥

अथ यामिच्छेत् । न गर्भे दधीतेति । तस्यामर्थे निष्ठाप्य । मुखेन मुखं सन्धाय-अभिप्राण्या-पाण्यात् ''इन्द्रियेण ते रेतसा रेत आददे "-इति । अरेता एव भवति ॥ ९ ॥

तां 'मलोद्राससं यशस्तिनीं 'श्रीमतीं अभिक्रस्याभिगम्य 'उपमन्त्रयेत '। इदं अद्य आवास्यां कार्यं यत् पुत्रोत्पादनमिति । त्रिरात्रान्ते आप्छती 'सा चेत् ' 'अस्मे 'न दद्यान्मैथुनं कर्तुं 'काममेनां 'अवकीणी-यात् आमरणादिना ज्ञापयेत् । तथाऽपि 'सा नेव दद्यात् 'चेत् । 'काममेनां' 'यष्ट्या वा पाणिना वा 'उप-हन्यात् । अभिकामेन्मैथुनाय । शप्त्यामि त्वां दुर्भगां कारिष्यामीति प्रत्याख्याप्य । तां अनेन मन्त्रेण उपगच्छेत् । "इन्द्रियेण ते यशसा यश ऽआददे " इति । सा तस्मात् तदमिशापोद्वन्यात् दुर्भगा इति ख्याता 'अयशा एव मवति '। शाखांतरानुसारेणेदमुच्यते । सा चेत् अस्मै दद्यात् । अनुगुणा एव स्थात् मर्तुः । तदा अनेन मन्त्रेणोपगच्छेत् । " इंद्रियेण ते यशसा यश आद्यामि " इति । तदा यशस्विनावेव उमान्विप भवतः ॥ ७॥

स यामिति । 'सः यां 'मार्यामिच्छेत् इयं 'मा 'मां 'कामयेतेति '। 'तस्यां ' योनौ ' 'अर्थं ' प्रजननेन्द्रियं 'निष्ठाप्य 'निश्चिप्य । 'मुखेन मुखं सन्वाय '। ' उपस्थं अस्याः अभिमृश्य जपेत् ' इमं मन्त्रं "अंगादंगात्" इति ॥ ८॥

<sup>&#</sup>x27; अथ यामिच्छेस् न गर्भ द्धीत' न धारयेत् गर्भिणी मा भूदिति । तस्यामर्थिमिति । पूर्ववत् । 'अभिप्राण्य' प्राणनं प्रथमं कृत्वा, पश्चादपान्यात् । " इंद्रियेण ते रेतसा रेत आददे " इत्यनेन मन्त्रेण । 'अरेता एवं भवति ' न गर्भधारिणी भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

(त्य ) अथ यामिन्छेर्गुभर्भन्द्धीतेति । तुस्यामर्थित्रिष्टाप्य मुलेन मुल्थ्य सन्धायापान्याभिष्ठाण्यादिन्द्रियेण ते रेतसा रेतऽञ्जाद्धामीति गर्भिमुण्येतु भवति ॥ १० ॥

(त्य) अथ यस्य जायाये जारः स्यात् । (त्त) तञ्चेहिष्याद्यामपात्रेऽग्रिमुपसमाधाय प्रतिलोमुएँ श्रवहिं स्तीत्वीतिस्मन्नेतास्तिमः शर्भृष्टीः प्रतिलोमाः साप्पाठकत्वा जहुयान्मम समिन्नेऽहोषीराशापराकाशे तऽआददेऽसाविति नाम गृह्णाति मुम समिन्नेऽहोषीः पुत्रपश्रुस्तऽआददेऽसाविति
नाम गृह्णाति मुम समिन्नेऽहोषीः प्राणापानौ तऽआददेऽसाविति नाम
गृह्णाति स वाऽएषु निरिन्दियो विसुकृदस्मालोकात्येति यमेवंविद्वाह्मणः शपति तस्मादेवंविच्ल्रोत्रियस्य जायायाऽचपहासन्नेच्लेदुतु ह्येवमिनतपुरो अवति ॥ ११॥

अथ यामिच्छेत्। गर्भे द्धीतेति। तस्यामर्थे निष्ठाप्य। मुखेन मुखं संधाय अपान्याभिप्राण्यत्-'' इन्द्रियेण रेतसा ते रेत आद्धामि ''-इति। गर्भिण्येव भवति॥ १०॥

अय यस्य जायायै जारः स्यात् । तं चेद्विष्यात् । आमपात्रे अग्निमुपतमाधाय । प्रतिलोमं शर्विहिः स्तीत्वां । तिसमन्नेतास्तिकाः शरभ्यधाः प्रतिलोमाः सिष्या अक्ता जुहुयात्—"मम समिद्धे- इहोषीराशांपराकाशां त आददे असो "—इति नाम गृह्णाति । " मम समिद्धेऽहोषीः पुत्रपश्चाँस्त आददे असो"—इति नाम गृह्णाति । "मम समिद्धेऽहोषीः प्राणापानौ त आददे असो "—इति नाम गृह्णाति । "मम समिद्धेऽहोषीः प्राणापानौ त आददे असो "—इति नाम गृह्णाति । स वा एप निरिन्द्रियो विसुकृदस्मालोकात्प्रैति । यमेवंवित् ब्राह्मणः शपति । तस्मादेवंवित् श्रोत्रियस्य जायाया उपहासं नेच्छेत् । उत हि एवंवित्परो भवति ॥ ११ ॥

अथ यामिच्छेद्गर्भे द्धीत इति । तस्या अर्थिमित्यादि पूर्ववत् । पूर्वविपर्ययेण ' अपान्य अभिप्राण्यात् ' " इंद्रियेण ते रेतसा रेत आद्धामि '' इति । ' गर्भिण्येव मवति ' ॥ १० ॥

<sup>&#</sup>x27; भथ ' पुनः ' यस्य जायाये जारः ' उपपतिः ' स्यात् ' । ' तं चेत् द्विष्यात् ' अभिचरिष्यामि एतं इति मन्येत । तस्येदं कर्म । ' आमपात्रे ' अग्निमुपसमाधाय ' । सर्व ' प्रतिलोमं ' कुर्यात् । तत् तस्मिनग्नी ' एताः तिस्रः शर्मृष्टीः ' शरेषीकाः ' सार्पेषा अक्त्वा ' घृतेनाम्यज्य 'प्रतिलोमाः' विपरीताग्राः ' जुहुयात् ' । " सम सिम्द्रेऽहौधीः " इत्याचा आहुतीः । ' असाविति ' नामग्रहणं प्रत्येकम् । स एषः ' एवंवित् ' ब्राह्मणः ' चं ' शपति । ' स विसुकृत् ' विकृतपुण्यकर्मा ' प्रैति ' । ' तस्मात् एवंवित् श्रोत्रियस्य जायायाः '

(त्य ) अथ यस्य जायामार्त्तविम्विन्देत् । (त्त्रय ) त्रयहङ्क्ष्युँते न पिबेद्र-हतवासा नैनाम्बुषलो न व्बृषल्युपहन्यात्त्रिरात्रान्तुऽ आप्लूय व्विहिन्द-घातयेत् ॥ ३२ ॥

(त्स) स सुर इच्छेत् । (त्पु) पुत्रो मे गौरो जायेत च्वेद्मुनुन्द्ववीत सुर्विसायुरियादिति क्षीरौदनम्पाचियत्वा स्विष्पिष्मन्तमश्रीयातामीश्वरौ जुनियतेवे ॥ १३ ॥

(वाऽञ्ज) अथ युऽ इच्छेत्। (त्यु) पुत्त्रो मे कपिछः पिङ्गलो जायेत द्रौ च्छेदावुनुच्छवीत सुर्विमायुरियादिति दुध्योद्नम्पाचित्वा सुर्वि-प्मन्तमश्रीयातामीश्वरौ जनियतवै॥ १४॥

अथ यस्य जायामार्तवं विन्देत् । ज्यहं कंसे न पिवेत् । अहतवासाः । नैनां वृपलो न वृपल्यु-पहन्यात् । त्रिरात्रांत आप्लूय । ब्रीहीनवघातयेत् ॥ १२ ॥

स य इच्छेत्। पुत्रो मे गौरो जायेत । वेदमनुब्रुवीत । सर्वमायुरियात् इति । क्षीरौद्दं पाच-यित्वा । सर्विष्मंतमश्रीयाताम् । ईश्वरौ जनयितवै ॥ १३ ॥

अथ य इच्छेत्। पुत्रो मे किष्ठः पिंगलो जायेत । ही वेदावनु हुवीत । सर्वमायुरियात् इति । दृध्योदनं पाचियत्वा । सर्पिष्मन्तमश्लीयाताम् । ईश्वरी जनियत्वै ॥ १४ ॥

दारेण ' नोपहासं ' नर्मापि न कुर्यात् । किसुत अधोपहासम् । 'हि 'यस्मात् एवंविदपि तावत् 'परो भवति '। शत्रुर्भवतीत्वर्थः ॥ ११॥

<sup>&#</sup>x27; अथ यस्य जायामार्तवं विन्देत् ' ऋतुभावः प्राप्तुयात् इत्येवमादिग्रन्थः " श्रीर्हे वा एषा ह्वीणां "— ( कं. ७ ) इत्यतः पूर्वं द्रष्टच्यः । सामध्यीत् । ' त्र्यहं कंसे न पिवेत् ' । श्रहतवासाश्च भवेत् । ' न एनां ' स्नातां अस्नातां च ' वृषलो वृषली वा ' नोपहन्यानोपस्पृशेत् । ' त्रिरात्रांते ' त्रिरात्रऋतुसमाप्तौ ' आप्छ्य ' स्नात्वा ' अहतवासाः ' स्यात् । इति व्यविहेतेन संबंधः । तामाप्छतां 'ब्रीहीनवघातयेत् ' त्रोह्मवघाताय तामेव विनियुंज्यात् ॥ १२ ॥

<sup>&#</sup>x27;स य इच्छेत् पुत्रो मे गौरः 'वर्णतः 'जायेत '। 'वेदमेकमनुत्रुवीत । ' 'सर्वमायुरियात् 'वर्षशतम् । 'क्षीरौदनं पाचयित्वा '। 'सर्पिष्मन्तमश्चीयातां '। 'ईश्वरौ जनयितवै '॥ १३ ॥

<sup>&#</sup>x27;दध्योदनं 'दभा चरुं 'पाचियत्वा ' 'पुत्रो में किपिछः पिंगलो जायेत ह्रौ वेदावनुनुनीत सर्वमायुरिया-दिति ' पुत्रं चेदिच्छति ॥ १४ ॥

(॥ऽञ्ज) अथ युऽ इच्छेत्। (त्यु) पुत्रो में इयामी लोहितानी जानत् त्रीन्द्रेदानुज्ब्ब्वीत सर्विमायुरियादित्युद्रोदनम्पाचित्वा सुर्विष्म-न्तमश्रीयातामीइवरौ जनयितवै॥ १५॥

(वाऽञ्च) अथ युऽ इच्छेत्। (हु) दुहिता मे पण्डिता जायेत सुर्वि-मायुरियादिति तिछोदनम्पाचियत्वा सुर्विषमन्तमश्रीयातामीश्वरौ जनयितवै॥ १६॥

(वाऽञ्ज) अथ युऽ इच्छेत्। (त्पु) पुत्रो मे पण्डितो विविजगीयः समितिङ्गमः शुश्रुपिताम्बाचम्भापिता जायेत सुर्व्यान्बेदानुनुन्बवीत सुर्व्यमायुरियादिति माध्यसौदनम्पाचित्वा सुर्प्पिष्मन्तमश्रीयातामीइवरौ जनियतबाऽ औक्ष्णेन बाऽऽर्पभेण वा॥ १७॥

( वाऽथा ) अथाभिष्यानुरेव । स्थार्छापाकावृताऽऽज्यञ्चेष्टित्वा स्थार्छी-

अथ य इच्छेत्। पुत्रो मे स्यामो लोहिताक्षो जायेत । त्रीन् वेदाननुब्रवीत । सर्वमायुरियात् इति । उदीदनं पाचियत्वा । सर्पिष्मन्तमश्रीयाताम् । ईश्वरी जनियतवे ॥ १५ ॥

अथ य इच्छेत् । दुहिता मे पंडिता जायेत । सर्वमायुरियात् इति । तिलौदनं पाचियत्वा । सर्पिष्मन्तमश्रीयाताम् । ईश्वरौ जनयितवै ॥ १६॥

अथ य इच्छेत् । पुत्रो मे पंडितो विजिगीयः समितिङ्गमः ग्रुश्रूपितां वाचं भाषिता जायेत । सर्वान् वेदाननुद्धवीत । सर्वमायुरियात् इति । मांसीदनं पाचियत्वा । सर्पिष्मन्तमश्रीयाताम् । ईश्वरी जनियत्वे । औक्ष्णेन वा । आर्पभेण वा ॥ १७॥

अयाभिमातरेव । स्थालीपाकावृता आज्यं चेष्टित्वा । स्थालीपाकस्योपवातं जुहोति-'' अग्नये

<sup>&</sup>quot; अथ य इच्छेत् पुत्रो में स्थामो लोहिताक्षो जायेत त्रीन् वेदाननुत्रुवीत '' इत्यादि । इच्छित पुत्रम् । तदा एवमत्र न नियमः । केवलमेव स्वामाविकं ओदनम् । उदकप्रहणमन्यप्रसंगनिरासार्थम् ॥ १९॥

<sup>&#</sup>x27; दुहिता में पंडिता जायेत'। दुहितुः पांडिस्यं गृहतंत्रविषयमेव। वेदे अनिधकारात्। ' तिलौदनं ' इसरम् ॥ १६॥

विविधं जिगीयः 'विजिगीयः 'प्रख्यात इति यावत् । 'सिमितिंगमः 'समां गच्छतीति प्रगल्मः इत्येत-त्पांडित्यस्य पृथक् ब्रह्णान् । 'शुश्रूधितां 'श्रोतुमिष्टां रमणीयां 'वाचं ' भाषिता ' संकृताया अर्थवत्या वाचो भाषितेत्यर्थः । मांसिमिश्रमोदनं 'मांसौदनं 'तन्मांसिनयमार्थं ब्रवीति 'औक्ष्णेन वा 'मांसेन । उक्षा सेचन् समर्थः पुंगवः । तदीयं मांसम् । 'आर्षभेण वा '। ऋषंभस्ततोऽप्यविकवयाः । तदीयमार्थमं मांसम् ॥ १७॥

<sup>&#</sup>x27; अथाभिप्रातरेव ' काले अवघातनिर्वृत्तान् तण्डुलानादाय ' स्थालीपाकावृता ' ' आज्यं चेष्टित्वा ' आज्य-

३-अन्यस्य क्षीरादेनिवृत्त्यर्थमित्यर्थः ।

पाक्रस्योपघातञ्ज्वहोत्यग्रये स्वाहाऽनुमतये स्वाहा देवाय सिवछे सत्यप्प-सवाय स्वाहेति हुत्वोद्धत्य प्राश्नाति प्राइयेतरस्याः प्रयच्छति प्रक्षाल्य पाणिऽचदपाञ्जमपूरियत्वा तेनैनान्त्रिरुभ्युसत्युत्तिष्ठातो व्विश्वावसोऽन्या-मिच्छ प्रपुष्वर्यम् । सुञ्जायाम्प्रत्या सहेति ॥ १८ ॥

(त्यु) अथैनामभिपद्यते। (तेऽमो) अमोऽहमिस्म सा त्वध् सा त्वम-स्यमोऽअहम् । सामाहमिस्म ऽ ऋक्त्वन्द्यौरहम्पृथिवी त्वम्॥ तावेहि सध्रभावह सह रेतो द्धावहै। पुध्से पुत्राय व्वित्तथऽहति॥ १९॥

(त्य) अथास्याऽऊह्म विन्हापयित । विनुतिहीथान्यानापृथिनीऽन्नति तस्यामर्थित्रिष्टाप्य मुलेन मुल्थ्य सन्धाय त्रिरेनामनुलोमामनुमार्षि विष्णु-व्योनिङ्करुपयतु त्नुषा ह्याणि पिथ्रातु । आसिश्चतु प्रजापतिर्द्धाता

स्वाहा । अनुमतये स्वाहा । देवाय सवित्रे प्रसंवित्रे सत्यप्रसवाय स्वाहा ''-इति । हुत्वा, उद्धृत्य, प्राश्नाति । प्राह्य, इतास्याः प्रयच्छति । प्रक्षाल्य पाणी, उद्पात्रं पूर्यित्वा, तेनैनां त्रिरम्युक्षति-'' उत्तिष्ठातो विश्वावसोऽन्यामिच्छ प्रफैर्व्यम् । सं जायां पत्या सह ''-इति ॥ १८ ॥

अथैनामिषयते—'' अमैोऽहमिस्म सौ त्वं सा त्वमस्यमोऽअहम्। सामाहमिस्म ऋक् त्वं द्यौरहं पृथिवी त्वम् ॥ तावेहि संरभावहै सह रेतो दथावहै। पुंसे पुत्राय विनेये '' इति ॥ १९॥

# अथ गर्भाधानम्।

अथास्या ऊरू विहापयति-" विजिहीथां चावापृथिवी "-इति । तस्यामर्थे निष्ठाप्य ।

संस्कारं कृत्वा चरुं श्रपियत्वा स्थालीपाकस्याहुतीः ' जुहोति ' उपघातमुपहृत्योपहृत्य । " अप्रये स्वाहा " इत्याद्याः । गार्द्यः सर्वो विधिर्द्रष्टव्योऽत्र । ' हुत्वोद्भृत्य ' चरुरोषं 'प्राश्वाति ' स्वयं 'प्राश्य ' 'इत्तरस्याः ' पत्न्ये 'प्रयच्छति ' उच्छिष्टम् । 'प्रक्षात्य पाणी ' आचम्य ' उदपात्रं पूरियत्वा ' । तेनोद्देकेनैनां 'त्रिर-भ्युक्षति ' अनेन मन्त्रेण " उत्तिष्ठातो विश्वावसो "—इति । सक्चन्मंत्रोबारणम् ॥ १८ ॥

'अधैनामभिषद्यते '। क्षीरौदनादि यथाऽपत्यकामं भुक्त्वेति क्रमोऽत्र द्रष्टन्यः। संनिवेशकाले "अमो-ऽहमिस्म " इत्यादिमन्त्रेणाभिषद्यते ॥ १९ ॥

' अथास्या जरू विहापयति ' विश्लेषयति । " विजिहीयां द्यावापृथिवी " इत्यनेन । तस्यामर्थमित्यादि

१-एतन्नामकगन्धर्व ! इति बोध्यम् । २-' प्रफर्व्यम् ' प्रकर्षेण गम्या तां प्रथमयुवति तहणीमित्यर्थः । ३-अमः प्राणः इति । ४-' सा ' इति तच्छब्देन ' वाक् ' गृह्यते । ५-वित्तिर्लोभ इति ।

गुभ्भेन्द्यातु ते । गुभ्भेन्येहि सिनीवालि गुभ्भेन्येहि पृथुष्टुके । गुर्भन्तेऽ अश्विनो देवादाधत्ताम्युष्करम्रजी ॥ २० ॥

हिरण्ययीऽअरणी । याभ्यात्रिम्धंन्थतामश्चिनौ देवौ । तन्ते गुभर्भन्द्धान्महे दशमे मासि सृतवे ॥ यथाऽधिगभर्भा पृथिवी यथा यौरिन्द्रेण गर्भिमणी । न्वायुर्दिशा यथा गुभर्भऽपुवङ्गुभर्भन्द्धामि तेऽसाविति नाम गृह्णाति ॥ २१ ॥

सोष्युन्तीमद्धिरुभ्युक्षति । यथा ब्वातः पुष्करिणीध् समीङ्ग्यति सर्ब्वतः । एवा ते गुभ्भेऽ एजतु सहावेतु जरायुणा ॥ इन्द्रस्यायुम्बज्ज्ञः कृतः सार्गदः सुपरिश्रयः । तुमिन्द्र निर्जाहि गुभ्भेण सावरध् सहेति ॥२२॥

मुलेन मुखं सन्धाय । त्रिरेनामनुलोमामनुमार्षि-'' विष्णुयोंनिं कल्पयतु त्वष्टा रूपीणि पिंशतु । आसिंचतु प्रजापतिर्धाता गर्भ द्धातु ते ॥ गर्भ धेहि सिनीवालि गर्भ धेहि पृथुष्टुके । गर्भ ते अश्विनो देवावाधत्तां पुष्करस्त्रजो ॥ २०॥

हिरण्ययी अरणी याभ्यां निर्मन्थतामिश्वनौ देवौ । तं ते गर्भ दधामहे दशमें मासि स्तृतवे ॥ यथाऽग्निगर्भा पृथिवी यथा द्यौरिन्द्रेण गर्भिणी । वायुर्दिशां यथा गर्भ एवं गर्भ दधामि ते ''॥ 'असौ ' इति नाम युद्धाति ॥ २१ ॥

#### अथ सोष्यत्तीकर्म।

सोष्यन्तीमद्भिरभ्युक्षति—'' यथा वातः पुष्करिणीं समींगेयित सर्वतः । एँवा ते गर्भ एजतु सहावैतु जरायुणा॥ इन्द्रस्यायं वज्रः कृतः साँगेडः सपर्रिश्रयः। तिमन्द्रे निर्जाह गर्भेण साँवैरं सह ''–इति॥ २२॥

पूर्ववत् । 'त्रिरेनां 'शिरःप्रश्टत्यनुलोमामनुमार्षि । " व्विष्णुर्योनिम् " इत्यादि प्रतिमन्त्रम् । अंते 'नाम गृद्धाति ' 'असाविति 'तस्याः ॥ २० ॥ २१ ॥

<sup>&#</sup>x27;सोष्यंतीमद्भिरस्युक्षति ' प्रसूतिकाले सुखप्रसवार्थं अनेन मंत्रद्वयेन '' यथा व्वातः पुष्किरिणीं समी-गमयति सर्वतः । एवा ते गर्भ एजतु '' इत्यादिना ॥ २२ ॥

९-' रूपाणि पिंशतु ' अंवयवान् विभागशो दर्शनयोग्यान्करोत्थिति भावः । २-'सिनीवालि' अन्नवति इति । ३-' पृथुष्ठुके ' पृथुर्विस्तार्णो स्तुका स्तुतिर्यस्यास्तरसम्बुद्धो । तङ्क्षेण वर्तमाने इत्यर्थः । ४-'सृतवे' प्रसोत्तामिति । ५-'समोन्नयति'-संचालचित । ६-' एवा ' एवमेव । ७-' सार्गेलः ' सार्गेलः, अर्गेक्षेन निरोधेन सहितः । ८-'सपरिभयः' परिवेष्टनसहितः । ९-तथाऽस्मिन्मन्त्रे इन्द्रशन्दे। वायुवाचकः । वायुव्यात्र प्रसृतिकाळीयः । १०-सावरं मांसपेशी तया सह ।

जातेऽग्रिमु समाधाय । (या) अङ्कुऽ आधाय कथ्ँसे पृषदाज्य-मानीय पृषद्। ज्यस्योप चात अहोत्यस्मिन्तस हस्रम्पु ज्यासमेधमानः स्वे गृहे । अस्योपसन्द्याम्मा च्छैत्सीत्प्रज्या च पशुभिश्च स्वाहा । मुयि प्याणांस्त्वयि मनसा जहोमि स्वाहा ॥ २३ ॥

यत्कुम्भणाऽत्यरीरिचम् । युद्धा न्यूनमिद्धाक्षरम् । अग्निष्टत्स्वष्टकृद्विद्धा-न्तिस्वष्टथ्ँ सुहुतङ्करोतु स्वाहेति ॥ २४ ॥

( त्यु ) अथास्यायुष्युङ्करोति । दक्षिणङ्कुण्णमिभिनिधाय व्याग्वागिति त्रिर्थास्य नामधेयुङ्करोति व्वेदोऽसीति तुद्स्यैतद्गुह्यमेव नाम स्याद्थ द्धि मुधु घृत्रु संध्रमुज्यानन्तर्हितेन जातह्रपुण प्याशयति भूस्त्वयि द्धामि भुवस्त्व्यि द्धामि स्वस्त्वाये द्धामि भूभर्भवः स्वः सर्व्दन्त्वयि दधामीति॥ २५॥

### अथ जातकर्भ।

जाते अग्निमुपसमाधाय । अंके आधाय । कंसे पृषदाज्यमानीय । पृषदाज्यस्योपघातं जुहोति-" अस्मिन् सर्हस्रं पुष्यासमेधमानः स्वे गृहे । अस्योपसन्द्यांम्मा च्छैत्सी-त्रजया च पशुभिश्च स्वाहा ॥ मिय प्राणांस्त्विय मेनसा जुहोमि स्वाहा " ॥ २३॥

" यत्कर्भणाऽत्यरीरिचं यद्वा न्यूनमिहाकरम् । अग्निष्टत् स्विष्टकृत् विद्वान स्विष्टं सुहुतं करोतु स्वाहा "-इति ॥ २४ ॥

#### अथायुष्यकर्णम् ।

अथास्यायुष्यं करोति-दक्षिणं कर्रामभिनिधाय, वाग्वागिति त्रिः । अथास्य नामधेयं करोति-" वेदोऽसि " इति । तदस्यैतद् ग्रह्ममेव नाम स्यात् । अथ द्धिमधुपृतं संसुज्य, अनन्तहितेन जातक्रवेण प्राश्यित-'' भूस्त्विय द्धामि । भुवस्त्विय द्धामि । स्वस्त्विय द्धामि । भूर्भुवः स्वः सर्वं त्वयि दधामि ''-इति ॥ २५ ॥

अथ जातकर्म । 'जातेऽग्निमुपसमाधाय' 'अंक आधाय' 'कंसे पृषदाज्यमानीय' सन्नीय संयोज्य ' पृषदाज्यस्योपघातं जुहोति '। '' अस्मिन् सहस्रम् '' इति । आवापस्थाने ॥ २३ ॥ २४ ॥

<sup>&#</sup>x27; अथास्यायुष्यं करोति '। ' अथास्य ' 'दक्षिणं कर्णमभिनिधाय ' स्वमुखम् । 'वाग्वागिति त्रिः ' जपेत् । 'अथास्य नामधेयं करोति ' "वेदोऽसि " इति । 'तदस्यैतत् ' 'गुह्यमेव ' गोप्यमेव नाम भवति

१-' सहस्रम्युच्यासम् ' अनेकपोषकः । १-' वपसन्यां ' सन्तती । ' मा च्छेत्सीत् ' मा विच्छित्रा भूत् । इति । 2800

- (त्यु) अथैनमभिमृशति । (त्यु) अरुमा भवपरशुभ्भेव हिरण्यमस्रुतुम्भव आत्मा वै प्रत्रनामाऽसि स जीव शरुदः शतमिति ॥ २६ ॥
- (त्यु) अथास्य मातुरमाभिमन्त्रयते । (तऽड्ड) इडाऽसि मैत्रावरूणी व्वीरे व्वीरमजीजनथाः । सा त्वुम्बीरवती भव याऽस्मान्वीरवत्रोऽ-कराद्वीते ॥ २७ ॥
  - (त्यु) अथैनम्मात्रे प्यद्वाय स्तुनम्प्रयच्छति । युस्ते स्तुनः शशयो यो

अयैनमभिमृश्ति-'' अङ्मा भव परशुर्भव हिरण्यमस्रुतं भव । आत्मा वे पुत्रनामा-ऽसि स जीव श्रादः शतम् ''–इति ॥ २६ ॥

अथास्य मात्रमभिमन्त्रयते—'' इडांऽसि मैत्रावरुणी वीरे वीरमजीजनथाः । सा त्वं वीरवती भव याऽस्मान वीरवतोऽकरत ''—इति ॥ २७ ॥

#### अथ स्तन्यप्रदानम्।

अर्थनं मात्रे प्रदाय स्तनं प्रयच्छति-" यस्ते स्तनः शैशयो यो मयो भूयो रत्नधा

" वेर्दैं: " इति । 'अथ द्धि मशु घृतं संसुज्य 'सनीय 'अनन्ताहैंतेन ' वस्त्वन्तराब्यवहितेन ' जातरूपेण' हिरण्येन ' प्राशयित ' " भूस्त्विय द्धामि " इस्तेतिर्मन्त्रैः प्रत्येकम् ॥ २९ ॥

'अथैनमभिमृशति'—''अश्मा मव'' इत्यादिना । हे पुत्र ! 'अश्मा भव' पाषाणवित्यरो भवेत्यर्थः । 'परशुर्भव' यथा अयः स्पृगच्छं यं स्पृशित तस्य सुवर्णत्वं करोति, तथा त्वमि यं स्पृशित करेण मस्तके तस्य सुवर्णत्वं सुब्रह्मण्यं कर्तुं समर्थो भवेत्यर्थः । किं च 'हिरण्यमस्रुतं भव ' अक्षयं सुवर्णं परमात्मरूपं वित्तं भवेत्यर्थः । तदेवोक्तं—'' नादिर्नान्तो न मध्यं वा यस्य वित्तस्य विद्यते । भोगे न च क्षयं याति तदेव वसु दीयताम् ''— ( ) इति । तदेव स्फुटयित—''आत्मा ये पुत्रनामासि स जीव शरदः शतम्''—व्यवहारत इति ॥२६॥

' अथास्य मातरमभिमन्त्रयते '-" इडाऽसि " इत्यनेन मन्त्रेण ॥ २७ ॥

' अथैनं मात्रे प्रदाय ' खांकस्थम् । ' स्तनम्प्रयच्छति '-'' यस्ते स्तनः '' इत्यादिमंत्रेणें ॥ २८ ॥

१-' इडा ' भोग्या, यद्वा पृथिवी, यद्वा इडानाम्री पात्री इति ।

२- भैत्रावरुणी ' भैत्रावरुणी वसिष्टस्तस्य भार्या अरुन्यती, यद्वा भैत्रावरुणत्विग्विषयिणी, यद्वा भित्रावरुणयोस्त्यना इति ।

३-'शशयः' शशयानः तव देहे वर्तमानोऽन्यैरनुपमुक्तः सुप्त इवास्ते इति शेषः । इति द्विवेदगंगः । अथवा 'शशयः' इत्यत्र मथमशकारस्थाने 'स ' इत्यक्षरश्यत्यासं इत्यत्व शयः कर्मफलं इतिऽस्मिन्कतंति व्युत्पत्तेस्तेन सह वर्तत इति सशयः । यद्वा शं सुखं तस्य हेतुभूतं शयः स्थितिः स्थानं स्तनोत्थानदेशरूपं यस्य स्तनस्य स शशयः । इति मिताक्षरारां नित्यानन्दाश्रम सुनिः । 'शशयः' "शीङ् स्वग्ने" । सुत्त इवास्ते अनुपमुक्तोऽन्यै; । इत्युवटः । 'शशयः' शेते इति 'शशयः । अच्परथये द्वित्वं पूर्वस्यात्वं च छान्दसम् । सुप्तः इवास्तेऽन्यैरनुपमुक्तत्वात् । "यस्ते स्तनो निहितो गुहायां" (श. प. १४ । २ ।१ । १५) इति श्रुतेः । इति महीधरः ॥

४-' वेदः ' अनुभवः सर्वस्य निर्ज स्वरूपं परमात्मलक्षणम् । इति द्विवेदगंगो व्याचल्यौ ॥

५-अस्मिन्पुत्रमन्थकर्माणे प्रायशो मंत्रा उत्तानार्था इति मत्वा भाष्यकारैने व्याख्याताः । । अतस्तन्मंत्रार्थसुलस्यवार्थं प्रायो संत्रगतविषमपदेषु द्विवेदगंगनित्यानन्दाश्रममुनिन्यो इत्तभाष्यतस्तावन्तं तावन्तमंशमुन्त्य स्फुटतरमर्थप्रदर्शनं इतमिति ॥

मयोभूरखों रत्नधा व्यसुविद्यः सुद्रज्ञः । येन व्यिक्ता युष्यसि व्यार्क्याणि सुरस्वति तुमिह धातवेऽकारिति ॥ २८॥

तम्बाऽ एतुमाहुः। (रु) अतिपिता बताभूरतिपितामहो बताभूः। परमाम्बत काष्टाम्याप श्रिया यशासा ब्लह्मवर्चेषेन युऽ एवम्बिदो ब्लाह्मणस्य प्रत्रो जायते॥ २९॥

(तुऽथ) अथ व्वध्राः। (स्तु) तुदिदुम्वयम्भारद्वाजीपुत्राद्वारद्वाजी-पुत्रो व्वात्सीमाण्डवीपुत्राद्वात्सीमाण्डवीपुत्रः पाराश्वरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रो गाम्गीपुत्राद्गाम्गीपुत्रः पाराशरीकोण्डिनीपुत्रात्पाराशरीकोण्डिनीपुत्रो गाम्गीपुत्राद्गाम्गीपुत्रो गाम्गीपुत्राद्गाम्भीपुत्रो वाडेवीपुत्राद्वाडेवीपुत्रो मौषिकीपुत्रान्मौषिकीपुत्रो हारिकण्णीपुत्राद्वारिकण्णीपुत्रो भारद्वाजी-पुत्राद्वाजीपुत्रः पुद्गीपुत्रात्पेद्गीपुत्रः शौनकीपुत्राच्छीनकीपुत्रः ॥३०॥

विश्ववित् यः सुद्वः । येन विश्वा पुष्यासे वार्याणि सरस्वाति तमिह धातवेऽकः "— (वा॰ सं॰ ३८।५) इति ॥ २८॥

तं वा एतमाहुः । अतिपिता वताभूरतिपितामहो वताभूः । परमां वत काष्टां प्राप श्रिया यशसा ब्रह्मवर्चसेन । यः एवंविदो ब्राह्मणस्य पुत्रो जायते ॥ २९ ॥

## अथ स्त्रीप्रधानो विद्यावंदाः।

अथ वंदाः । तदिदम् १ वयं भारद्वाजीषुत्रात् । २ भारद्वाजीषुत्रो वात्सीमांडवीषुत्रात् । ३ वात्सीमांडवीषुत्रात् । ३ वात्सीमांडवीषुत्रात् । ५ गागींषुत्रः पाराद्यारी-

तं वा एतमाहु। रिति । अनेन विधिना मन्त्रवद्गर्भाधानजातकर्मा दिना जातः संस्कृतश्च पुत्रः पितरं पिता-महं वा अतिरोते । 'बतेति विसमये । 'श्रिया यशसा ब्रह्मवर्चसेन 'च 'परमां काष्टां ' निष्ठां 'प्राप' इत्येवं स्तुत्यो भवतीत्यर्थः । यस्य च 'एवंविद्रो ब्राह्मणस्य पुत्रो जायते '। स चैवं स्तुत्यो भवतीत्यष्या-हारः । इति ॥ २९ ॥

अथानंतरं समस्तप्रवचनवंशः स्त्रीप्राधान्यात् गुणवान् पुत्रो भवतीति प्रस्तुतम् । अतः स्त्रीविशेषंणेनैव पुत्र-

१- वसुवित् ' वसु कर्मफलं तद्विन्दन्तीति वसुवित् इति ॥

२- ' सुदत्रः ' सुष्ठु ददातीति सुदत्रः कल्याणद इति ॥

३-असौ उपनिषदुक्तो जातकर्मनामकर्मणोविधिः यथोक्तप्राणविद्याविदः इतश्रीमन्यस्य पुत्रमन्थमनुतिष्ठत एवेत्यवसीयतः प्रकरणप्रावत्यात् । पारस्करणुद्योक्तस्तु-अनैतादशः सामान्येन सर्वस्य द्विजातिरित्यवसेयः प्रकरणपार्थक्यात् । इत्येवमुभयत्राधि कारिभेदोऽवगम्यतामिति ॥

४-पुत्रमन्यकर्सणः लीसंस्कारार्थन्तेनोक्तत्वात्तस्तित्रधानादयं वंशः स्त्रीप्रधानयेनोच्यते । इति द्विवेदगंगो व्याचल्यौ ॥

कार्यपीबालाक्यामाठरी पुत्रात् ।(त्का)कार्यपीबालाक्यामाठरी पुत्रः कौ-त्सी पुत्रात्कौत्सी पुत्रो बौधी पुत्राहौधी पुत्रः शालङ्कायनी पुत्राच्छालङ्कायनी-पुत्रो ब्वापंगणी पुत्रो बौत्मी पुत्र आत्रेमी पुत्र विद्यात्मी पुत्रो ब्वात्सी पुत्राहात्सी पुत्रो आर-द्वाणी पुत्राहारद्वाणी पुत्रः पाराक्षरी पुत्रो त्यात्मी पुत्र शाल्का कार्या प्राप्ति पुत्र शाल्का कार्या प्राप्ति पुत्र शाल्का प्राप्त शालका श

(ऽ) आलम्बीपुत्रात् । (दा) आलम्बीपुत्रऽआलम्बायनी पुत्रादालम्बायनीपुत्रो जायन्तीपुत्राञ्जायन्तीपुत्रो साण्ड्रकायनीपुत्रान्साण्ड्रकायनीपुत्रो
साण्ड्रकीपुत्रान्साण्ड्कीपुत्रः शाण्डिलीपुत्राच्छाण्डिलीपुत्रो राथीतरीपुत्राद्द्राथीतरीपुत्रः शौक्षिकीपुत्राभ्याङ्शोश्विकीपुत्रो वैदस्तीपुत्रोहेदस्तीपुत्रो आलकीपुत्राद्यालकीपुत्रः प्राचीनयोगीपुत्रात्याचीनयोगीपुत्रः
सालीवीपुत्रात्सालीवीपुत्रः कार्शकियीपुत्रात्कार्शकियोपुत्रः ॥ ३२ ॥

कींडिनीपुत्रात् । ६ पाराशरीकींडिनीपुत्रो गार्गीपुत्रात् । ७ गार्गीपुत्रो गार्गीपुत्रात् । ८ गार्गी-पुत्रो बाढेयीपुत्रात् । ९ बाढेयीपुत्रो मौषिकीपुत्रात् । १० मौषिकीपुत्रो हारिकर्णीपुत्रात् । ११ हारिकर्णीपुत्रो भारद्राजीपुत्रात् । १२ भारद्राजीपुत्रः पैंगीपुत्रात् । १३ पेंगीपुत्रः शौनकी-पुत्रात् । १४ शौनकीपुत्रः-॥ ३० ॥

काइयपीबालाक्यामाठरीषुत्रात्। १५ काइयपीबालाक्यामाठरीषुत्रः कींत्सीपुत्रात्। १६ कीत्सी-पुत्रो बीधीपुत्रात्। १७ बीधीपुत्रः शालंकायनीपुत्रात्। १८ शालंकायनीपुत्रो वार्षगणीपुत्रात्। १९ वार्षगणीपुत्रो गीतमीपुत्रात्। २० गीतमीपुत्र आत्रेयीपुत्रात्। २१ आत्रेयीपुत्रो गीतमी-पुत्रात्। २२ गीतमीपुत्रो वात्सीपुत्रात्। २३ वात्सीपुत्रो भारद्वाजीपुत्रात्। २४ भारद्वाजीपुत्रः पाराद्वारीपुत्रात्। २५ पाराद्वारीपुत्रो वार्कारुणीपुत्रात्। २६ वार्कारुणीपुत्र आर्तभागीपुत्रात्। २७ आर्तभागीपुत्रः शींगीपुत्रात्। २८ शोंगीपुत्रः सांकृतीपुत्रात्। २९ सांकृतीपुत्रः-॥ ३१॥

आरुंबीपुत्रात् । ३० आरुंबीपुत्र आरुंबायनीपुत्रात् । ३१ आरुंबायनीपुत्रो जायंती-पुत्रात् । ३२ जायंतीपुत्रो मांडूकायनीपुत्रात् । ३३ मांडूकायनीपुत्रो मांडूकीपुत्रात् ।

विशेषणात् आचार्यपरंपरा कीर्यते । आदित्यमारस्य यावद्वारद्वाजीपुत्रः तावदधोमुखो नियताचार्यपर्वकमः <sup>६</sup> वंशः ' समस्तस्यैव प्रवचनस्य न त्वेकस्य खिळकाण्डस्य । तस्य च सर्वेवेदशेषस्वावधारणात् । आदित्याछन्धान

प्याश्रीषुत्राद्वासुरिवासिनः । प्याश्रीषुत्रुऽआसुरायणुदासुरायणुऽ आसुरे-रासुरिय्याज्ञवलक्याद्याज्ञवलक्युऽउद्दालकादुद्दालकोऽक्रणादुक्रणऽ उपवेशे-**ऊ**पवंज्ञिः कुश्रेः कुश्रिर्वाजश्रवसो व्याजश्रवा जिह्नावतो बाध्योगा-जिह्वावान्ब्राध्योग्रोऽसिताद्वार्षगणाडसितो न्द्रार्षगणो हरितात्क्रस्यपाद्ध-रितः कुरुयपः शिल्पात्कुरुयपाच्छिल्पः कुरुयपः कुरुयपान्नेध्रवेः कुरुयपो नुश्चविद्याची वागम्भिण्याऽअम्भिण्यादित्यादादित्यानीमानि शुक्लानि बुजूर्ण्षि व्वाजसनेयुन याज्ञवल्क्युनाख्यायुन्ते ॥ ३३ ॥

इति चतुर्दशे काण्डे सप्तमे प्रपाठके बृहदारण्यकोपनिपदि पश्चमे प्रपाठके पञ्चमं ब्राह्मणम् ॥ १४ (७) ५ । ५ ॥ (९) ६-४ ॥

आदितो नवमोऽध्यायः सप्तमप्रपाठकश्च बृहदारण्यकोपनिषदि त पष्टोऽध्यायः पञ्चमः प्रपाठकश्च समाप्तः ॥

प्रपाठके कण्डिकासंख्या ॥ १०१ ॥ अध्याये कण्डिकासंख्या ॥ ८९ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषद्यध्यायद्वयात्मकमन्तिमं विलकाण्डं समाप्तम् । इति षडध्यायी बृहदारण्यकोपनिषत्समाप्ता ॥

३४ मांडूकीपुत्रः शांडिलीपुत्रात् । ३५ शांडिलीपुत्रो राथीतरीपुत्रात् । ३६ राथीतरीपुत्रः क्रोंचिकीपुत्राभ्याम् । ३७ क्रोंचिकीपुत्री वैदसृतीपुत्रात् । ३८ वैदसृतीपुत्री भाखकीपुत्रात् । ३९ भाङ्कीपुत्रः प्राचीनयोगीपुत्रात् । ४० प्राचीनयोगीपुत्रः सांजीवीपुत्रात् । ४१ सांजीवी-पुत्रः कार्शकेयीपुत्रात् । ४२ कार्शकेयीपुत्रः ॥ ३२ ॥

प्राश्नीपुत्रादासुरिवासिनः ४३ प्राश्नीपुत्र आसुरायणात् । ४४ आसुरायण आसुरेः । ४५ आसुरिर्याज्ञवल्क्यात् । ४६ याज्ञवल्क्य उद्दालकात् । ४७ उद्दालकोऽहणात् । ४८ अहण उपवेशेः । ४९ उपवेशिः कुश्रेः । ५० कुश्रिवाजश्रवसः । ५१ वाजश्रवा जिह्वावतो वाध्योगात् । ५२ जिह्नावान बाध्योगोऽसिताद्वार्षगणात । ५३ असितो वार्षगणो हरितात करयपात ।

न्यादित्यानि । तानीमानि ' शुक्कानि ' अन्यामिश्राणि ब्राह्मणेन । अथवा यानि ' इमानि यजूंषि ' तानीमानि ' ग्रुक्कानि ' ग्रुद्धानि ' वाजसनेयेन याज्ञवल्क्येन आख्यीयन्ते ' प्रवचनविषयीक्रियन्ते इति ॥ २०-३३ ॥

<sup>\*</sup> अस्मिश्चतुर्दशे काण्डे बृहदारण्यकोपानिपादे यद्यपि श्रीतायणाचार्यकृतं भाष्यं नास्ति तथापि आदित आरम्य ओपानिपदं शतपथनाह्मणे भूयस्वेन श्रीतायणाचार्यकृतं भाष्यमेवास्तेऽतः सर्वेषु विषमपृत्रेषु एष एव शिरोलेखरूळत्रिन्यायेन स्थापित इति ॥ १- " आख्या प्रवचनसंयोगात् " ( जै. सू. १ । १ । ८ । २८ ) इति जैमिन्याचार्योदितराद्धांतात् । इति गम्यते ॥

५४ हरितः करयपः शिल्पात्कश्यपात् । ५५ शिल्पः कश्यपः कश्यपात्रीश्चवेः । ५६ कश्यपो नेश्चविर्वाचः । ५७ वागंभिण्याः । ५८ अभिण्यादित्यात् । आदित्यानीमानि शुक्कानि यर्जूषि वाजसनेयेन याज्ञवल्ययेनाख्यायंते ॥ ३३ ॥

दृष्टिमात्रं भवेहृइयं कैवल्यं तत्परं पदम् । वेदान्तसारसर्वस्वं स्वसंवेद्यं शिवोदितम् ॥ १ ॥ अहं ब्रह्मेत्येतन्मनमपि विष्ठाव्य सहसा समाध्यन्तं सर्वं स्वयमपि गिलत्युद्भटतया । परानन्दः कोऽपि प्रकटपदभूस्येकविजयी परस्तुर्यातीतो जयित हि विवेकानवसरः ॥ २ ॥ इति ॥ इति श्रीहृषीकेशब्रह्मभगवत्यूज्यपादशिष्यस्य श्रीपाठकानिरुद्भपत्रस्य परमहंसपिश्वाजकाचार्यस्य श्रीवासुदेवब्रह्मभगवतः कृतौ माध्यंदिनीयशतप्यव्राह्मणान्तर्गतमाध्यन्दिनशाखोपनिषद्बृह-दारण्यकटीकायां वासुदेवप्रकाशिकायां तृतीये खिलकाण्डे षष्ठेऽध्याये चतुर्थं पुत्रमन्थकमेब्राह्मणं परिसमासम् ॥ १४।(९)६ । १॥

#### इति वृहदारण्यकोपनिषयन्तिमं खिलकाण्डं परिसमाप्तम् ॥ १४ । ३ ॥

#### माध्यन्दिनशतपथबाह्मणे-

| काण्डानि.  | अध्यायाः     | प्रपाठकाः | व्राह्मणानि  | कण्डिकाः    |
|------------|--------------|-----------|--------------|-------------|
| 8          | ٩            | 6         | 30           | ८३७         |
| २          | ٤            | ٩         | 98           | ५४९         |
| Ą          | <b>e</b>     | 9         | ३७           | ८५९.        |
| 8          | Ę            | ٩         | 39           | €8<         |
| ٩          | ٩            | 8         | २५           | १७४         |
| ę          | (            | ٩         | २७           | <b>५३</b> ० |
| 9          | 9            | 8         | १२           | ३९८         |
| (          | 9            | 8         | २७           | ४३७         |
| ٩          | ٩            | 8         | १९           | ४०२         |
| १०         | Ę            | 8         | 38           | ३६९         |
| 9 9        | <            | 8         | ४२           | ४३७         |
| १२         | ٩            | 8         | . २९         | ४५९         |
| १३         | (            | 8         | 83           | ४३२         |
| 8 8        | ٩            | v         | 90           | ७९६         |
| <b>१</b> 8 | 800          | <b> </b>  | 83<          | ७६२४        |
|            | श्लोकसंख्या- | 78000     | अक्षरसंख्या- | ७६८०००      |

इति चतुर्दशकाण्डात्मकं माध्यन्दिनीयशतपथत्राह्मणं सभाष्यं समातम् ॥

# अथास्या बृहदारण्यकोपनिषदः स्वाध्यायप्रवचनादौ पठ्यमाना शान्तिः।

### आदौ-

ॐ नारायणं पद्मभुवं विसिष्ठं शक्तिं च तत्पुत्रपराशरं च ।
व्यासं शुकं गौडपदं महान्तं गोविन्दयोगीन्द्रमथास्य शिष्यम् ॥ १ ॥
श्रीशंकराचार्यमथास्य पद्मपादं च हस्तामलकं च शिष्यम् ।
तं त्रोटकं वार्तिककारमन्यानस्मद्गुरून्सन्ततमानतोऽस्मि ॥ २ ॥
श्रुतिस्मृतिपुराणानामालयं करुणालयम् ।
नमामि भगवत्पादं शंकरं लोकशंकरम् ॥ ३ ॥
ॐ पूण्णुंमद्धः पूण्णुंमिद्धं पूण्णुंतपूण्णंमुद्वच्यते ।
पूण्णुंस्य पूण्णुंमाद्वाय पूण्णुंमेवाचिशिष्यते ॥ १ ॥

[श. प. १४ (बृ. उ.) ५।१।१]

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

#### अन्ते-

ॐ पूर्ण्यमद्वः पूर्ण्यमिद्धं पूर्ण्यात्पूर्णमुद्दच्यते । पूर्ण्यस्य पूर्ण्यमाद्वाय पूर्ण्यमेवाविद्याच्यते ॥ १ ॥

[श. प. १४ (बृ. उ. ) ५-१-१]

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

यैरिमे ग्रुक्तिः पूर्वं पद्वाक्यप्रमाणतः ।

व्याख्याताः सर्ववेदान्तास्तान्नित्यं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥ १ ॥

श्वितस्मृतिपुराणानामालयं करुणालयम् ।

नमामि भगवत्पादं शंकरं लोकशंकरम् ॥ २ ॥

शंकरं शंकराचार्यं केशवं वादरायणम् ।

स्त्रभाष्यकृतौ वन्दे भगवन्तौ पुनः पुनः ॥ ३ ॥

ग्रुर्वे सर्वलोकानां भिषजे भवरोगिणाम् ।

निधये सर्वविद्यानां दक्षिणामृतये नमः ॥ ४ ॥

आनन्दमानन्दकरं प्रसन्नं ज्ञानस्वरूपं निजवोधयुक्तम् ।

योगीन्द्रमीडचं भवरोगवैद्यमस्मर्गुरुं सन्ततमानतोऽस्मि ॥ ६ ॥

ॐ नमो ब्रह्मादिभ्यो ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्त्तभ्यो वंशींषभ्या नमो महस्रो नमो कुरुभ्यः । ॐ सर्वोषष्ठ्रवरहितः प्रज्ञानवनः, प्रत्यगर्थो ब्रह्मीवाहमस्मि ब्रह्मीवाहमस्मि, ॐ ।

इति बृहदारण्यकोपनिषच्छान्तिः।

# अथ माध्यन्दिनीयज्ञतपथन्नाह्मणस्य स्वाध्यायप्रवचनान्ते पट्यमानं

### स्वाध्यायानिराकरणम् ।

### अथातोऽधीत्याधीत्यानिराकरणम् ।

अ प्रतीकं मे विचक्षणं जिह्ना मे मधु यद्वः । कर्णाभ्यां भूरि ग्रुश्वे मा त्वा हार्षीः श्रुतम्मिय ॥

ब्रह्मणः प्रवचनमित ब्रह्मणः प्रतिष्ठानमित ब्रह्मकोशोऽित सनिरित शान्तिरस्यनिराकरणमित ब्रह्मकोशं मे विश वाचा त्वा पिद्धामि वाचा त्वा पिद्धामि [ तिष्ठ प्रतिष्ठ ] ॥

स्वरकरणकण्ठचौरसदन्त्योष्ठचग्रहणधारणोच्चारणशक्तिर्भयि भवतु । आप्यायन्तु मेऽङ्गानि बाक्पाणश्चक्षुः श्रोत्रं यशो बलम् । यन्ये श्वतमधीतं तन्ये मनसि तिष्ठतु तिष्ठतु ॥ १ ॥

[पार. गृ. सू. ३। १६। १॥]

इति।



॥ श्रीशः शरणम् ॥

अथ श्रीमन्महर्षिकात्यायनप्रणीतं

# यः थः नित्यानन्दपर्वतीयकृतव्याख्यासहितं प्रतिज्ञासूत्रं प्रारभ्यते ।

----

#### प्रथमा कण्डिका।

अथ संक्षेपेण प्रतिकासूत्रं व्याख्यायते—

### अथ प्रतिज्ञा॥ १॥

अथ-श्रीतस्मार्तसूत्रकथनानन्तरं प्रातिशाख्यसूत्रकथनानन्तरं च प्रतिज्ञा व्यवहारजन्यज्ञानविषयोऽर्थः विधा-स्यत इति सूत्रशेषः ॥ १ ॥

स्वरसंस्कारयोश्छंदसि नियमात्तज्ज्ञानार्थं लक्षणमाह—

# मन्त्रब्राह्मणयोर्वेदनामधेयम् ॥ २ ॥

मन्त्रश्च-हुषे त्व (वा. सं. १।१) इत्यादिः । ब्राह्मणं च व्रतमुपेष्यन् (मा. श. प. १।१।१।१) इत्यादि । तयोर्वेदसंज्ञा भवतीत्यर्थः ॥ २ ॥

# तस्मिञ्छुक्के याजुवाझाये माध्यन्दिनीयके मन्त्रे स्वरत्रिक्या ॥ ३ ॥

तिसम्नेतावन्मात्रोक्ती अन्यशाखायामितप्रसंगः स्यादत आह्—शुक्त इत्यादि । कृष्णयजुषो व्यावृत्यर्थ शुक्तप्रहणम् । यजुर्वेदोक्तानामृत्तामि वक्ष्यमाणस्वरसंस्कारिसद्धयर्थ आम्नायपदोपादानम् । अन्यथा यजुर्लक्षणाः
कान्तानामनियतपरिमाणानामेव हुषे त्वां इत्यादिमन्त्राणामेव प्रहणंस्यात् । न तु पादसंबद्धानां अग्निर्मूर्द्धाः
(वा.सं. ३।१२) इत्यादीनाम् । कण्वशाखाव्यावृत्यर्थमाह्—माध्यन्दिनीयक इति । कण्वशाखा हि न माथ्यदिनमुनिप्रोक्तित न तत्रातिप्रसंगः । " ब्राह्मणे तूदात्तानुदात्तौ भाषिकस्वारौ "-(प्रति. सू. १।८) इत्यनेन ब्राह्मणे विशेषरूपेण स्वरस्य वक्ष्यमाणस्वान्मन्त्रे इति । स्वरप्रित्रया स्वराणामुदात्तादीनां प्रकिया प्रयोगः
कथ्यते इति सूत्रशेषः ॥ ३ ॥

स्यानस्याभ्यर्हितत्वेनानुदात्ताधिकरणं पूर्वमाह-

#### हचनुदात्तः॥ ४॥

" उचैरुदात्तः" (प्राति. सू. ) इत्यादिभिर्रुक्षणोक्तौ "हस्तेन ते" (प्राति. सू. .... ) इत्यनेन प्रदर्शनो-काविष हृदयायङ्गविशेषे स्वरप्रदर्शनार्थं पुनरारंमः । हृदीति सामीच्ये सप्तमी । हृदयसमीपे हस्तेनानुदात्तः स्वरः प्रदर्शनीयः । अनुदात्तोबारणनेलायां हृदयसमीपे हस्तस्थापनं कर्तव्यमिति यावत् । यद्यपि प्रातिशाख्ये " हस्तेन ते "—(प्रा. सू. .... ) इति सामान्येनोक्तं तथापि स दक्षिण एव प्राह्यः । " दिशामनुक्तौ प्राची स्यात्तथा हस्तस्तु दक्षिणः" इति परिभाषणात् ॥ ४ ॥

१-६५ च प्रतिज्ञासूत्रं कातीयाधादशपरिशिष्टांतर्गतत्तीयपरिशिष्टभूतपतिज्ञापरिशिष्टसूत्रात् ''अपातः प्रसिद्धा गोत्रवरणपृच्छायां बस्यते '' इस्यस्माद्भिमं तथा कातीयाद्धादशपरिशिष्टाद्विहर्भूतं प्रातिशाख्यसूत्रपरिशेवभूतमिति मंतन्यम् ॥

# मूध्न्युदात्तः॥ ५॥

मूर्भि मुखप्रदेशे उदात्तः प्रदर्शनीयः । मुखस्यापि मस्तकावयवत्वेन प्रसिद्धेः । निष्कृष्टार्थः पूर्ववत् ॥ ९ ॥

श्रुतिमुले स्वरितः ॥ ६॥

दक्षिणकर्णमूले स्वरितः प्रदर्शनीय इत्यर्थः । क्रमेणैषामुदाहरणानि चायत्रं स्थ-(वा. सं. १।१) इत्यत्र पूर्ववकारोत्तरवर्त्याकारोऽनुदात्तः, यकारोत्तराकार उदात्तः, उत्तरवकारोत्तराकारः स्वरितः इति ॥ ६ ॥

एवं जात्यादयोऽभिहिताः॥ ७॥

यथा प्रचयस्य स्वरितभेदस्य प्रातिशाख्येऽभिधानम् । एवं जात्यादयोऽपि स्वरितभेदास्तत्रैवाभिहिताः उक्ताः । खतोऽत्र नोच्यंते इति भावः ॥ ७ ॥

ब्राह्मणे तूदात्तानुदात्ती भाषिकस्वारी ॥ ८॥

हाहाणे पूर्वोक्ते व्रतमुपेष्यम् इत्यादिभागे तु उदात्तानुदात्ती भाषिकलक्षणलक्षिती, स्वरावेव स्वारी। स्थार्थेऽण्, तेन स्वरितस्य व्यादृत्तिः । इदि मूर्धि च भवत इत्यनुवृत्त्या लम्यते ॥ ८ ॥

# तानस्वरे।णि छन्दोवत्सूत्राणि ॥९॥ इति प्रथमा कण्डिका समाप्ता । [१]

सूत्राणि कल्पाः '' अथातोऽधिकारः ''—( का. श्री. सू. १।१ ) इत्यादयः । शृंगग्राहिकान्यायेनान्यान्यपि रोक्षादीनि वेदांगानि छंदोवच्छन्दसा तुल्यानि भवंति स्वरसंस्कारिनयमे इति सूत्रशेषः । उदात्तादिस्वराबाधनार्थे शनस्वराणीति । तान एकश्रुतिः स्वरो येषां तानि । तथा च तत्र नोदात्तादिप्रवृत्तिरिति मावः ॥ ९ ॥ [१]

#### अथ द्वितीया कण्डिका।

# अथान्तस्थानामाद्यस्य पदादिस्थस्यान्यहरुसंयुक्तस्यः, संयुक्तस्यापि रेफोष्मान्त्याभ्यामृकारेण चाविशेषणादिमध्यावसानेषूचारणे जकारो-चारणम् ॥ ३ ॥

अथ स्वरूपिनरूपणानन्तरं संस्कारप्रिक्षया उच्यत इति-सूत्रशेषः । अन्तस्थानां य-र-ल-वानामादास्य पकारस्य पदादौ विद्यमानस्य जकारोबारणमित्युत्तरेणान्वयः कर्तव्यम् इति शेषः । यथा खुँश्वासः प्रथमम् (वा. सं. ११ । १ ) इत्यादौ । पदादिस्थस्येत्युक्त्या धियः (वा. सं. ११ । १ ) इत्यादौ नाति-प्रसंगः । तस्माद्युत्तात् (वा. सं. ३१ । ६ । ७ ) इत्यादावितप्रसंगवारणायाह-अन्येति । अन्येन हला असंयुक्तस्य संयोगमप्राप्तस्येव्यर्थः । घृताचीं ध्यन्ति हर्धत (वा. सं. ३ । ४ ) इत्यादौ पदादिस्थत्वामानवाजकारोबारणं न स्यादतस्तत्पुनविंशिनष्टि-संयुक्तस्यापीति । रेको रकारः, जन्मणागन्त्यो हकारः, ताभ्यां

१-मंत्रेऽपि प्रयोगकाले कतिबिरस्थलवर्जे तातम्बरोऽभिलष्यते तिसिद्धांतीहरय प्रत्यपादि कात्यायनेन ''तानो वा नित्य-स्वात, एकश्रुति दूरासम्बद्धो यहाकर्माण सुनद्गाण्यासायजपन्युङ्खयाजमानवर्जम्'' (का. श्रो. सू. १।१९३-१९४) इति बोण्यम्॥

१-भास्मिन्सूत्रे सर्वत्र स्वरसंस्कारनियमानां प्रयोगप्रदर्शनाय यानि यानि मन्त्रगतपदलातानि उदाहरणतयोद्धृतानि तानि प्रायः सर्वाण ब्राह्मणेऽपि विद्यन्ते इति मस्वैव ब्राह्मणोदाहरणानि पृथङ्गोद्धृतानि विस्तरभिया व्याख्याङाद्वारीति ध्येयम् । तेनैतान्येवो-इत्हरणानि शतपषवाद्मणे तत्तस्यव्यद्धद्वय् विलोकनीयानि ॥

युक्तस्यापि जकारोचारणम् । तथा च प्रवेदाहरणेऽपि तिसिद्धिः । अत्राप्यविशेषेणादिमध्यावसानेष्विति सम्बन्ध्यते । तेन घृताचीर्ध्यन्तु हर्ध्यत (वा. सं. ३ । ४) स्पर्ध् बढां (वा. सं. १३ । ३९) इत्यादिषु सर्वत्र जकारोचारणं भवति । कृणुह्यध्वरं नं:—(वा. सं. २९ । २६) गेह्यांय चं (वा. सं. १६ । ४४) मह्यं वेदो भूयाः (वा. सं. २ । २१) इत्यादीनि हकारयोगोदाहरणानि ज्ञेयानि । कन्यहलसंयुक्तस्य 'इति काकाक्षिगोलकन्यायेनात्रापि सम्बन्धते । तेन अपिरच्यांतिः (वा. सं. ३ । ९) इत्यादी नात्प्रसंगः । क्रकारेण संयुक्तस्यापि जकारोचारणमिवशेषेण । अत्रान्यहलसंयुक्तस्य इति न सम्बन्धते । रेफोष्मान्त्याभ्यां पृथक्पाटसामर्थ्यात् । तेन सद्दोऽस्यृतंस्य (वा. सं. ९ । ३३ ।) इत्यत्र सकारयोगेऽपि जकारोचारणं सिध्यति ॥ १ ॥

# द्विभाविऽप्येवम् ॥ २॥

धारुया रूपं (वा. सं. १९। २४) इत्यादौ जकारोचारणिहन्दय इदं सूत्रमिति ॥ २॥

# अथापरान्तस्थस्यायुक्तान्यहुळः संयुक्तस्योष्मऋकारैरेकार-सहितोचारणम् ॥ ३ ॥

अथ आद्यान्तस्थादेशकथनानन्तरं अपरान्तस्थस्य रेफस्य अयुक्तो योगमप्राप्तः अन्यहल् यर्सिमस्तादशस्य कामिः ऋकारेण वा युक्तस्य एकारसिहतोन्नारणं कर्तव्यमिति शेषः पूर्ववत् । यथा विश्वद्रश्तिम् (वा. सं. १२ । १११ ) इत्यत्र "दरेशतम्" इति पाठः, न तु रेफमात्रघटितः । एवं वर्षे वर्षीयसि (वा. सं. ६ । ११ ) ब्रहिरं सि (वा. सं. २ । १ ) इत्यादाविष वोध्यम् । वर्ष्यांय च (वा. सं. १६ । ३८ ) युक्तपंतिह्वर्षित् (वा. सं. १ । २ ) इत्यादावन्यहलो यकारस्य वकारस्य वा संयोगान्न एकारसिहतोन्नारणम् ॥ ३ ॥

# एवं तृतीयान्तस्थस्य क्वचित् ॥ ४ ॥

तृतीयान्तस्थस्य लकारस्यापि कविल्रक्ष्यानुरोधेन एकारसहितोचारणम् । यथा शातवेल्शा विवरी-हतात् (वा. सं. १२ । १०० ) इत्यादौ " शतवलेशाः " इति एकारसहितः पाठः ॥ ८ ॥

# ऋकारस्य तु संयुक्तासंयुक्तस्याविशेषेण सर्वत्रैवम् ॥ ५॥

एकारसिहतोचारणादेशप्रसंगादिदं संयुक्तासंयुक्तस्य अविशेषेण सर्वत्र आदिमध्यावसानेषु एकारसिहतोचार-णम् । ऋताषाद् (वा. सं. १८ । ३८ ) सुज प्रशस्तद्र्शतम् (वा. सं. १६ । ३७ ) ऋणुहि (वा. सं. ३ । २८ ) सामान्युग्भिः (वा. सं. २० । १२ ) इत्यादीन्युदाहरणानि बोध्यानि ॥ ९ ॥

# अथान्त्यस्यान्तस्थानां पदादिमध्यान्तस्थस्य त्रिविधं गुरुमध्यमलुचुवृत्तिभिरुचारणम् ॥ ६ ॥

अथ तृतीयान्तस्थादेशकथनानन्तरं अन्तस्थानामन्त्यस्य वकारस्य त्रिविधं त्रिप्रकारं गुरुमध्यमलघुवृत्तिभिरुषाः रणं कर्तव्यमित्युच्यते । एतच पदादिकमेण ज्ञेयम् । तदुक्तमन्यत्र—'' वकार्रास्त्रविधो ज्ञेयो गुरुर्लघुर्लघूत्तरः । अ.दी गुर्क्लघुर्मध्ये पदान्ते च लयूत्तरः '' (कैशबीयपरिभाषांकसूत्रीये ) इति । यथा खायवं स्थ देवां वंः स्रंिक्ता (वा. सं. १११) इत्यादि ॥ ६ ॥

# अयो मूर्द्धन्योष्मणोऽसंयुक्तस्य दुमृते संयुक्तस्य च लकारोचारणम् ॥ ७ ॥

अयो अन्तस्थादेशकथनानन्तरं मूर्धन्यस्योज्मणः षकारस्यासंयुक्तस्य टुं टवर्गं ऋते विना संयुक्तस्य च खका-रोबारणं कर्तेज्यमित्युपदिस्यते । यथा मुहस्र्वशार्षां पुर्फ्तषः-( वा. सं. २१ । १ ) बिमुर्ज्यस्तेने ( वा. सं. १६१२ ) शष्ट्यांय चु-(वा.सं.१६१४२ ) इत्यादौ । टवर्गयोगे तु प्रत्युष्टुम्-(वा.सं.११७) कृष्णोऽसि-(वा. सं. २११ ) श्रेष्ठतमाय (वा. सं. १११ ) इत्यादौ तु न भवति ॥ ७ ॥

अध्ययनादिकर्मसु ॥ ८॥

पते पूर्वोक्ताः स्वराः संस्काराश्चाध्ययनादिकर्मस्वेवेति नियम्यते । अध्ययनादीति आदिना यजनयाजना-ध्यापनादिपरिग्रहः ॥ ८ ॥

# अर्थवेळायां प्रकृत्या ॥ ९ ॥

इति द्वितीया कण्डिका समाता ॥ [ २ ]

मन्त्रार्थवेलायां तु प्रकृत्या प्रकृतिरूपेणेबोचारणम् ॥ ९ ॥ [ २ ]

### अथ नृतीया कण्डिका।

अथानुस्वारस्य १५ इत्यादेशः शपसहरेफेषु तस्य त्रैविध्यमाख्यातं हस्वदीर्घग्ररुभेदेदीर्घात्परो हस्वो हस्वात्परो दीर्घो ग्रेरी परे ग्ररुः पर-सवर्णेषत्पकृत्या चान्यत्र ॥ १ ॥

भय जन्मदिशोपदेशानन्तरं श-ष-स-ह-रेतेषु वर्णेषु परेषु अनुस्वारस्य स्थाने ५ इत्यादेशः । तस्य ५ कारस्य विवध्यं ह्रस्वदीर्वगुरुभेदैः । इत्यादेकमानृकालपरो दीर्वोत्, दीर्वात् द्विमानृकालपरो ह्रस्वः, गुरी संयुक्ताक्षरे परे गुरुर्वोध्यः । यथाप-दीर्वोधि गुरुर्भविति तथापि संयोगे परे ह्रस्वस्थापि गुरुर्सव्विधानाद्धस्वालपरस्यापि संयोगे परे गुरुत्वविधानात्ततो प्रिशेषः । यथा च्चिश्वाद्धाम् (वा. सं. ३ । ८) इत्यादौ ह्रस्वालपरे दीर्वः । पृथिव्यार्थे ज्ञतेन पार्शेः (वा. सं. १ । २५ ) इत्यादौ दीर्वालपरो ह्रस्वः । कल्पनार्थे श्रोत्रम् (वा. सं. ९ । २६ ) स्वादौ संयोगे परे दीर्वाद्धस्वाच परो गुरुः । अन्यत्र श ष स-ह-रेप्तपरत्वामावे परा अनुस्वारालपरा तत्सवर्णा या ईषत्प्रकृतिस्तयोचारणम् । अर्थात्पत्र विद्यमानवर्णवर्गीयपंचमवर्णसदृशमुचारणं कर्तव्यमिति फलति ॥ १ ॥

विसर्गेष्वीपद्धिरामः॥ २॥

विसर्गेषु ' अः ' इत्यादिषु ईषिद्वरामः किंचिद्विरम्यते, विसर्गस्य स्पष्टोचारणार्थम् । 'सोऽपीषिद्विरामः "दीर्घात्परो हस्वो हस्वात्परो दीर्घः" इत्यनुवृत्त्य तदनुसारेण बोध्यः । यथा नाकं ग्रभ्णानाः सुकृतस्यं (वा. सं. १९ । ९०) अर्चतन्नुः समनमो (वा. सं. ९ । ३) इत्यादौ ॥ २॥

# पदाद्यस्यासंयुक्ताकारस्येपदीर्घता च भवतीषदीर्घता च भवति ॥ ३ ॥ इति तृतीया कण्डिका समाप्ता ॥

पदादौ विद्यमानस्यासंयुक्तस्य व्यञ्जनायुक्तस्य अकारस्येषद्दिर्वता भवति । अर्मुचूर्ज्नम् (वा.सं. १७११) इत्यत्र शकारात्पूर्वः अकारः ईषद्दिर्घो न भवति, संयुक्तत्वात् । पदादौ विद्यमानस्येत्युक्या गोपेतौ (वा. सं. १ । १ ) इत्यादौ पकारोत्तराकारस्य न दीर्घता । अकारस्येत्युक्त्या च इर्गवती धेनु० (वा. सं. ५।१६) इत्यादौ इकारस्य न दीर्घता । किन्तु व्वस्तैः पुवित्रंम् (वा. सं. १।२) इत्यादौ वकारोत्तराकारस्य पकारोत्तराकारस्य च दीर्घता । तथा च तयोः ईषद्दीर्घोचारणं यथा भवति तथा पठनीयम् । एवमन्यत्रापि बोध्यम् । अन्ते द्विरम्यासः परिसमाप्यर्थः ॥ ३ ॥

इति श्रीकाशीक्षेत्रवासिमहामहोपाध्यायपण्डितनित्यानन्दपर्वतीयकृतौ कात्यायनीयप्रातिशाख्यपरिशेषभूत-त्रिकण्डिकप्रतिज्ञासूत्रपरिशिष्टस्य संक्षेपार्थस् क्तिरित्याख्या व्याख्या परिसमाप्ता ॥ इति शिवम् ॥



९-अस्मिन्सूत्रे प्रदर्शिताः सर्वसाधारणाः स्वरसंस्कारानियमा उभयत्र मंत्रे ब्राह्मणे चोपयोक्तव्याः । उपक्रमे " मंत्रब्राह्मणयो-वेंदनामेधयम् " इति प्रतिज्ञातत्वात्तथा मध्येऽपि तत्र तत्र मंत्रब्राह्मणे अधिकृत्य विधानदर्शनाच । विशेपनियमास्तु प्रातिशाख्ये भाषिकसूत्रे स्वरांकुशे याज्ञवन्त्रयशिक्षादी च द्रष्टव्याः ॥

# अथ त्रिकण्डिकभाषिकसूत्रोक्तविषयानां अनुक्रमाणिका ।

#### प्रथमकाण्डिकायां विषयाः।

#### सूत्रांकाः

- १-त्राह्मणस्वरसंस्कारनियमप्रतिज्ञाकरणम्
- २-ब्राह्मणे स्वरसंख्याप्रदर्शनम्
- ३-- ब्राह्मणस्वरविधायकभाषिकसूत्रस्यावश्यकतानिरूपणम्
- ४-मन्त्रस्वरलक्षणसिद्धस्वरमनूच ब्राह्मणस्वरलक्षणनिरूपणम्
- ५-माषिकसंज्ञालक्षणकथनम्
- ६-तस्यैव निरूपणम्
- ७-- প্লা, प्र, इत्यन्यतरोपसर्गपूर्वकः आख्यातपरश्च य उदात्तानुदात्तसन्धिः स न भाषिक इति निरूपणम्
- ८-आ, प्र, उपसर्गपूर्वेकः अनाख्यातपरः समासो न भाषिक इति कथनम्
- ९-यस्य सन्धेः पूर्वे ह्स्वः अकारः सः अपूर्वः समाससंधिर्न भाषिक इति निरूपणम्
- १०-जात्याभिनिहितक्षेप्रप्रश्चिष्टाश्चेति चतुर्णां स्वरितानां भाषिकसंज्ञाविधानम्
- ११-उतो, यो, मो, नो, सो, एतेषां पंचानां ओकाराणां भाषिकसंज्ञाविधानम्
- १२-केवलस्य ओकारस्य शाखांतरव्यवस्थया भाषिकसंज्ञाविधानम्
- १३-माधिकस्योदात्तस्वरो भवतीत्युदात्तस्वरकयनम्
- १४-मन्त्रे स्वरितानुदात्तयोः शतपथे उदात्तस्वरो भवतीत्युदात्तस्वरविधानम्
- १९-मन्त्रे यदनन्त्यमेकमुदात्तं तच्छतपथे अनुदात्तं भवतीति अनन्त्यस्यैकस्यैवौदात्तस्य अनुदात्तस्वरस्व विधानम्
- १६-द्वयोर्बहूनां वा उदात्तानामेकत्र संयुक्तानां गौर्वापर्येणावस्थितानां मध्ये यदन्त्यमुदात्तं मन्त्रे, तच्छतपथे अनुदात्तं भवति । पूर्वेषामुदात्तानां स्वरविशेषानुपदेशान्मंत्रस्वर एव । इत्येवमनुदात्तस्वरनिरूपणम्
- १७-प्रागुक्तलक्षणे भाषिकस्वरे परे सति उभयेषामुदात्तानार नुदात्तानां चानुदात्तस्वरत्वकथनम्
- १८-प्रागुक्तलक्षणे भाषिकस्वरे परे सति स्वरितस्यानुदात्तस्वरत्वविधानम्
- १९—माषिकस्वरितस्वरस्यामिनिचातः स्यात् । एवमिमिनिचातेऽपि सिति स्वरितस्वम् । इत्यमिनिहितस्वरि-तस्य भाषिकसंज्ञाविधानम्
- २०—प्रागुक्तानां बहूनां पौर्वापर्येणावस्थितानां उत्तमात्पूर्वेषां अनंतराणां जात्यंतरेण व्यवहितानामनुदात्तानां कंपनत्दविधानम्
- २१-उदात्तपूर्वस्यानुदात्तस्य प्रागुक्तलक्षणे भाषिके परे कम्पनत्वप्रकथनम्
- २२-उदात्तपूर्वस्य स्वरितस्य प्रागुक्तलक्षणे भाषिके परे कंपनत्वप्रकथनम्
- २३-अन्सस्योदात्तस्य अनुदात्तो भवतीति एकेषां मतनिरूपणम्

#### द्वितीयकण्डिकयां विषयाः।

मन्त्राह्मणाम्नायनिङ्चर्थकं मन्त्रसमाम्नायांतरज्ञापनार्थकं सूत्रम्

- १-१७ " अर्थादिः " इति सूत्रमारम्य—" अनुवंधः " इत्येतत्सूत्रपर्यन्ता षोडशसूत्री ह्यादिपदेभ्यः परस्याख्यातस्य अनुदात्तस्वरविधायिका, इति निरूपणम्
- १८-षोडशसूत्र्यां " हि " एतत्सूत्रोपक्रमा पंचदशसूत्री तत्तत्त्वपदादारस्य आषेडशादक्षरात्परस्या-ख्यातस्यानुदात्तस्वरविधायिकेति निरूपणम्
- १९-आपञ्चविशादक्षरात्परस्याख्यातस्यानुदात्तस्वरत्वमिति भारदाजमतप्रदर्शनम्
- २०-आद्वार्त्रिशादक्षरात्परस्याख्यातस्यानुदात्तस्वरत्वमिति, औपशिविमतप्रदर्शनम्
- २१ ह्यादिभियोंगे सित ईषन्मर्यादायां स्थितयोर्द्वयोर्बहूनामाख्यातानां वा पंचिवंशत्यक्षरान्तं द्वात्रिंशद-क्षरान्तं चानुदात्तस्वरो भवतीति विधानम्
- २२—प्रागुक्तमर्योदास्थानि सर्वाण्यपि आख्यातानि ह्यादीनामन्यतमयोगे सति अनुदात्तानि भवन्ति, इत्यौपशिविमतप्रदर्शनम्

#### तृतीयकण्डिकायां विषयाः।

- १-६-विनियोगादिषु निमित्तेषु सत्सु पूर्वस्याख्यातस्य न विकारो भवतीति प्रतिपादनम्
  - ७-ह्यादीनामन्यतमस्य योगे परिसमाप्यर्थत्वे च सति बहुष्वप्याख्यातेषु येनाख्यातेन तद्योगस्तस्या-ख्यातस्यानुदात्तो भवति, न समीपवर्तिनामन्येषामाख्यातानाम् । इति ह्याद्यन्वयाख्यातस्यानुदात्तत्व-विधानं तदितरेषामाख्यातानामनुदात्तत्वनिषेधकरणं च
  - ८-आख्यातसम्बन्धे सति यदजाद्यस्पाच्कं च द्विरुक्तं पदं तत्र यदेवाल्पाच्कं तस्य प्रकृतिस्वरकथनम्
  - ९-अनाख्यातसम्बन्धे सति अजादि अनजादि च समसंख्यमात्रं यत् दिरुक्तं पदं तत्र पूर्वं पदं प्रकृति-स्वरवदेवेति निरूपणम्
  - १०—नामाख्यातोपसर्गनिपातात्मकं चतुर्विधं पदं मन्त्रे यथार्थं स्वरतो विद्यमानं तद्ग्रह्मगे मन्त्रस्वराहि-पर्यस्तस्वरं भवति, इत्येतत्प्रतिपादनम्
  - ११-हस्वस्य दीर्घस्य च कण्ठयस्याकारस्य सवर्णे परे सित ' अर् ' इत्यागमविधिनिरूपणम्
  - १२-स्वरयोरन्तरा वर्तमानस्य वकारस्य लोपो भवतीति प्रतिपादनम्
  - १ ६—उक्ताभ्यां स्वरसंस्कारनियमाभ्यामन्योऽनुक्तः स्वरसंस्कारनियमः व्याकरणप्रातिशाख्यादेः सामान्य-शास्त्राद्वोध्य इति निरूपणम्
  - १४—अ, इ, उ, ऋ, त्ट, इत्येतेषां पञ्चानां वर्णानां प्रत्येकं अष्टादश भेदाः । ए, ऐ, ओ, औ, एतेषां चतुर्णों सन्ध्यक्षराणां हस्वाभावात् द्वादशैव भेदा इत्यादिनिरूपणम्
  - १५-ताण्डिनां भालुविनां च ब्राह्मणस्वरः शतपथवत् इति प्रतिपादनम्
- १६-२५-" सप्त साम्नाम् " इत्यारम्य-" निषादः सर्वत इति " इत्यन्तायां दशसूत्र्यां सामगानस्वरिवधानम्
  - २६-चरकाणां ब्राह्मणस्वरं तन्मन्त्रसमाम्रायस्वरातिदेशविधानम्
  - २७-चरकमेदानां खांडिकेयानां औद्धीयानां च ब्राह्मणे उदात्तोऽनुदात्तः खरितः प्रचितश्चेति चातुःस्वर्य, क्रांचत् त्रैस्वर्यमप्येतिलिरूपणम्
  - २८-उक्तन्यतिरिक्तानामन्येषामाश्वलायनादीनां ब्राह्मणे तानः स्वर एवेति विधानम्
  - २९- घडंगानां षडुपांगानां च तानः स्वर एवेति विधानम्

इति त्रिकण्डिकभाषिकसूत्रोक्तानां विषयाणाम् अनुक्रमणिका समाप्ता।

#### श्रीशः शरणम् !

# भाषिकसूत्रविषये किञ्चिदावेदनम् ।

अयि विज्ञाः पाठकमहामागाः ! भवद्वस्ते समाष्यं सस्वरं समग्रं शतपथत्राक्षणं विन्यस्तम् । तस्य चाध्ययना-ध्यापनं सस्वरमेवापेक्ष्यते । अन्यथा "मन्त्रो हीनः स्वरतो वर्णतो वा मिध्याप्रयुक्तो न तमर्थमाह । स वाध्वज्ञो यजमानं हिनस्ति यथेन्द्रशतुः स्वरतोऽपराधात् " इति । अत्र च मन्त्र इति पदं त्राक्षणस्याप्युपलक्षणं वेदैकदेशत्वाद्वाह्माहण-स्येति । एवं च पाणिनीयशिक्षया दशितया दिशाऽर्थान्तरसंभावनेन महती विपदापद्येत । किं बहुना स्वरसमुदायो वेदस्य वेदत्वावेदकः । तथाच ज्ञापितं पूर्वतन्त्रे कल्पसूत्राधिकरणे श्रीजैमिन्यृषिणा " प्रयोगशास्त्रमिति चेत्रा-सित्रयमात् " (जै. सू. १ । ३ । ४ ) " असिनयमात्स्वरेरित्रवद्भत्वात् " इति हि तद्धाख्याने श्रीशवर्ष्यामी व्याख्यत् । एतेनैतदुक्तं भवति—यत्र स्वरित्वद्भतं तत्रैव वेदत्वं, यत्र च तद्भावस्तत्र वेदत्वाभावः । अनया चान्वयव्यतिरेकव्याख्या स्वरसंबद्धत्वं वेदत्वावेदकभिति सिध्यति ।

किञ्च स्वरसमुदायो वेदस्य सम्पद्भूषः । दृशितं च स्वयं शतपयश्रत्या "श्रीवैं स्वरः "(श.प.११।४।२।१०) अत्र सायणः "(यः) उदाचादिलक्षणः 'स्वरः' सः 'श्रीवैं 'वेदवाक्यस्य सम्पद्भूषः " इति व्याचचक्षे । शतपश्रवाह्मणस्य स्वरसम्पत्तेर्यथार्याववोचकं चैतद्भाषिकं सूत्रम् ।

अमुष्य समाष्यमाधिकसूत्रस्य प्राथमिकं मुद्रणं काशीस्थचौखम्यासंस्कृतसीरिज्यन्त्रालये सम्पन्नम् । परन्तत्र सूत्रमाष्योदाहरणानां मध्ये ' अन्यद्मुक्तमन्यद्वान्तम् ' इव परस्परासम्बद्धता मर्मस्वृशा दशा पश्यद्भिः प्रतिपदं स्पष्टैव प्रतिपयत एवेति । ततो नितरामुद्धिममानसा वयमजस्रं श्रममधिष्ठाय सूत्रमाष्यानुसारिणीं सरिणमुद्दाहर-णानां यथाबोधं निर्देष्टुमुरीकृतयत्नाः कियतीं सफलतामुपगता इति सानुग्रहं समीक्षणेनैवास्य जानीयुस्तन्त्व-विदो जनाः ।

तस्य माधिकसूत्रस्य चान्ययनमध्यापनं शतपथत्राह्मणसमकालमेव विधेयम् । अतस्तदन्त इदं भाधिकसूत्रं श्रीमदनन्तदेवभाष्यसंबल्लितं संगृह्यते । तस्माच्च यथावत्स्वरज्ञानं सम्पाद्य स्वरसिद्धतं शतपथत्राह्मणं पठन्तु पाठयन्तु च विज्ञाः पाठकमहाभागा इति तान्सम्प्रार्थये ।

कल्याणनगर्याम् द्वि. श्रा. शु. १९ मौमे. शके १८६१ विदृद्धशंवदः— श्रीक्षेत्रनासिकनिवासी वारेइत्युपाह्यः वैदिकतिलकश्रीमदण्णाशास्त्रिसूनुः श्रीधरशर्माः

#### ॥ श्रीदाः दारणम् ॥

# अथ श्रीमन्महर्षिकात्यायनप्रणीतं

# अनंतदेवीयभाष्ययुतं

# भाषिकपरिशिष्टसूत्रं प्रारम्यते ।

वन्दं विष्णुं सदानन्दं भक्तकत्पमहीरुहम् । यच्छायामाश्रितैर्लभ्यं नरैरार्थचतुष्ट्रयम् ॥ १ ॥ कुपिताहिफणाच्छाया समीकृत्यापरं सुखम् ॥ सेवन्ते तत्पदं धीरास्तमनन्तं भजेऽन्वहम् ॥ २ ॥ याज्ञवत्क्यं मुनिं नत्वा कात्यायनमुनीनिष । व्याख्यास्ये भाषिकं सूत्रं कात्यायनमुनीरितम् ॥ ३ ॥ मन्त्रठक्षणभिन्नत्वाच्छतपथत्राद्यगस्य तु । तळ्ळक्षणाय मुनिना प्रणीतं भाषिकं खळु ॥ ४ ॥

तस्येदमादिभं सूत्रं -

## अथ ब्राह्मणस्वरसश्रॅस्कारनियमः ॥ १ ॥

अथशन्दस्यानन्तर्यमर्थः । अथ मन्त्रलक्षणप्रणयनानन्तरं शतपथब्राह्मणस्वरसंस्कारनियमः क्रियत इति सूत्र-शेषः । मन्त्रलक्षणानन्तर्यं चैतस्य भाषिकलक्षणस्य स्त्रैत्रकारप्रस्थानादेव ज्ञायते । तथा हि वक्ष्यति '' जात्याभि-निहितक्षेप्रप्रिश्लष्टाश्च '' (भा. स्. १।१० ) इति स्त्रेण पूर्वसिद्धं जात्यादिकमन्य भाषिकसंज्ञाम, तथा '' स्वारितानुदात्तौ च '' (भा. स्. १।१४) इति स्त्रेण पूर्वसिद्धौ स्वारितानुदात्तावन्त्य ब्राह्मणे उदात्तं विधा-स्यति । तेन तदुपजीन्यत्दात्तदानन्तर्यमेतस्य साधृक्तम् ॥ १ ॥

## द्धौ॥२॥

ब्राह्मणे-उदात्तानुदात्तौ द्वावेव स्वरौ वेदितव्यौ ॥ २ ॥

### उक्तो मन्त्रस्वरः॥ ३॥

ननु—मन्त्रलक्षणे प्रातिशाख्यस्य द्विती तथ्यायादौ स्वरिनयमस्याभिहितःवानेदमारव्यव्यम्, निराकांक्षत्वा-दिस्यत् आह-उक्तो मन्त्रस्वर् इति । न च-पूर्वोक्तेनेदमन्यथासिद्धम् , पूर्वोक्तलक्षणस्य मन्त्रविभाग-विषयस्वात् । अतो नैराकांक्ष्यामावादक्तव्यमेवेदम् । किंच "कण्ठव ऋकारे ह्स्वम् " (प्राति. सू. ४१६९) इति विद्यमाने यन्त्रिश्चर्तुंबु क्रियते (सा. श. प. त्रा. ११ । २ । ० । २ ) तथुर्षीणां तथा मनु-प्याणाम् (मा. श. प. त्रा. १४ । १ । २ । २ १ ) इति । तथा—" यवयोः पदान्तयोः स्वरमध्ये लोपः " (प्राति. सू. ४१२५ ) इति सूत्रे विद्यमाने इन्द्रश्चेषु प्रजापतिश्च त्रयाश्चित्रश्चाविति (मा. श. प. त्रा. १४ । ६ । ९ । ३ ) इति । तथा—नियुद्धिर्धायविह् ता विद्यमुद्धेति (मा. श. प. त्रा. ४। १ । १ ) इत्येवमादौ संस्कारयैलक्षण्यदर्शनाचारव्यव्यमेवेदम् ॥ ३ ॥

१-प्रातिशाख्यस्यादिमे सूत्रे मन्त्रब्राह्मणोभयसाधारणच्छन्दःपदोपादानस्वरसाद्राधिकस्यादिमे सूत्रे वेदैकदेशवचनब्राह्मणपदो-पादानस्वरसाचैतद्भाषिकं प्रातिशाख्यस्य परिशेषभूतिमिति प्रतीयते । ततश्वास्याध्ययनं प्रातिशाख्यस्याध्ययनानन्तरं कर्तव्य-मिरयनबोध्यम् ॥

### भाषिकसूत्रम् ।

तेनात्र सिद्धम् ॥ ४ ॥

नतु—'उक्तो मन्त्रस्वरः' इति न वक्तव्यम् । प्रकृते प्रयोजनामावादित्यत आह—तेनात्र सिद्धम्—इति । तेन मन्त्रस्वरलक्षणेन सिद्धं स्वरमन्द्यात्र शतपथनाक्षणे स्वरलक्षणं प्रणीयत इति सूत्रशेषः ॥ ४ ॥

#### अथ भाषिकसंज्ञानिकयालक्षणसूत्राणि।

तत्रादौ संज्ञोच्यते-

उदात्तानुदात्तौ भाषिकस्तत्संधिः ॥ ५ ॥

अथेह कथं भवितन्यम्-उद्दिवास स्तभानान्त्रहिक्षम् । ( मा. श. प. त्रा. १ । १ । १९ ) इस्यादावित्यत आह-

# अनुदात्तावन्तरेणोदात्तः ॥ ६ ॥

अनुदात्तोदात्तयोः पूर्वमेकादेशः तस्मिन्सति—" उदात्तवानुदात्तः " ( प्राति. सू. ४ । १३२ ) इत्यु-दात्त एव तत्र मवर्ताति सूत्रकृदेकादेशसंधिर्भाधिकसंज्ञो मवतीत्युक्तवान् ॥ ६ ॥

### अथ भाषिकसंज्ञाया अपवादस्त्राणि।

्एवं भाषिकसंज्ञामुक्तवा कचिदपवादमाह—

आप्रपूर्व आख्यातपरो न ॥ ७ ॥

 आख्यातपर इति कि १ आ । अयम्। आयं गौः प्यृक्षिरक्रमीत् (मा. श. प. त्रा. २।१।१०।२९) आ । इदम् । आहेद्वमगनम् (मा. श. प. त्रा. ३ । १ । ११ ) प्र । हुवे । प्प्रेषे भुगाय (मा. श. प. त्रा. ३ । ४ । २ । २१ ) अत्र न निषेधः ॥ ७ ॥

### समासञ्चानाख्यातपरोऽपि न ॥ ८॥

चकार आप्रयोख्पर्साग्योरनुकर्षणार्थः । आप्रपूर्वः समीसश्च अनाख्यातपरोऽपि न माधिकसंज्ञः स्यात् । अनाख्यातपर्राष्ट्रणं—आख्याताधिकारनिवृत्त्यर्थम् । अपिशब्द आख्यातपरो यदि समासे दृश्यते सोऽपि न माधिकसंज्ञः स्यादित्येतदर्थः । आ । इष्ट्रगः । एष्ट्रा रायः (मा. श. प. त्रा. १ । १ । १ । १ । १ । अ। सम्यक् इष्टा एष्ट्रा इति समासः । आ । इष्ट्रगः । एष्ट्रगो नाम (मा. श. प. त्रा. ९ । १ । १ । १ । प्रा हृत्ये । प्रा एत्ये (मा. श. प. त्रा. ८ । १ । १ । ८ ) समास इति कि १ आ । इदम् । एदम्बाईनिषीदत (कण्व. श. प. त्रा. ) प्र । हुषे । प्रेषे सुगाय (मा. श. प. त्रा. २ । १ । ३ । २ ) इति ॥ ८॥ अपूर्वश्च समास्रो नेव ॥ ९ ॥

# जात्याभिनिहितसैप्प्रपश्चिष्टाश्च॥ १०॥

चशन्दो भाषिकसंज्ञानुकर्षार्थः । जात्यादय्थत्वारः स्वरिता भाषिकसंज्ञाः स्युः । त्रष्ठक्षणानि तु पूर्वमेवाभिहि-तानि । "एकपदे नीचपूर्वः सयवो जात्यः" (प्राति. सू. १।१११) " एदोद्भ्यामकारो छगभिनिहितः"

१-समासश्वात्रं आपूर्वः प्रपूर्वः सुवन्तेन कृदन्तेन वा सह मन्तव्यः॥

१-अस्योदाहरणमन्वष्टव्यम् ॥

३-नेत्युदात्तम् । इवेत्यनुदात्तम् । तत्सन्धिर्भाषिक इति यावत्।

(प्राति. सू. ११११४) " युवर्णों यवी क्षेप्रः " (प्राति. सू. ११११५) " इवर्ण उमयतो हस्वः प्रश्लिष्टः" (प्राति. सू. ११११६) इति । क्रमेगोदाहरणानि तत्र जात्यो यथा—धान्यमसि धितृद्धि (मा. श. प. ता. ११२१११८) भूटर्भुवः स्विति ल्या समृद्ध्याऽऽशिषमाशास्ते सुप्रजाः (मा. श. प. ता. ११२१११) अमिनिहितो यथा—ध्यमुवेऽश्विनो बाहुभ्याम् (मा. श. प. ता. १११११। १७) पूर्णेऽग्रुये स्वाहेति (मा. श. प. ता. १११११। १४) ब्रेदोऽसि खेन त्वम् (मा. श. प. ता. ११११२३) क्रोऽसि कतुमोऽसि (क. श. प. ता. ) क्षेप्रो यथा व्यंचकं यजामहे (मा. श. प. ता. २१६१२११२) इत्वन्नः सार्धेपुरासुतिहिति (मा.श. प. ता. ११६१२१४) इत्यादि । प्रक्षिष्टो यथा स्थम्थेऽ आङ्गिरस्वृद्धभीन्धतानुस्वे (मा. श. प. ११९१४। ) द्विवव चक्षु-गुत्तम् (मा. श. प. ता. ११०१४। ) दिविव चक्षु-गुत्तम् (मा. श. प. ता. १०००। १०००) जात्यक्षप्रयोः "स्वरितानुस्ति च" (भाषि. सू. ११४४) इत्यनेनेवोदात्तत्वे सिद्धेऽपि पुनर्श्वरणं पूर्वस्य निवोतसिद्धवर्थम् । अमिनिहितप्रश्लिष्टयोस्त्रात्तानुदात्त-सिद्धवाद्धापिकसंज्ञायां प्रातायां अत्यत्र माषिकसंज्ञायां अनित्यत्वज्ञापनार्थं पुनर्श्वरणम् । तेनात्र न संभवति । सिविताद्धासि सत्यप्पस्तवऽ इति (मा. श. प. ता. ९ १४। ४। ९) इत्था हि मोमऽइन्मदे-ऽवितादि सुन्वनो वृक्तवर्हिषऽहति (मा. श. प. ता. १२।९।१९) आहुमजानि गर्ब्सधम् (मा. श. प. ता. १३।२।८) ) इति ॥ १०॥

### उता यो मो नो सो च ॥ १३ ॥

उतो यो मो नो सो इत्येतेषां पंचानामोकारो भाषिकसंज्ञः स्वात् । यथा-एत समस्करोत्युनो तऽड्ड ववे नुमः (मा.श.प.शा.९।१।११४) -यो सम तन्तूरेषा सा त्व्यि (मा.श.प. त्रा.२।४।११४) मोऽ-अहं तुव व्वीग्रं व्विदेय (मा. श. प. त्रा. २ । ३ । १ । १२ ) नोऽएवासाधुना कुनीयान् (क. श. त्रा. ) सोऽडेशेऽभवत् (कण्व. श. प. त्रा. ) इति ॥ ११ ॥

# ओञ्चैकेषाम् ॥ १२ ॥

ॐकारश्च केवलो भाषिकसंबः स्यात्, एकेषामाचार्याणां मतेन। एकशब्दोऽत्रैकदेशवचनो, न मुख्यवचनः। तेन कण्वाचार्यमते न भाषिकसंब इत्यर्थः । यथा—सञ्चद्धाःश्चराण्योः श्रावग्रेति (कण्व श. प. वा. ) कोधयतातिश्चिमोऽअस्मिन् (कण्व. श. प. वा. ) एकेषां कि १ काण्वानां मा भूदिति। ता बाडण्ताः पुश्च व्याहृतय ओः श्रावग्रास्तु श्चोषद् यज्ञ यग्रजामहे नुषेषद् (कण्व. श. प. वा. ) इति ॥ १२ ॥

#### अथ भाषिकसंज्ञाप्रयोजनप्रकर्णम् ।

अयेदानी भाषिकसंज्ञाप्रयोजनमाह-

# उदात्तमेतत् ॥ १३ ॥

यदेतत् " उदात्तानुदात्तौ " ( भाषि. सृ. १ । ४ ) इत्यादिप्रश्रंधेन भाषिकसंज्ञमुपकान्तं तदुदात्तं

१-निघातो नाम-अनुदात्त इत्यर्थः।

# स्वरितानुदात्ती च ॥ १४ ॥

मन्त्रविषये यौ स्वरितानुदात्तावुक्तौ ताविष शतपथत्राह्मणे उदात्तौ स्तः । तत्र स्वरितो यथा-अर्थनां वाचयत्युक्रन्कम्भं कम्भंकृत इति (मा. शं. प. त्रा. २ । ९ । २ । २९ )-बुाजेवाजेऽवत वाजिनो नः (मा. शं. प. त्रा. ९ । १ । ९ । २४ )-अत्रे त्य सुप्रथा राग्रेऽअस्मान् (मा. शं. प. ३ । १ । ३ । ११ )-एषु ते रुद्र भागुऽआखुः । (मा. शं. प. त्रा. २ । १ । २ । १० )-एषु ते निर्महते भागस्तुश्चषस्य । (मा. शं. प. त्रा. ९ । २ । ३ । ३ )-सह बाचा मयोभु- खेति । (मा. शं. प. त्रा. २ । १ । २ । २ । २ । १ । १ । १ । १४ ॥

### उदात्तमनुदात्तमनन्त्यम् ॥ १५॥

मन्त्रधर्मेण यदुदात्तमभिहितं तच्छतपयत्राक्षणेऽनुदात्तं स्यात् । अनन्त्यम्—अन्ते स्थितमन्त्यं तद्वर्यमनन्त्रम् । अनवसितमित्यर्थः । यथा—इडे रुन्ते हृव्ये काम्ये चन्द्रे ज्योनेऽदिति सुरस्वित सृहि व्यिश्वति । (मा. श. प. त्रा. ४।५।८।१०)—स्वान भन्नाज्ञाङ्घारे बुम्भारे हस्त सुहस्त । (मा. श. प. त्रा. १११।११)—चुकुर्मिन्त्रस्य बुरुणस्याग्नेः । (मा. श. प. त्रा. ४।१।११)—विश्वज्ञगद्धिपित्वे सुनीषा । (कण्व. श. प. त्रा. ) इति ॥१५॥

# अन्त्यथ् सथ्रहतानाम् ॥ १६ ॥

१-मन्त्रे मन्त्रसमामाये संहितायामित्यर्थः ।

अथेदानी भाषिकसंज्ञे परे विशेषमाह-

# भाषिके चोभयेषाम् ॥ १७ ॥

" उदात्तानुदात्ती माधिकस्तत्सिन्धः"—(भाषि. सू. १ । ४ ) इत्यादिना माधिक उक्तः । तिस्मिन्दे—
उभयेषामुदात्तानामनुदात्तानां चानुदात्त एव स्यात् । तत्रोदात्तानां यथा—चिन्नेपाहं व्यूणे सुमिनिम् ।
(मा. श. प. त्रा. १११११८८)—सिन्दह ह सेमं पात्व हसः। (मा. श. प. त्रा. १२१०१३ । २१ )
मासाइन्ति (क्षमा पृण (मा. श. प. त्रा. ११३१४४) मा नो मित्रो व्वरूणोऽ अर्थ्यमाऽऽयुः
(मा. श. प. त्रा. १३१११११७) धान्यमित्ति धिनुहि (सा. श. प. त्रा. १ । १ । १८ )
पिन्ने स्थो व्वरण्णव्याविति (मा. श. प. त्रा. १११३११) आभित्यन्देव सिवितारमाण्योः
(मा. श. प. त्रा. ११३११११) तास्वेनं व्वाचयिति निम्याभ्या स्थ (मा. श. प. त्रा. १ । १ ।
१ । ७) प्रम्या बृहस्त्तये (क्ष्व. श. प. त्रा.
) इत्यादि । मन्त्रलक्षणेनानुदात्तत्वे सिद्धेऽपि पुनरनुदात्तादिविधानं "स्विरितानुदात्ती च '
(भाषि. सू. ११४४) इत्यस्यापवादार्थम् ॥ १७॥

एकस्यापि ॥ १८॥

एकशब्दोऽत्र उक्तान्यवचनः । आम्यामेक इतिवत् । तदन्यश्च स्वरित एव । तथा चोदात्तानुदात्ताम्यामेकोऽन्यः स्वरितस्तस्यापि भाषिके परेऽनुदात्तादेशः स्यात् । यथा-नुमो भूट्ये येदं चकारेति (मा. श. प. व्रा. ७।२।१।१७) एष्टा रायः प्रेषे भगाय (मा. श. प. व्रा. २।४।२।२१) भूटर्भुवः स्वरिति (मा. श. प. व्रा. २।४।२।१) स्वरितस्योदात्तानुदात्तोभयसम्प्रयोगे जाते "भाषिके चोभयेषाम्" (भाषि. सू. १।१७) इत्यनेनैव निघाते सिद्धेऽपि यदारम्यते पुनस्तद्भाषयित निहन्यमानोऽपि केनचित्प्रकारेण केन-चित्रिमितेनायं स्वरित एवति ॥ १८॥

किमेतस्य ज्ञापने प्रयोजनमित्युच्यते-

# स्वरितस्य चाभिनिहितत्वम् ॥ १९॥

स्वारेतस्वरस्य भाषिकस्याभिनिधातः स्यात् । एवं निघातेऽि सित स्वारेतत्वं स्वारेतस्य चाभिनिहित-त्वम् । अभिनिहितस्य भाषिकसंज्ञा भवतीति भावः । यथा प्रमुचेऽश्विनोर्चाहुभ्याम् (मा. श. प. मा. ११११२१७) प्रष्टुऽइत्यस्ये द्वेनं प्रष्टुऽआधुत्तेऽग्निमन्नादुमन्नाद्यायाद्धऽङ्कति (मा. श. प. ता. २१११४१८८) सुरस्वत्ये पूर्णेऽग्नुये स्वाहेति (मा. श. प. मा. २।११४९) इति ॥ १९॥

# तेषां च त्रागुत्तमादनन्तराणां च कम्पनम् ॥ २०॥

तेषां च प्रागुक्तानां बहूनां पौर्वापर्थेणावस्थितानामुक्तमात्वृर्वेषामनन्तराणां जात्यन्तरेणाव्यवहितानामनुदाक्तानां कम्पनं स्यात् । कम्पनं नाम-अनुदाक्ताद्य-अनुदाक्तत्वम् । यथा-प्रमृतिष्ठापयति स्वुण्णार्क्कः स्वाहेति

१-' चित्रामाहम् ' इत्यत्र 'आ-अहम् ' इति संघो माषिके परे 'त्रा ' इत्यस्यानुदात्तलम् ।

१-अन्यस्यापि निघातेन स्विरेतानिघातेन स्वरेतानिघातः । ततो भाषिकसंहालामः । तेन'स्वारेतेऽपि परे पूर्वस्यानुदात्तताश्रयण-विति भावः । निघातोऽनुदात्त इति नार्यान्तरम् ॥

(मा. श. प. बा. ९ । ४ । २ । १९ । २०) – युद्धैबोट्टेत्यथ बसन्तः (मा. श. प. बा. २ । २ । ३ । ९ ) – अद्भाहि तद्यन्मुन्द्योऽद्भा तद्यदातमा (मा. श. प. बा. २।३।१।२९ ) - आदित्यो ह त्वेचेषोऽग्निश्चितः (मा. श. प. बा. १० । ९ । ४ । ४ ) – सेषु त्रुरुयेव विद्या तपति (मा. श. प. १० । ३ । ४ । २ ) – एत्रुम्बेकेष्टकः (मा. श. प. बा. १० । ३ । ४ । २२ ) – सो-ऽतुक्वीक्ष्य नान्यदातमनोऽपर्यत् (मा. श. प. बा. । १४ ।४ । १ । १ ) इत्यादि ॥ २० ॥

# उदात्तपूर्वस्यानुदात्तस्य च॥ २१॥

उदातः पूर्वा यस्यानुदात्तस्य सोऽथमुदात्तपूर्वः । तादृशानुदात्तस्य भाषिके परे कम्पनं स्यात् । यथा-किञ्चन-आमुमुत् । मा भेम्भी गुोद्भो च नः किञ्चनाममदितिः (मा. श. प. बा. ९ । १ । १ । २४ ) द्याम् । उत । हुमाम् । स दाधार प्रथिवीन्द्यासुतेमामिति (मा. श. प. बा. ७ । ४ । १ । १९ ) इति ॥ २१ ॥

# उदात्तपूर्वस्य स्वरितस्यापि च ॥ २२ ॥

उदात्तः पूर्वो यस्य स्वरितस्य स उदात्तपूर्वः । तादशस्य स्वरितस्यापि भाषिके परे कम्पनं स्यात् । अनुदात्त-तरत्वं भवतीत्यर्थः । यथा—नुमो भूत्ये येदं चकागेति (मा. श. प. त्रा. ७। २ । १ । १७ )— पृष्टा गुप्तः प्रेथे भुगाय (मा. श. प. त्रा. ३ । ४ । ३ । २१ ) इति ॥ २२ ॥

# अञान्त्यस्योदात्तस्यानुदात्तताम्प्रत्येके विवद्नते ॥ २३ ॥

इति श्रीभगवतः कात्यायनस्य कृतौ भाषिकपरिशिष्टसूत्रे प्रथमा कण्डिकौ परिसमाप्ता ॥ [१]

अत्रान्त्यस्योदात्तस्य सतः - अनुदात्ततां प्रत्येके आचार्या विवदन्ते । एकशब्दोऽत्र मुख्यवचनः । तेन काण्वानां मतमिदमिति गम्यते । यथा - '' तस्मात्कुर्याद्वेतस्य पुरुषस्य बाहू '' (कण्व. श. प. ब्रा. ) रोचनाऽस्य प्राणुद्धपानृती (कण्व. श. प. ब्रा. ) श्रत्यादि ॥ २३ ॥

> इति श्रीकण्वशाखिनागदेवसुतश्रीमदनन्तदेवविरचिते भाषिकपरिशिष्टसूत्रभाष्ये प्रथमा कण्डिका परिसमाता ॥ [१]

#### अथ द्वितीया कण्डिका।

अथ मन्त्रगतानामाख्यातानां स्वरविकारप्रकरणम् ।

### अथाख्यातपद्विकरणाः ॥ १ ॥

आख्यातं च तत्पदं चेति विष्रहः । तस्य विकरणा विकाराः आख्यातपदविकरणाः । के पुनस्ते १ " हि " ( भाषि. सू. २ । ४ ) इत्यादयो वक्ष्यभाणाः । अथशब्दोऽत्राधिकारान्तरञ्चापनार्थः । ब्राह्मणाधिकारो निवृत्तः । अधेदानी मन्त्रलक्षणसमाम्नाये आख्यातपदविकरणा व्याख्यायन्ते । आख्यातपदलक्षणमन्यत्रोतं - "किया

वाचकमाख्यातं रिंगोतो न विशिष्यते । त्रीनत्र पुरुषान्वक्ति काळतस्तु विशिष्यते " इति । कः पुनराख्यात-पदस्य विकारः १। (मन्त्रे) अनाख्याताष्परस्याख्यातपदस्यानुदात्तत्वमविकारः । शेषो विकारः । ननु—प्रातिशाख्ये एव—'' प्रकृत्याऽऽख्यातमाख्यातपूर्वम् " (प्राति. सू. ६ । ११) इति प्रकृत्य—आख्यातपदविकरणमुक्तम् । एवं सति हि पुनर्वचनमन्धेकिषिति चेदत्रोच्यते । तत्राभिनिहितेभ्योऽिषका एव वक्तव्याः । ते यदि शुद्धा अभि-धीयर्रेस्तदाऽभिनिहितानां परिसंख्यानमाशंक्येत । अतस्तदोषं परिजिहीर्धुराचार्योऽभिनिहितानभिनिहितसाथारण-ळक्षणं करोति स्म ॥ १ ॥

# अर्थादिः ॥ २ ॥

### पादादिः ॥ ३ ॥

पादस्यादिः पादादिः । पादादौ विद्यमानमाख्यातं विकियते । यथा-दृद्धातु । दृदातु हैव्यो जुनः (मा. श. प. त्रा. २ । ६ । १ । ३० ) । तथा-अगुन्मृहि । अगन्महि मनसा मु शिवेन । (मा. श. प. त्रा. १ । ९ । ३ । ६ ) । योर्ज । योजा नियन्द्र ते हरीऽहृति । (मा. श. प. त्रा. २ । ६ । १ । ३ । ।

### हि॥ ४॥

'हि' शब्दालरमाख्यातं विकियते । यथा—आपो हि ष्ठा मयोभुवऽ इति (मा. श. प. ब्रा. ६ । ९ । १ । २ ) ह्यि हीमिद्धोऽअख्यद्विति । (मा. श. प. ब्रा. ६ । ७ । २ । २ ) —िशुरो हि प्रथमं जायमानस्य जायते । (मा. श. प. ब्रा. ८ । २ । ४ । १८ ) 'हि' शब्दाखूर्वमपीति वक्त-ब्यम् । हुन्द्वो वामुशुन्ति हि । (मा. श. प. ब्रा. ४ । १ । १ ९ ) इति ॥ ४ ॥

#### हन्त ॥ ५ ॥

'हन्त ' शब्दात्परमाख्यातं विकियते । यथा—हुन्त तेऽन्या कात्यायन्य।ऽन्तं करुवाणीति । (मा. श. प. मा. १४।८।३।२)—हुन्ताहुमिमं हुौ प्पश्नी प्पश्यामि । (मा. श. प. मा. १४।६।८।१)—हुन्तेनम्ब्रह्मोद्यमाहुयामहऽङ्काति । (मा. श. प. मा. ११।६।२।५)— हुन्तास्येन्द्रियं हुीर्घ्यं सोमपीथुमञ्चाद्य हुराणीति । (मा. श. प. मा. ) अत्र प्रत्वमर्यतो द्रष्ट्यम् ॥ ५॥

१-लिंगमिति संख्याया अध्युपलक्षणम् । तिर्ड्यकर्त्रसिंगता हि संख्या कियां न विशिनष्टि, किन्तु कालमेव । तदुक्तं हारेणा-"कियामेदाय कालस्तु संख्या सर्वस्य मेदिका" इति । कियामेदाय- कियां मेत्तुं विशेषियतुं स्वेन रूपेण रूपणीयं कर्तुं, कालस्तु-काल एव न संख्यादिः । सर्वस्येति कियामिषस्य नामार्थस्येत्यर्थः । कालस्तिवित तुना संख्याकृतिकयामेदनस्य व्याव-तैनादिति ॥

### नत्॥ ६॥

'नेत्' इत्यस्मात्परमास्यातं विक्रियते । यथा-नेस्तुद्रपचेत्याताऽहाति । (मा. श. प. त्रा. १। ८। २। २२)-नेदुन्योऽन्युङ् हिनुसातऽहाति । (मा. श. प. त्रा. १।१।१।२०)-नेदुन्तिरेचयानीति । (मा. श. प. त्रा. १०।४।१।१९) इति ॥ ६॥

### कुवित्॥ ७॥

' कुवित्' इत्यस्मात्परमाल्यातं विक्रियते । यथा-कुन्तिदङ्ग युवमन्तो युविश्वन्तथा द्वान्ति । (मा. श. प. त्रा. ५ । ६ । ६ । २४ )-कुन्तिमे पुत्रमुवधीदिति । (मा. श. प. त्रा. ५ । ४ । ४ । ४ । ७ )-कुन्तिमेऽनुपहृतः सोममुबभुक्षिति । (मा. श. प. त्रा. १।६।३।८ ) इति ॥ ७ ॥

#### अह्॥८॥

' अह ' इत्यस्मात्परमात्त्यातं विकियतं । यथा-नक्षुत्रमाहास्य भुवति ( मा. श. प. त्रा. ) अत्रमुद्देतस्य भुवति ( मा. श. प. त्रा. ) इत्यादि ॥ ८ ॥

# समुचये॥ ९॥

समुचयार्थाचकारात्परमाख्यातं विक्रियते। यथा-शुम्मं च स्थुो ब्वुम्मं च स्थुऽ इति (मा. श. प. ब्रा. ६ । ४ । १ । १० ) सुक्ष्मा चासि शिष्टा चामीति (मा. श. प. ब्रा. १ । २ । २ । ११ ) इति ॥ ९ ॥

### आमन्त्रितसस्वरम् ॥ १० ॥

स्वरेण सह वर्तत इति सस्वरम् । आमन्त्रितं च तत्सस्वरं च आमन्त्रितसस्वरम् । आग्रुदात्तमित्यर्थः । आमन्त्रितसस्वरात्परमाख्यातं विकियते । यथा—मध्यवन्त्रुन्दिषीमुहि (मा. श. प. व्रा. २ । १ । १ । १ । १ ) अग्रे युक्ष्वा हि ये तव (मा. श. प. व्रा. ७ । ९ । १ । १ । ३१ ) अग्रे भूरन्तु चित्तिमिटिति (मा. श. प. व्रा. ६ । १ । १ । ७ ) अग्रे त्य स्पुष्या राग्रे (मा. श. प. व्रा. १ । १ । १ । १ ) अग्रे पुष्या राग्रे (मा. श. प. व्रा. १ । १ । १ । १ ) इत्यादि ॥ १० ॥

### जिज्ञासितम् ॥ ३१ ॥

ज्ञातिमिष्टं जिज्ञासितम्। जिज्ञासितमाख्यातं विकियते । यथा—कथुमस्येषा व्युसोर्द्धारा सम्बत्सरु-मिष्टुमात्रोति (मा. श. प. त्रा. ९। ३। ३ । १८) कथुम्महुत्तोकथुन सुम्पद्यते (मा. श. प. त्रा. ९। ३। १९) इति ॥ ११॥

# विचारितम् ॥ १२॥

विचारविषयकमाल्यातं विक्रियते । यथा-अधः स्विद्धासीश्टुपरि स्विद्धासीश्च (कण्. श. प. ) तदाहुः कथं कुरुर्धादित्वा यज्ञपथाद्यजेता ३ न यजेता ३ हित (मा. श. प. ना. ११।१।५।१) इति ॥ १२॥

### अवधारितम् ॥ १३ ॥

अवधारणार्थकमास्यातं विक्रियतं । यथा-युजेत हैव तु ह्यन्यदृपकुमणं भुवति (मा. श. प.

### यद्योगः॥ १८॥

पच्छव्दस्य योगो यद्योगः । स च यच्छव्दः सर्वप्रत्ययान्तो गृह्यते । यद्योगे सत्याख्यातं विक्रियते । यथा-विश्वा यदुजय स्पृधऽद्वाते (मा. श. प. जा. १२।७।३।४)-योऽस्मान्द्वेष्टि युश्च वयं दिष्मऽद्वृति (मा. श. प. जा. ३।८।९।११)-यत्रा नियुद्धिः सुचसे शिवाभिः (कष्व. श. प. जा. )-यत्रा नौ दंवीयः पराषुश्यात् (मा. श. प. जा. ) यत्रा वै संयत्त्रयोः पराज्ञयते (मा. श. प. जा. १।९।३।६)-यत्रुत्य स्वुस्ति (मा. श. प. जा. )-यत्रया कास्यते (मा. श. प. जा. )-यत्मथा कास्यते (मा. श. प. जा. )-यत्मथा कास्यते (मा. श. प. जा. ) इत्यादि ॥ १४॥

### विनियोगः॥ १५॥

विनियोगार्थमाल्यातं विक्रियते। विनियोगो नाम-मन्त्राद्श्विदेवतादित्वपदार्थादित्वातमकः। यथा--स वुा इन्द्राम्चिभ्यामुपदुधाति (मा. श. प. मा. ८।३।१। ४)--विश्वकम्भेणाऽऽमाद्याति। (मा. श. प. मा. ८।३।१।४)-तृष्णीं दृद्ध्यस्तुम्बसुपदुधाति (मा. श. प. मा. ७।२।४।२०)-युज्जषाऽभिजुहोति (मा. श. प. मा. ७।२।४। २९)-तृष्णीसुद्चमसान्नि-न्यति (मा. श. प. मा. ७।२।४। २९)-युज्जपा न्यति (मा. श. प. मा. ७।२।४। २९) इत्यादि॥१९॥

### वाक्यशेषः ॥ १६ ॥

वाक्यरोघो यस्मिन्नाख्यात उपलम्यते तदाख्यातं विकियते। यथा—अथ प्रात्तराग्रेयुः पुरोडाशो भवत्येन्द्र सान्नाययम् (मा. श. प. बा. २ । ४ । ४ । १२)—द्वाबुत्तरस्यो ब्वेद्यां पादा भवतो द्वी दक्षिणस्याम् (मा. श. प. बा. १२ । ८ । ३ । ६ )—ज्ञितो गुर्हपत्यो भुवत्यु चित्तऽआहवनीयः (मा. श. प. बा. ७ । २ । ९ । १) इति ॥ १६ ॥

### अनुबन्धः ॥ १७॥

अनुवय्यतेऽनेनेत्यनुवन्धः । आख्यातार्थस्य नित्यतां यः शब्दो न्नवीति सोऽनुवन्धः । तस्मात्परमाख्यातं विकियते । यथा—शुः श्वः श्रेयान्भवति (मा. श. प. ना. २ । २ । २ । १९ ) इतिकरणमाख्याता-धिकारसमाप्यर्थम् । एवं यत्र यत्र समान्नाये आख्यातविकारो दश्यते तत्र तत्र तथैव द्रष्टव्यं न्यायसान्यात् । यथा-इमस्मे वरुण श्रुधी ह्वम् (कण्व. श. प. ना. ) इति ॥ १७ ॥

# एत आपोडशाक्षरात्पदं विकुर्वन्ति ॥ १८ ॥

एते 'हि' शब्दाद्य आश्रोडशाक्षरादाख्यातपदं विकुर्वन्तीति आश्रोडशादिभविधिर्मर्यादा वा । तमेवारम्य— आश्रोडशाक्षरात् यथालाममुदाहरणानि दीयन्ते । हुन्तास्योन्द्रग्रं ब्लीटर्य सोमप्रीथमलाय हराणीति (मा. श. प. त्रा. ) स यो हैं तुमेत् सम्वत्सगुमध्यात्मं प्यतिष्ठितं ब्लेद् (मा. श. प. त्रा. १२।२।४।१६) नेद्विते त्रुयानीति (मा. श. प. त्रा. १०।४।१।१६) नेस्लद्यचेत्याताऽहाति (मा. श. प. त्रा. १८।२।२०)

# आपञ्चविधँशादिति भारद्वानः ॥ १९॥

ह्यादय आरम्य-आपचित्रादक्षरादाख्यातपरं विकुर्वन्तीति भारद्वाज आचार्यो मन्यते । यथा येना नः पूर्वे पितरः पद्जाऽ अर्चन्तोऽ अङ्गिरसो गाऽञ्चाचिन्द्न् (काव. श. प म. ) यिनिर्णिजा रेकणसा प्राष्ट्रतस्य राति गृश्रीतां मुखतो नुयन्ति (काव. श. प. वा. ) इति ॥ १९ ॥

# आद्वात्रिप्र्शादित्यौपशिविः॥ २०॥

ह्यादय आरम्य आद्वात्रिशादक्षरादाख्यातपदं विकुर्वन्तित्यीपशिविराचार्यो मन्यते । यथा-स यो है उमेनु स् सप्तद्शं प्रजापतिमधिदैवतं चाध्यात्मं च प्रतिष्ठितं व्वेद (मा. श. प. त्रा. १२ । ३ . ३ । ४ ) इति ॥ २० ॥

# आमर्यादास्थयोः पद्योर्वहूनां च पूर्वपदं विकियते ॥ २१॥

मर्यादा त्रिविधा-पोडशाक्षरा, पबर्विशत्यक्षरा, द्रात्रिशदक्षरा, इति । तत्र षोडशाक्षरा प्रधानाऽप्रतिहता । पबर्विशत्यक्षरायां, द्रात्रिशदक्षरायां वा पक्षे विक्रियते । पाक्षिकत्वादपरिपूर्णे इतरे मर्यादे । अत्राङ्-ईषद्र्ये वर्तते । आमर्यादा ईषन्मर्याद्रस्ययं । आमर्यादायां तिष्टत इत्यामर्यादास्ये । तयोरामर्यादास्ययोराख्यातयोः पूर्व-माख्यातपदं पबर्विशत्यक्षरान्तं द्रात्रिशदक्षरान्तं वा विक्रियते । त्यादिभियोगे सर्तात्यनुवर्तते । तत्र द्रयोर्यथा—स्य स्त्यायम् स्तामिते ज्रह्नोत्यग्रात्वे भ्यऽपतत्मुविष्टभ्यो ज्रह्नोति (मा. श. प. त्रा. २ । ३ । १ । ९ )—अथ युत्रातरज्ञदिते ज्रह्नोत्यस्य गुसस्य ज्ञीवनस्य देत्रभ्यो ज्ञह्वानि (मा. श. प. त्रा. २ । ३ । १ । १ १ ) वहूनामाख्यातानां यथा—स्य युत्सायमुस्तमिते ज्रह्नोति गुडर्भ-मेवित्तस्यन्तिमित्रज्ञहोति गुडर्भः सन्ततम्भिकरोति । (मा. श. प. त्रा. २ । ३ । १ । १ )—अथ युत्रातगुद्धिते ज्रह्नोति प्रजनयत्येवैनमेनुत्सोऽयं नेजो भृत्वा विभाज्ञमानऽयुदेतीति । (मा. श. प. त्रा. २ । ३ । १ । ९ ) इति ॥ २१ ॥

# सर्वाणीत्यौपशिबिः ॥ २२ ॥

इति श्रीभगवतः कात्यायनस्य कृतं। भाषिकपरिशिष्टसूत्रे द्वितीया कण्डिका परिसमाप्ता ॥ ( २ )

अनया कण्डिकया शतपथे मन्त्रगतानामाख्यातानां स्वरिविकारप्रक्रिया प्रदर्शितेत्यवबोध्यम् ॥
 ६४३३

अत्र सर्वाण्यपि—आमर्यादास्थितान्याख्यातपदानि ह्यादियोगे विकियन्ते, इत्यौपशिविराचार्यो मन्यते । यथा— युस्मिन्नुर्द्धे युजन्ते तेषां वाड उन्नेतोन्तमो दीक्षते प्रथमोऽवभृथादुदायनामुद्धेति । (मा. श. प. वा. १२ । १ । १ । ९–१० )-ये देवासो दिव्येकादश स्थ प्रथिव्यामध्ये-कादश स्थ । अप्तुक्षितो महिनैकादश स्थ ते देवासो यन्नाममुं जुपव्यम् । (मा. श. प. वा. ४ । २ । २ । ९ ) इति ॥ २२ ॥

> इति श्रीकण्वशाखिनागदेवसुतश्रीमद्नन्तदेवविरचिते भाषिकपरिशिष्टसूत्रभाष्ये द्वितीया कण्डिका परिसमाप्ता ॥ (२)

### अथ तृतीया कण्डिका । अथ प्रागुक्ताख्यातविक्रियापवादकसूत्राणि ।

# विनियोगे तु पूर्वपदम् ॥ १ ॥

विनयोगेऽथें गम्यमाने पूर्वमाख्यातं विक्रियते नोत्तरम् । तुशब्दोऽवधारणे । यथा-तूर्ण्णे द्रक्भेस्तम्बु-सुपद्धाति सुज्जुषाऽभिज्ञहोति । (मा. श. प. मा. ७ । २ । ४ । २९ )-तूर्ण्णेसुद्वममा-त्रिन्यति युज्जुषा व्वपति । (मा. श. प. मा. ७ । २ । ४ । २९ )-स वाऽइन्द्राग्निभ्यासुप-द्धाति विश्वकर्मणाऽऽसादयति । (मा. श. प. मा. ८ । ३ । १ । ४ ) इति ॥ १ ॥

### जिज्ञासितयोश्च ॥ २ ॥

जिज्ञासितयोराख्यातयोः पूर्वमाख्यातं विक्रियते नोत्तरम् । यथा-जुहुवानी ३ मा होषा ३ मिति (मा. श. प. ना )-कथुमस्येतुत्कुम्भं सम्वत्सर्मिन्निपन्नोति कथुः सम्वत्सर्-णाग्निना सुम्पद्यते (मा. श. प. ना. १। २। २१) इति ॥ २॥

# अनन्तर्हितयोश्च ॥ ३ ॥

अनन्तर्हितं भिन्नजातीयेनान्यवहितमित्यर्थः । अनन्यजातीययोराख्यातयोः पूर्वमाख्यातं विक्रियते, न दितीयम् । यथा पुरुषः ह नारायणुं प्यजापतिरुवाच युजस्व यजस्वेति (मा. रा. प. बा. १२। ३। ४। १) अथ युज यजेत्येवोत्तरानाह (मा. रा.प. बा. ४।९।२।८) इति ॥३॥

### विचारितसमुचितयोश्च ॥ ४ ॥

विचारिते समुविते चेति इन्द्रसमासः । विचारार्थकयोः समुवयार्थकयोश्वाख्यातयोः पूर्व विक्रियते, न दिती-यम् । तत्र विचारार्थकयोर्थया—यजेद्वाज्यभागो ना ३ इति युजेता ३ तु यजेता ३ इति (मा. श. प. ब्रा. ) समुवयार्थकयोर्थया—शुम्मं च स्थो व्वम्मं च स्थऽहांति (मा. श. प. ब्रा. ६ । ४ । १ । १ ४ )—सुक्ष्मा चासि शिवा चामीति (मा. श. प. ब्रा. १ । २ । ६ । ११) इति ॥ ४ ॥

निर्वचनेऽनूबन्धो वाक्यशेषोऽवध्यर्थश्चावधारणो न विकुरुत इति भारद्वाजः॥ ५॥ निर्वचनं नाम—अन्वाख्यानम् । तच विधिक्ष्पेण वा, अनुवादक्ष्पेण वा पूर्वपदस्यान्वाख्यानमित्यर्थः । अनुव्यद्य इत्यन्न अन्येषामिष दृश्यते (पाणि, सू. ६१३। १३०) इति पाणिनीयसूत्रेण दीर्घता । निर्वचने उन्तृवन्यो वाक्यरोधो यस्मिनाख्याते तदाख्यातं न विकुरत इति भारद्वाजाचार्यो मन्यते । तथा—अवध्यर्थो योऽवधारणो यस्मिनाख्याते दृश्यते तदेषि न विक्रियत इति भारद्वाजो मन्यते । अवधिरत्र कालविशेष उच्यते । विनियोगो वाक्यशेष इति प्राप्तापवादोऽयम् । क्रमेणोदाहरणानि । दृश्य दिक्षां निरमिमतादित्ये प्रायणीयम् (मा. श. प. त्रा. १२११।२११)—इत्युत्रे कृषद्यथेति (मा. श. प. त्रा. ७१२१२११४) भगद्वाजोक्तर्ने विक्रियते वा । वस्तु।जिने पुष्टिकाममित्रापिश्चेन्त्रुष्टणाजिने वह्यवर्चमुकाममुभुयोरुभुयकाममिति (मा. श. प. त्रा. ९१३।४१४) इति प्रथमस्योदाहरणम् । द्वितीयस्योदाहरणं यथा—एनुमेव मु।ध्यन्दिने मुवनेऽगृहतिऽ पुर्वेनुस्माद्च्छान्वाक्ययोत्तमो ग्रुहो भवत्य्य तृति।यं बुसतीवरीणामवनयति (मा. श. प. त्रा. १ त्रा. १ । १ । १ । १ । १ । इति ॥ ९ ॥

# भूयोवादी वरीयोवादी कनीयोवादी चानवधारणाः ॥ ६ ॥

भूगो बहुतरं बदतीति भूयोवादी। वरीयो गुरुतरं बदतीति वरीयोवादी। कनीयोऽल्पतरं बदतीति कनीयोवादी। एते भूयोवादादयः अनवधारणाः कार्यकारिणो न स्युः। भूयोवादादयः परभूतमाख्यातं न विकुर्वन्तीव्यर्थः। क्रमेणोदाहरणानि। तस्य भूयो भूय एव तेजो भवति (मा. श. प. त्रा. २। २। २। २। १९)
-पुरः परऽएव वरीयस्तुषो भवति (मा. श. प. त्रा. ३। १। १। १। १९) अनुवन्त्र इति प्रातस्यापवादकमेतत्।
कनीयस्तुजो भवति (मा. श. प. त्रा. २। २। २। १९) अनुवन्त्र इति प्रातस्यापवादकमेतत्।
नेव्यनुवर्तमाने पुनरनवधारणार्थ इति नञ्-अत्रानित्यत्वसूचनार्थः। तेन शाखान्तरे प्रवेकितेदाहरणे आख्यातपृदं
विकियते, इत्यपि गम्यत इति। अनवधारणा इति कि १ अन्यत्रापि यत्र विकारो दृश्यते तत्रानवधारणेऽपि
सिति विकारो मा भूदिति। यथा—एवु हैन ए सऽबुद्दीपयिति (मा. श. प. त्रा. २। २। २११)—
एवु हैन ए स जासयति (मा. श. प. त्रा. २। २। २। १९)—एवु हैव कित्यां युशसा श्रिया खः श्वः
श्रेयान्भवति (कण्व. श. प. त्रा. ) इत्यादि॥ ६॥

# परिसमाप्त्यर्थश्चान्यतमो द्यादीनां न विकरोति ॥ ७॥

'हि, हन्त ' इत्यादयो विकारकारिण इत्युक्तम् । किचित्तत्यायमपवादः । ह्यादीनां. मन्येऽन्यतम् एकंतमः परिसमाप्त्यर्थश्चेदाएयातं न विकरोति । बहुष्वप्याएयातेषु येनाएयातेन सम्बन्धते तदेवाएयातं विकरोति । समीपस्थितान्यप्यन्याएयातानि न विकुर्वन्ति । तस्मिनेव स्वसम्बद्धाएयाते परिसमाप्त्यर्थस्वात् । यथा—कि ए हि हरेद्यदन्तिरक्ष ए हरामि दिवए हरामीति हरेत् । (मा. श. प. भा. १। २ । ४ । १९ ) हन्तास्ये मतिष्ठां कल्पुयानीति स स्त्रियः मसुने । (मा. श. प. भा. १४ । ९ । ४ । २ )—से त्युष्टा सुक्रीध कुविन्मे पुत्रसुवधीदिति । (मा. श. प. मा. ९ । ९ । ४ । ७ ) इत्यादि ॥ ७ ॥

### यमपदयोः स्वराद्योरलपस्वरतरं प्रकृत्या ॥ ८ ॥

हिरक्तं पदं यमपदमित्युच्यते । स्वरं आदिर्ययोः पदयोरस्ति ते स्वरादी । अतिशयेनाल्पाः स्वरा यत्र पदं दृश्यन्ते तद्ःशस्वरत्त्त्ति विष्रहः । स्वराद्ययोर्थमपदयोर्मध्ये यदल्यस्वरत्तरं तत्प्रकृत्या स्थात् । अत्र स्त्रे तरप्रहणं तुल्यसंख्येष्वपि मात्राधिक्यादृत्तरस्य नाल्पस्वरत्वमिति भावः । यथा—तद्वेकेकग्रैवेमाँ छो-कान्मन्तनोति । (मा. श. प. त्रा. १ । १ । ९ १ )—एक्टेकग्रैवेमाँ छो-कान्तस्पृणुते । (मा. श. प. त्रा. १ । १ । १ । १ । १ )—तस्मादेकेकामेश्वानवान तुजुत्र्यात् । (मा. श. प. त्रा. १ । १ । १ । १ । १ )—तस्मादेकेकामेश्वानवान तुजुत्र्यात् । (मा. श. प. त्रा. १ । १ । १ । । अत्रेका चेति समासे सित " स्त्रियाः पुंचद्धाधितपुंस्कादन्द् समानाधिकरणे स्त्रियामपूरणी-प्रियादिषु" --(पाणि. सू. १ । १ । १ ) इति व्याकरणस्त्रेण टाव्छोपे पूर्वस्थेकशब्दत्स्यक्षमात्रत्वमुत्त-रस्य द्विमात्रत्वमिति विवेकः । यमाख्यातप्रसंगादनाख्यातयमार्थोऽयमारमः ॥ ८ ॥

# स्वराद्यस्वराद्योश्य सममात्रयोः पूर्वन्नेष्टमिति भारद्वाजः ॥ ९ ॥

स्वर आदिर्ययोः पदयोस्ते स्वरादी ताहरो ये न मवतस्ते अस्वरादी । चकारः समुचयार्थः । समाः मात्रा ययोस्ते सममात्रे । स्वराद्योरस्वराद्योश्च सममात्रयोर्थमपद्योर्भः पूर्वपदं प्रकृतिस्वरं नेष्ट्रमिति भारद्वाजो मन्यते । अस्वरादिसममात्रार्थोऽयमारम्भः । तत्र स्वराद्योः सममात्रयोर्थथा – द्रप्रेपेश्च मध्यवन् । (मा. श. प. त्रा. २ । ३ । ३ । ३ ) अस्वराद्योः सममात्रयोर्थथा – प्रप्रदेशास्त्रक्ष्य कृष्ण्वऽ द्वति । (मा. श. प. त्रा. ६ । ८ । १ । १ ॥ १ ) – सूर् सुमिद्युवसे वृष्ण् । (कण्व. श. प. त्रा. ) सममात्रयोः किं १ उप – उत्त । उपोत । प्र–प्रति । प्रप्रति इति ॥ ९

# यथार्थं चतुर्विधं पदं विषयीस्तम् ॥ १८ ॥

नामास्यातोषसर्गनिपातरूपं चतुर्विधं पदं यथार्थं मन्त्रे स्वरतो यद्यास्यातं तद्राक्षणे स्वरतो विपर्थस्तं स्यात् । स च विपर्यासो व्यास्यातः पूर्वत्र मौषिके । '' उदात्तमेतत् ''—'' स्वरितानुदात्तौ च ''—'' उदात्तमनुदात्त-मनन्त्यम् ''—'' अन्त्य १ स १ हतानाम् ''—'' माधिके चोमयेषाम् ''-( माधि. सू. १ । १३-१७ ) इति ॥ १० ॥

#### इति त्राह्मणस्वरनियमप्रकरणन् ॥

१--अत्रेदं वोध्यम् । यत्-विच्छित्रपाठं खण्डशः पदिवच्छेदे च त्राक्षणस्वरेणैव पाठः । न मन्त्रस्वरेण इत्येवमर्थकं वेदं सूत्रम् । यथा-ह्यानो रुक्ष्युऽ अव्युक्ती व्यन्धी हिन-(मा. श. प. त्रा. ६ १७१२१२)
इति । मन्त्रदशायामन्त्योदात्ते त्राह्मणदशायां सर्वोदात्ततः । यज्जुहुयात्स्विष्कं यजमानसृतप्-(मा. श. प. त्रा. ) इत्यत्र जुहुवादिति पदं सर्वोदात्तम् । युजमानर रुव्यर्गुछोकुमभिवहति ।
(मा. श. प. त्रा. ११ । ४ । १ । १६) इत्यत्राभित्यसगोंऽविच्छितः न सर्वोदात्तः । स वे प्यातुरुपुऽ पृतु । (मा. श. प. त्रा. १ । १ । १ । १२) इत्यत्र विच्छितः 'वे 'इति निपात उदात्तः 
इति । " मन्त्रस्वरविर्मूतपदे स्वरनिरूपणम् । पाणिनिप्रातिशाख्याम्यां भवेच्छाखान्तरात्त्यः ॥ १ ॥ " इति ।
अत्र स्वरपदं संस्कारस्याण्युपळक्षणम् । "कण्ठ्य क्रकारे हस्वम् " (प्रानि. सू. ४ । ४९ ) इत्यस्य प्रातिशाख्यवाहुळकसूत्रस्यापवादकमेतत्स्त्रमिति ध्येयम् ॥

# अथाच्सन्धिसंस्कारनियमप्रकरणम् । कण्ठचस्वरोऽर्ऋत्सवर्णे ॥ ११ ॥

"अय ब्राह्मणस्वरसंस्कारिनयमः" (भाषि. सु. १ । १) इति प्रतिज्ञातयोः स्वरसंस्कारयोर्मध्ये पूर्वं स्वरनियममुक्त्वा—अथेदानी संस्कारिनयममह—कण्ठयस्वरोऽर्ऋत्सवर्ण इति । कण्ठे भवः कण्ठयः । कवर्गादिन्युदासार्थं स्वरप्रहणम् । कण्ठयस्वरः अवर्णां ह्रस्तो दीवीं वा—अर् स्यातदुत्तरेण ऋवर्णेन सह । ब्राह्मणे इस्यन्वर्वते । यथा—यत्किञ्च—ऋतुषु । यत्किञ्चन्तुंषु क्रियते । (मा.श.प.बा.११२।७।२)यत्किञ्च—ऋतसत्याभ्याम् । यत्किञ्चन्तंसत्याभ्यां ज्ञस्य सर्व हेव तज्ज्यति (मा. श. प.बा.१११२।७।९)इसादि ह्रस्वोदाहरणम् । दीवींदाहरणं यथा—तथा—ऋषीणाम् । तथ्षींणां तथा मनुष्याणाम् (मा. श. प. बा. १४ । ४ । २ १ ) यथा—ऋतुम् । यथ्रनुंस्प्राप्य (मा. श. प. बा. ) कण्ठयस्वर इति कि १ यदि—ऋत्कः । यद्युक्तो भूिति चतुर्गृहीतमान्यं गृहीत्वा ग्राहंपत्ये ज्ञह्वथ (मा. श. प. बा. ११ । ५ । ८ । ६ ) सवर्णे कि १ तम्—ऋतुवः । सम्बत्सरो यज्ञमानस्तमृतवो याजयन्ति (मा. श. प. बा. ११ । २ । ७ । ३२) ब्राह्मणे कि १ यत्री सप्तर ऋषीनपुर एक्ममुद्धः (मा. सं. १७ । २६ ) सुपतः ऋष्यः प्रति-हिताः (मा. सं. ३४ । ९५ ) इति च ॥ ११ ॥

# वकौरस्य पदान्तस्य स्वरमध्ये छोपः॥ १२॥

स्वरयोर्भध्ये वर्तमानस्य पदान्तस्य वकारस्य ब्राह्मणे छोपः स्यात् । यथा-द्वी-इति । द्वा-इति । कुत्येव देवा याज्ञवल्क्येति द्वाऽ इत्योमिति होवाच (क. श. प. वृ. १७। ९। १। १) वृयस्त्रिश्यो-इति । इन्द्रश्चेव प्रजापतिश्च व्यस्त्रिश्याऽ इति (क. श. प. वृ. १७। ९। ९। १) इति । वायो-इह । नियुद्धिर्वायऽ इह ता विमुश्चेति (क. श. प. ब्रा. ) इत्यादि । ब्राह्मणे कि १ नियुद्धिर्वायविह ता विवमुश्च (मा. सं. २७। ३३) इति ॥ १२॥

# शेषं सायान्यशास्त्रात् ॥ १३॥

अत्रोक्तिविशेषाद्-यच्छेषम् । सामान्यशास्त्राद्धेदाङ्गात्पाणिनीयव्याकरणशास्त्रास्त्रद्भमवगन्तव्यमिति सूत्रशेषः । तच दिविषद्-त्वा नृषद्भू (क. श. प. त्रा. ) इत्यादि स्वयमूह्मम् ॥ १२ ॥

#### अथ स्वरभेद् प्रकर्णम् ।

इदानीं वर्णधर्मानाह—

# अकारेकारोकारकारलकारा अवर्णधारणाः ॥ १४ ॥

अवर्णस्य धारणा अवर्णधारणाः । अकारश्च, इकारश्च, उकारश्च, ऋकारश्च, ऌकारश्चेति तथेति इन्द्रसमासः ।

१-इदमुदाहरणं चिन्त्यम् । २-इदं सूत्रं कण्वशाखाभिमायिकम् ।

अकारादयः पंचे वर्णा अवर्णधारणाः । अष्टादश्या भिद्यन्ते इत्यर्थः । भेदास्तु—हस्वदीर्घण्ठता इति पूर्वं अकारस्य त्रयो भेदाः, ततस्तेषां हस्वदीर्घण्ठतानामुदात्तानुदात्तस्वरिता इति प्रत्येकं च त्रयो भेदाः, एवं नव भेदाः । इति नवभेदभिन्नः—अकारः सानुनासिकनिरनुनासिकमेदेन द्विधा भिद्यते । इत्यकारस्याष्टादशः भेदाः । तथा—इकारोकारऋकारल्डकाराणामिषे भेदा ज्ञातन्या इति सूत्रार्थः । यचाषिशिल्नोक्तं—" ऋवर्णल्डवर्णयो-दीर्घा न सन्ति " इति तदिह न विद्यत् इति । अकारादिपञ्चानां ग्रहणात् ए—ऐ—ओ—औ—इति सन्ध्यक्ष-राणां हस्वाभावात् द्वादशैव भेदा भवन्तीति ज्ञापितम् ॥ १४ ॥

उक्तलक्षणं प्रसंगादन्यत्राध्यतिदिशति-

## शतपथवत्ताण्डिभाङ्घविनां ब्राह्मणस्वरः ॥ १५ ॥

शतपथेन स्वरतस्तुल्यं वर्तन इति शर्तपथवत् । "तेन तुत्यं क्रिया चेट्टितः" (पाणि. सू.५।१।११५) इति पाणिनीयसूत्रसमरणात् । ताण्डिमाहृविनः, नाण्डिनश्च माहृविनश्चेति विग्रहः । तेषां शतपथत्राद्यणस्वरः स्यात् । अन्यत्राप्युक्तम् । " द्वितीयप्रथमावेतौ नाण्डिमाहृविनां स्वरौ । तथा शातपथावेतौ स्वरौ वाजसनेयिन्नाम् ।" इति सामगनारदिशिक्षायाम् ॥ १५॥

प्रसंगात्सामस्वरमाह-

### सत साम्राम् ॥ १६ ॥

यद्वा चयने—नात्योऽध्वरुयोंगायेत् (मा. श. ५. त्रा. ९।१।२।४३) इति यज्ञेवदेऽपि सामगानं विहितम्। अतम्तत्रक्षणमुच्यत इति नानुपपत्तिः। यन्तु प्रातिशाख्ये "सस् " (प्राति. सू. १।१२७) इति सूत्रेणेदं प्रपिक्षतत्वान वक्तव्यमिति । तद्पि न तत्र सामान्येनोदिष्टानामेष प्रपिक्ष इति न कोऽपि क्षुद्रोपदवः॥ १६॥

साम्रां मत स्वरा इत्युक्तं, के े ांक्षायामाह-

# पड्जऋषभगान्यारमध्यमपञ्चमधैवतनिवादाः ॥ १७॥

षड्जश्च ऋषमश्चेत्यादिङ्ग्डसमासः ॥ १७ ॥ प्रसंगत्तेषां स्थानान्याहन

## तंषां योनयः ॥ १८॥

तेषां षड्जादिसप्तमामस्वराणां योनयः कारणभूतान् स्थानानि उच्यन्त इति सूत्रशेषः ॥ १८॥

१-अ-इ-इ-क-ल-ल-स्टर्यते पद्य वर्णा अवर्णधारणाः स्वरकार्यवर्णपण्यमक्तिभूता इत्यर्थः । तद्यथा-एते पद्यापि प्रत्येकं-हस्व-दीर्घण्डताः । अन्यत्रः विवसेव क्षेत्रम् । "आहो विद्वानमुं लोकं प्रत्या कथित् समक्षते ३ इति" प्यतत्वमेकारादीनामपि । पद्यापि-बदात्तानुदात्तस्वरिता मन्द्रमय्यतीवाध्य नवया भिद्यन्ते । सानुनासिकनिरनुनासिकत्वेनाष्ट्रस्वया भिन्ना आख्याताः । पद्यानामप्युपा-हानं चापिदालिनो मतनिराकरणाय, तन्मते ऋ-ल-वर्णथादार्थिदा निते । तदिह निराक्रतं मृत्रकृता ऋ-ल-वर्णापादानेन, " स्वकारो दीर्षः " (प्राति. सू. ८ । ३० ) इति प्रातिशास्येऽप्रभेऽष्याये वर्णसमान्नायपाठाचेति ।

२-'' अथ ब्राह्मणस्वरसंस्कारानियमः '' ( प्राति. सू. १ । १ ) इत्यत्राविशेषविधानात्सर्वब्राह्मणेषु प्राप्तेः, शतपथ इत्युपसंहर-राखासु शाखासु शतपथोऽस्ति, तास्वेवतदुर्वदिष्टाः स्वराः । शतपथथ्य शताध्यायैः । तद्वत्यव्य शाखाः काण्वमाध्यन्दिनाद्यास्ताण्डिनौः भाक्षविनव्य । काण्वानी शतपथस्तु-चतुरिषिकश्वाध्यायैः । शतपथव्यपदेशस्वनादी रूढव्य । लागः स्वरः कण्वानी नास्ति । विशिष्यं तान्यवाह-

कण्ठात्षड्जः॥ १९॥

कण्ठस्थानात्षड्जः स्वरोऽभिव्यज्यते ॥ १९॥

शिरस ऋषभः ॥ २०॥

शिरःस्थानादृषमोऽभिव्यज्यते ॥ २० ॥

नासिकाया गान्धारः ॥ २१॥

नासिकास्थानाद्गान्धारोऽभिन्यज्यते ॥ २१॥

उरसो मध्यमः ॥ २२ ॥

**उरःस्थानान्मध्यमोऽभिब्यज्यते ॥ २२ ॥** 

उरसः शिरसः कण्ठाच पश्चमः ॥ २३॥

उरःशिरःकण्ठेतिस्थानत्रयात्पञ्चमोऽभिन्यज्यते ॥ २३ ॥

धैवतो छछाटात् ॥ २४॥

ख्खाटस्थानाद्वैवतोऽभिव्यक्यते ॥ २४ ॥

निषादः सर्वत इति ॥ २५॥

निषादः स्वरस्तु—कण्ठादिसर्वस्थानादभिव्यज्यते । ईतिशब्दः सामस्वरप्रकरणसमाप्तिज्ञापनार्यः ॥ २५ ॥ प्रसंगात्तितिरीय त्राह्मणस्वरमाह्

मन्त्रस्वरवद्वाह्मणस्वरश्चरकाणाम् ॥ २६॥

चरकोणां ब्राह्मणस्वरो मन्त्रेण तुल्यो भवति ॥ २६ ॥ तेषामेव विशेषमाह—

तेषां खाण्डिकेयीखेयानां चातुःस्वर्यमपि क्वचित् ॥ २७ ॥

तेषां चरकाणां मध्ये खाँण्डिकेयानामीखेयानां च ब्राह्मणे चत्वारः स्वरा उदात्तानुदात्तस्वरितप्रचितास्या भवन्ति । किचद्ग्रहणात्रेस्वर्यमपि । अत्र चत्वारः स्वराः समाहृता इति चातुःस्वर्यमिति विप्रहः ॥ २७ ॥ तदन्यशाखिमां ब्राह्मणस्वरमाहः—

तानोऽन्येषां ब्राह्मणस्वरः ॥ २८॥

अन्येषामुक्तव्यतिरिक्तशाखिनामाश्चर्लायनादीनां तानो ब्राह्मणखरो भवति । तान एकश्चृतिरित्यर्धः ॥ २८॥ अयाङ्गोपाङ्गानां स्वरमाह्—

तान एवाङ्गोपाङ्गानां तान एवाङ्गोपाङ्गानामिति ॥ २९ ॥

इति श्रीमगवतः कात्यायनस्य कृतौ भाषिकपरिशिष्टसूत्रे तृतीया कण्डिका परिसमाता ॥ [३] इति श्रीमन्महर्षिकात्यायनप्रणीतं भाषिकपरिशिष्टं सूत्रं परिसमाप्तम् ॥

१-इतिकरणमधिकारोपसंहारार्ये, न तु चरमत्वयोतनार्यम् । तथा यदत्राविहितं रुक्षणमुदाहरणं रुक्षं च तच्छासान्तरीय-मातिशास्त्रपाणिनीयादिशाक्षेभ्योऽदगन्तन्त्रम् ॥ २-वरकाः इष्णयञ्जदेदे ॥ ३-वाण्डिकेया कोसेयायापि इष्णवञ्जदेदि एवति॥ ४-अञ्जत्यादिगण्देन साकस्त्रास्त्रम्या प्राह्याः । तेवासैतरेक्यांसावनमस्त्राचारी तारक्तावस्त्रग्रसुभयः सर्वेरनुभूवते ॥

शिक्षा कल्पो व्याकरण नैरुक्त छन्दो ज्यौतिषमिति षडगानि । प्रतिपदमनुपदं छन्दो भाषा धर्मो मीमासा न्यायस्तर्क इत्युपाङ्गानि । तेषामङ्गोपाङ्गानां तान एव तानस्वर एव भवति । द्विरम्यासः शास्त्रपरिसमाष्त्यर्थः । इतिशब्दः शास्त्रवेदिनामम्युदयसूचनार्थः ॥ २९ ॥

# तद्त्रीते श्लोका भवन्ति।

उदाँतः स्वर्यते नीचो नीच उचस्वरो मवेत् ।

ब्राह्मणस्य स्वरो ह्रोष ज्ञायते वेदपारगः ॥ १ ॥

क्रिषप्रोक्त्यनुसारेण स्वरं ज्ञात्वा द्विजः पठेत् ।

स वेदैंफलमाप्नोति द्यान्यथा नरकं त्रजेत् ॥ २ ॥

एकं तु ब्राह्मणं सम्यक्स्वरार्थज्ञानपूर्वकम् ।

योऽधीते वेदिवत्स स्यादन्यथा स्थाणुरुच्यते ॥ ३ ॥

अम्बा मागीरथी यस्य नागदेवः पिता सुधीः ।

तेनानन्तेन विद्वतं माषिकं सूत्रमुत्तमम् ॥ ४ ॥

असेन प्रीयतां देवो रमानाथः सदा मम ।

ब्रह्मादिवन्दितपदो देवदेवशिखामणिः ॥ ९ ॥

ध्वनम्प्रान्माला याऽनन्ताल्येन सूरिणा रचिता ।

ध्रियतां हृदये सदये कमलामहिलेन पुरुषेण ॥ ६ ॥

इति श्रीकण्वशाखिनागदेवसुतश्रीमदनन्तदेवविरचिते भाषिकपरिशिष्टसूत्रभाष्ये तृतीया कण्डिका परिसमाता ॥

### इति श्रीमदनन्तदेवीयं भाषिकपरिशिष्टसूत्रभाष्यं परिसमाप्तमभूत् ॥

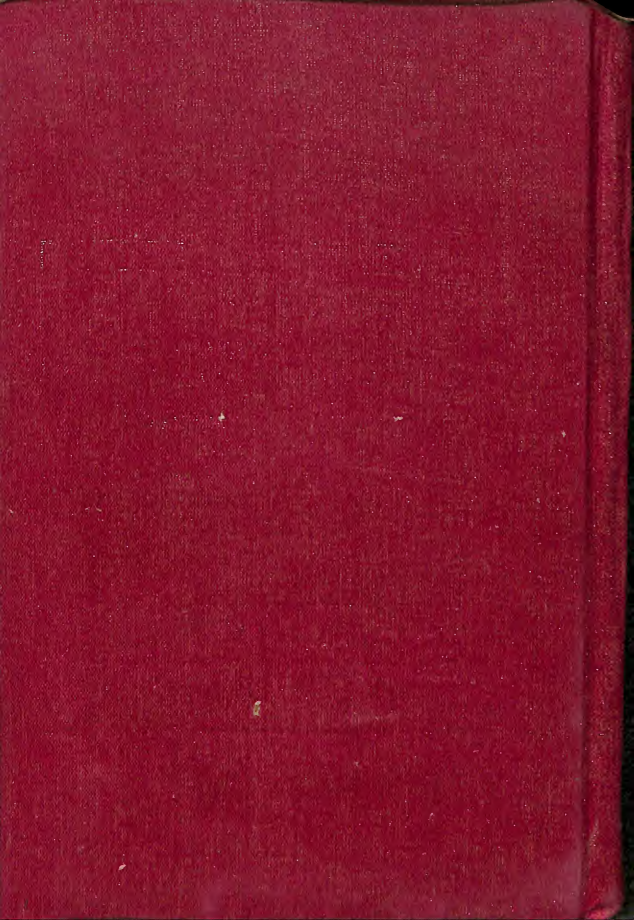
३-बेदफलं बेदपाठजन्यं फलमित्यर्थः ।



१-अत एव श्रीमस्कात्यायनप्रणीतमुख्यपरिशेषभूतसर्वसूत्रेषु तानस्वरपाठो वाध्यः ॥

२-संहितायां यः स्वरं वदात्तः स ब्राह्मणेऽनुदात्तो भवति । यथानुदात्तः संहितायां स ब्राह्मण उदात्तो भवतीति प्रायिकं तास्पर्धमिति भावः ।





# THE AITAREYA BRĀHMAŅA (WITH SUKHRPRDĀ SANSKRIT COMMENARY)

Ed. Ananta Krishna Shastri

The Aitareya Brahamana belong the Aitareya Āranyaka and Aitareya Upanisad. It is written about 600 B. C. The Aitareya Brāhmana is divided into eight books (Panjikas) each containing five lectures. These are subdivided into 285 Kāndas. The work is mostly written in verse and only partly in prose. The first 16 chapters treat of some sacrifice called Agnistoma lasting for one day. The next two chepters speak of Gavamayana which last for whole year. Chapter 19-24 treat of Dvadasha, chapter 25-32 are connected with-Agnihotra and the last chapters (33-40) with Sayana Commentery describe Abhiseka ceremony, The thirty eighth chapter describes a supposed consecration of Indra and fortieth chapter refers to the benefit of entertaining a purohita. The longest and the most interesting legend found in the Aitareya Brāhmaņa is the story of Sunahsepha.

ISBN 81-7081-224-0

(1991)

# NAG PUBLISHERS

11A/U. A. Jawahar Nagar, Delhi-7 (India)